
https://journals.ur.edu.pl/galisim

12
2025

ISSN 2450-5854

THIS JOURNAL IS OPEN 
ACCESS    CC BY-NC-ND  

Paweł Polak
(Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie, Polska) 
ORCID: 0000-0003-1078-469X

Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji 
teorii ewolucji w latach 1900–1914.  

Główne nurty dyskusji

W artykule ukazano szczególną rolę odgrywaną przez neoscholastyków z Galicji w obrę-
bie polskiej myśli katolickiej w latach 1900–1914. Dzięki aktywności wykładowców akademic-
kich związanych z nauczaniem filozofii chrześcijańskiej i teologii w trzech głównych ośrodkach 
intelektualnych Galicji (Kraków, Lwów, Przemyśl) rozwijały się ówczesne dyskusje nad teorią 
ewolucji. Kluczową rolę odegrali jezuici wraz prowadzonym przez nich pismem „Przegląd Po-
wszechny”, które było najważniejszym forum katolickich dyskusji światopoglądowych w  tym 
okresie. W artykule wyróżniono najważniejsze wątki zainteresowania i ukazano interesujący nurt 
„nowej apologetyki” będący próbą włączenia najnowszych wyników naukowych w obręb apolo-
getyki chrześcijańskiej (Erich Wasmann SJ).

Słowa kluczowe: Galicja, neoscholastyka, ewolucjonizm, nauka – wiara, apologetyka

Wstęp

Teoria ewolucji biologicznej od samego początku budziła i nadal budzi duże 
zainteresowanie myślicieli chrześcijańskich z uwagi na jej dalekosiężne konse-
kwencje dla obrazu świata. Dziewiętnastowieczne polemiki wokół ewolucjoni-
zmu, które toczyły się na ziemiach polskich, charakteryzowały się polaryzacją 
stanowisk wobec teorii ewolucji. Teoria Darwina spotykała się albo z entuzja-
stycznym przyjęciem, albo z krytyką i odrzuceniem1. Na początku XX w. (oko-
ło 1900 r.) na scenę polskiej filozofii wkroczyło kolejne pokolenie neoschola-
styków, wychowanych w duchu neotomizmu lowańskiego2 lub przyjmujących 

1  Z. Kępa, Recepcja darwinizmu na ziemiach polskich w latach od 1859 do 1884, „Philoso-
phical Problems in Science (Zagadnienia Filozoficzne w Nauce)” 1996, s. 29–51.

2  Zob. np. Z. Pawlak, Nauczanie filozofii w Seminarium Duchownym we Włocławku w XIX 
wieku, „Studia Włocławskie” 2015, t. 17, s. 430; P. Polak, Neotomistyczna recepcja teorii ewolu-

DOI: 10.15584/galisim.2025.12.2

https://orcid.org/0000-0003-1078-469X
http://dx.doi.org/10.15584/galisim.2025.12.2


14 Paweł Polak

zbliżony model recepcji wyników naukowych (np. jezuici). Przenieśli oni na 
grunt polski kompromisowe rozwiązania w kwestii stosunku do ewolucjonizmu 
i przyjęli zmodyfikowaną strategię polemik ze swymi przeciwnikami3. Proces 
ten związany był z wdrażaniem zaleceń odnowy filozofii chrześcijańskiej sfor-
mułowanej przez Leona XIII w encyklice Aeterni Patris (1879)4. Drugą datę 
graniczną niniejszego opracowania wyznacza wybuch I wojny światowej, która 
radykalnie zmieniła sytuację polskiej filozofii, w tym neoscholastyki.

Interesujące jest, że ten etap recepcji ewolucjonizmu w obrębie myśli ka-
tolickiej skupił się prawie wyłącznie w  obrębie Galicji. W  dotychczasowych 
analizach pomijano jednak ten fakt, skupiając się albo na poglądach poszcze-
gólnych myślicieli5, albo na relacjach nauka – wiara6. Jedynie nieliczne studia 
wskazywały na wyjątkową rolę katolickich środowisk intelektualnych w Galicji 
w odnowie scholastyki7.

Warto zatem postawić pytania: co zadecydowało o tym, że właśnie w Galicji 
najsilniej interesowano się teorią ewolucji i to tu skupiały się prawie wszystkie 
wysiłki polskich neoscholastyków? Jakie tematy związane z ewolucjonizmem 
dominowały wśród nich? Niniejsza praca jest próbą odpowiedzi na te intere-
sujące pytania. W tym celu dokonana zostanie rekonstrukcja najważniejszych 
wątków debat wokół ewolucjonizmu, a następnie na tej podstawie określimy, 
jakie środowiska angażowały się w dany wątek. Stanie się to podstawą do pew-
nych ogólnych obserwacji w zakończeniu.

cji w Polsce w latach 1900–1939 w kontekście relacji nauka – wiara, „Philosophical Problems in 
Science (Zagadnienia Filozoficzne w Nauce)” 2008, nr 43, s. 49–51.

3  P. Polak, Spór wokół teorii ewolucji przed stu laty, „Philosophical Problems in Science 
(Zagadnienia Filozoficzne w Nauce)” 2007, nr 41, s. 56–90; tenże, Neotomistyczna recepcja teorii 
ewolucji...

4  Leo XIII, Epistola Encyclica Aeterni Patris (die 4 Augusti ann. 1879), https://www.va-
tican.va/content/leo-xiii/la/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_04081879_aeterni-patris.html 
[dostęp: 4.12.2024].

5  Z. Kępa, Stanowisko ks. Kazimierza Waisa wobec ewolucjonizmu, „Tarnowskie Studia Teo-
logiczne” 2000, t. 19, nr 2, s. 275–293; L. Farnik, Księdza profesora Kazimierza Waisa propozycja 
zharmonizowania nauki i wiary w kwestii pochodzenia człowieka, „Semina Scientiarum” 2012, 
t. 11, s. 107–127; B. Lisiak, Zagadnienia naukowe i  filozoficzne w  dorobku pisarskim Feliksa 
Hortyńskiego SJ (1869–1927) [w:] Społeczeństwo, kultura, wychowanie w poglądach polskich je-
zuitów okresu II Rzeczypospolitej, red. S. Cieślak, B. Topij-Stempińska, Kraków 2012, s. 215–228; 
zob. także R. Charzyński, Christian Philosophy? The Analysis of the Neo-Scholastic Argumenta-
tion of Franciszek Gabryl and Kazimierz Wais, „Studia Gilsoniana” 2023, t. 12, nr 3, s. 473–489.

6  P. Polak, Neotomistyczna recepcja teorii ewolucji...; tenże, Odniesienia światopoglą-
dowe neoscholastycznej recepcji ewolucjonizmu w latach 1900–1914 na przykładzie poglądów  
F. Gabryla i F. Hortyńskiego [w:] Światopoglądowe odniesienia filozofii polskiej, red. S. Jane-
czek, R. Charzyński, M. Maciołek, Lublin 2011, s. 291–302.

7  Należy wymienić tu przede wszystkim fundamentalną pracę: C. Głombik, Galicyjskie po-
czątki neoscholastycznej odnowy polskiego katolicyzmu [w:] Galicja i jej dziedzictwo, t. 3: Nauka 
i oświata, red. A. Meissner, J. Wyrozumski, Rzeszów 1995, s. 109–127.



15Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

Pracę rozpoczniemy od przybliżenia tła historycznego. Ukazany zostanie 
zarys najważniejszych czynników historycznych, które decydowały o  wyjąt-
kowości recepcji teorii ewolucji w Galicji w porównaniu z  innymi zaborami. 
Następnie w kolejnych paragrafach dokonamy rekonstrukcji głównych wątków 
debaty, jak: jezuicki wkład w  rozwój „nowej apologetyki”, walka z  naduży-
ciami intelektualnymi, problemy metodologiczne (status hipotez), zagadnienia 
metafizyczne związane z ewolucją, polemika z mechanicyzmem, czy wreszcie 
zagadnienie ewolucyjnego pochodzenia człowieka. Na bazie każdego wątku 
analizować będziemy różnice między wzorcami recepcji w galicyjskich i w in-
nych polskich ośrodkach życia intelektualnego. W  podsumowaniu przedsta-
wimy najważniejsze wnioski ukazujące w interesującym świetle niedocenianą 
rolę i znaczenie galicyjskiej neoscholastyki w rozwoju refleksji z obszaru nauka 
– wiara związanego z ewolucją.

1. Kontekst historyczny – Galicia felix neoscholastyków

O wyjątkowości recepcji ewolucjonizmu w Galicji zdecydował z pewno-
ścią cały splot czynników, z których wymieńmy tu najważniejsze (oczywiście 
lista ta nie wyczerpuje złożonych kontekstów historycznych). Decydowała za-
tem wyjątkowo korzystna sytuacja polityczna i kulturalna w Galicji doby auto-
nomicznej na tle innych zaborów8, aż po katolicki charakter monarchii austro-
-węgierskiej i silne wpływy ośrodka wiedeńskiego9. Z pewnością ważne było 
to, że mogły w  Galicji działać swobodnie dwa polskie wydziały teologiczne 
w Krakowie i we Lwowie oraz Wyższe Seminarium Duchowne w Przemyślu. 
Te trzy najważniejsze ośrodki intelektualne Galicji początku XX w.10 były ży-
wymi i niekwestionowanymi centrami sprzyjającymi rozwojowi neotomizmu. 
Kwestie organizacyjne również miały duże znaczenie – wszak we wszystkich 
trzech ośrodkach wykładano „filozofię chrześcijańską”, czyli neoscholasty-
kę. Innym niezwykle ważnym czynnikiem były swobodnie działające zakony 

8  Należy zaznaczyć, że oceny autonomii galicyjskiej różnią się znacząco wśród współcze-
snych historyków: od koncepcji Polaków jako narodu współpanującego (np. Kamińska-Kwak) po 
krytyczną koncepcję semi-autonomii (Davies); mimo to wszyscy podkreślają wiele pozytywnych 
aspektów ówczesnej sytuacji, zwłaszcza jeśli odniesiona zostanie do sytuacji w innych zaborach. 
Zob. np. J. Kamińska-Kwak, Inteligencja województwa lwowskiego w okresie międzywojennym, 
Rzeszów 2005, s. 48; N. Davies, Galicja: historia nie narodowa, tłum. B. Pietrzyk, Kraków 2023.

9  C. Głombik, Wiedeń i neoscholastyka polska, „Folia Philosophica” 1987, t. 4, s. 199–
225; tenże, Metafizyka kultury: Grabmann – Maritain – neoscholastyka polska, Warszawa 1982, 
s. 105 i n.

10  J. Kamińska-Kwak, Inteligencja województwa lwowskiego w okresie międzywojennym…, 
rozdz. II.



16 Paweł Polak

i zgromadzenia zakonne, wśród których należy szczególnie wyróżnić jezuitów, 
którzy w kilku miejscach Galicji (Kraków, Nowy Sącz, Stara Wieś) stworzy-
li własne silne ośrodki intelektualne rozwijające na ich potrzeby specyficzną 
odmianę neoscholastyki. Większość tych czynników nie występowała w  po-
zostałych zaborach, przez co Galicja stawała się niejako predestynowana do 
odegrania roli matecznika polskiego ruchu neoscholastycznego. Oczywiście 
w zaborze rosyjskim działali wówczas neoscholastycy, ale ich pozycja i możli-
wości były jednak zasadniczo ograniczone. Warto też zwrócić uwagę na to, że 
wyjątkowość Galicji brała się również i stąd, że była ona niezwykle złożona pod 
względem społecznym, religijnym i tożsamościowym11.

2. „Nowa apologetyka” katolicka wobec dyskusji 
światopoglądowych

Początek XX w. był świadkiem wielu sporów światopoglądowych. Spory in-
spirowane nauką, jak spór wokół ewolucjonizmu czy materializmu, były ważnym 
wyzwaniem dla apologetyki katolickiej. Stąd rozwój neoscholastyki odbywał się 
w kontekście swoistego zapotrzebowania na nową apologetykę odnoszącą się do 
dyskutowanych kwestii naukowych. Wielokulturowość i wieloetniczność Galicji 
oraz specyficzne idee liberalne i demokratyczne płynące z Wiednia12 powodo-
wały, że wyzwanie to ogniskowało uwagę neoscholastyków, co finalnie uczyniło 
ówczesną neoscholastykę filozofią światopoglądową13. Nowa apologetyka miała 
również być przeciwwagą dla problematycznego modernizmu katolickiego14.

Niezwykle dosadnie sytuację tę charakteryzował pochodzący z  Gdańska 
Michał Szuca15 w napisanej podczas studiów w Krakowie książce O pochodze-
niu człowieka:

11  Interesujące studia przypadków i refleksje nad Galicją daje Norman Davies: Galicja...
12  P.M. Judson, Rethinking the Liberal Legacy [w:] Rethinking Vienna 1900, red. S. Beller, 

New York – Oxford 2001.
13  Na silne w  tym czasie dążenia do nadawania filozofii światopoglądowego charakteru 

zwracał uwagę inny krakowski jezuita ks. Fryderyk Klimke. Pisał on m.in. „W dzisiejszej filozofii 
objawia się dziwny pod niejednym względem kontrast do filozofii wieku przeszłego. Podczas gdy 
w tedy stosunkowo mało mówiono o całokształcie filozofii, o jednolitym, obejmującym wszystko 
poglądzie na świat, dziś niema może nikogo, który by nie wyrobił sobie takiego poglądu. Dziś 
pytamy się każdego myśliciela, jaki jest jego «światopogląd»; a jeżeli kto się wyłącznie zajmuje 
kwestyami specyalnemi z jakiejś dziedziny filozofii, to go może już nawet nie uważamy za filo-
zofa”, F. Klimke, Spółczesne światopoglądy, Kraków 1907, t. 12, s. 3. Uwaga: wszystkie tytuły 
i cytaty podaję w pisowni oryginalnej bez unowocześniania ortografii i interpunkcji.

14   Zob. np. R. Padoł, Filozofia religii polskiego modernizmu, Kraków 1982.
15  Michał Szuca (1886–1940) ur. w Brusach pow. Chojnice, uczył się w Collegium Marianum 

w Pelplinie, następnie w Królewskim Katolickim Gimnazjum Męskim w Chełmnie. Po maturze 



17Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

Tylko tam, gdzie społeczeństwo i uczeni zapatrzyli się w tęcz [tęczę] błyskotliwej nauki niemiec-
kiej, teorye monistyczne znajdują grunt podatny.

I dodawał:

Do takich krajów niestety zaliczyć trzeba też i niektóre części Polski. Tak np. w Krakowie panuje 
takie nabożeństwo do nauki niemieckiej, że w c.k. bibliotece jagiellońskiej nie można otrzymać 
dzieł Lamarcka i Darwina w oryginale (za to w tłumaczeniu niemieckiem), nie wspominam już 
wcale o filozofach francuskich lub angielskich np. Bergsonie, Jamesie etc. Za to istnieją tam naj-
gorsze dzieła niemieckie, np. Haeckla lub t.p.16

Opinia Szucy jest wyraźnie jednostronna, ale dobrze oddaje odczucia my-
ślicieli katolickich wobec widocznej ofensywy ideologicznej monizmu materia-
listycznego. Szuca oczyma przyjezdnego zapewne dostrzegał problem ostrzej 
niż miejscowi17.

Tematyka światopoglądowa wyraźnie dominowała w pracach neoscholasty-
ków związanych z ewolucją i budziła wyraźne emocje18. Jak wskazywałem w po-
przednich pracach, wśród różnorakich przyczyn zainteresowania neoscholastyków 
zagadnieniami ewolucji najważniejsze z nich związane były z polemiką z moc-
no wówczas propagowaną filozofią monistyczną reprezentowaną głównie przez  
Ernesta Haeckla. To właśnie zagrożenie materializmem rozumianym jako nurt  
antyreligijny (a nawet antykulturowy jak u S. Pawlickiego) zmobilizowało nową 
generację neoscholastyków. W związku z tym odradzanie się tomizmu dokonywa-
ło się w kontekście recepcji najnowszych osiągnięć nauk przyrodniczych, a naj-
bardziej obiecującym modelem filozofowania wydawał się neotomizm lowański.

Krąg problemów światopoglądowych został w dużej mierze odziedziczo-
ny przez odradzający się tomizm po dziewiętnastowiecznych polemikach19.  

wstąpił do Wyższego Seminarium Duchownego w Pelplinie, w 1907 r. wyjechał na studia filozo-
ficzne do Würzburga, gdzie podjął decyzję o rezygnacji z seminarium. Od 1908 r. studiował filozo-
fię we Fryburgu Bryzgowijskim, a w semestrze zimowym 1909/1910 studiował na Uniwersytecie 
Jagiellońskim w Krakowie. W 1912 r. uzyskał doktorat we Fryburgu B. z ekonomii. Zanany działacz 
społeczno-polityczny pomorza, publicysta, nauczyciel i bankowiec. Rozstrzelany przez Niemców 
22 marca 1940 r. Więcej informacji na jego temat, zob. L. Molendowski, Michał Szuca (1886–
1940). Rekonesans badawczy w oczekiwaniu na biografię, „Rocznik Gdański” 2021, s. 71–101.

16  M. Szuca, O pochodzeniu człowieka, Poznań 1910, s. 94.
17  Warto na marginesie zwrócić uwagę na to, że Szuca napisał książkę właśnie w Krakowie 

(datował ją na 10 stycznia 1910 r.). Widać, w Krakowie tematyka ewolucyjna i spór światopoglą-
dowy był bardzo żywy (NB. artykuł Hortyńskiego o Wasmannie datowany był na rok 1907, a re-
ferat Klimkego cytowany w tym opracowaniu odbył się 22 lutego 1910 r.). Zresztą żarliwy wstęp 
ks. Kamila J. Kantaka do książki Szucy (napisany również w Krakowie w 1910 r.) jednoznacznie 
wskazuje na zapotrzebowanie na nową apologetykę w walce z materializmem.

18  Więcej na ten temat zob. P. Polak, Odniesienia światopoglądowe neoscholastycznej  
recepcji...

19  Temat ten analizował szerzej Z. Kępa w cytowanej pracy: Recepcja darwinizmu na zie-
miach polskich w latach od 1859 do 1884. Zob. również G. Brzęk, Recepcja darwinizmu w Pol-



18 Paweł Polak

Apologetyczny charakter prac jest typowy dla myślicieli z Galicji, istotne zmia-
ny w tej kwestii zaszły dopiero po odzyskaniu niepodległości20.

Neotomiści polscy wskazywali, że najgłębszym podłożem sporów wokół 
teorii ewolucji była walka o obraz świata – przeciwstawiali się usunięciu z nie-
go Boga. Głównymi osiami sporu były: konflikt nauki i wiary, nienaukowość 
pojęcia Boga i duszy nieśmiertelnej oraz kwestia pochodzenia człowieka21. To 
ostatnie zagadnienie, z uwagi na jego wagę, wymaga osobnego omówienia, któ-
re znajduje się w dalszej części niniejszego opracowania.

Problem konfliktu nauki i wiary stał się ponownie aktualny pod koniec 
XIX w. (na ziemiach polskich zainteresowanie to przypada na pierwszą de-
kadę XX w.). Stało się tak np. za przyczyną głośnej wówczas pracy Johna 
Williama Drapera History of the Conflict between Religion and Science (1874), 
która wywołała lawinę polemik. Na fali zainteresowania tą problematyką wie-
lokrotnie sięgano po argumenty do zagadnień związanych z ewolucjonizmem, 
choć trzeba zaznaczyć, że tematyka ta była poruszana również przez polskich 
neoscholastyków z  zaboru rosyjskiego, jak np. Idziego Radziszewskiego22. 
W pierwszej dekadzie XX w. neoscholastycy wypracowali własne interpreta-
cje teorii ewolucji, co było dużą zasługą znanego biologa działającego w Ce-
sarstwie Niemieckim – ks. Ericha Wasmanna SJ23. Kluczową rolę odegrali 
w tym procesie krakowscy jezuici ze wspólnoty pisarzy (szczególnie ks. Feliks 
Hortyński SJ), którzy na łamach „Przeglądu Powszechnego” śmiało prowa-
dzili polemikę światopoglądową, ukazując możliwości połączenia katolicyzmu 

sce [w:] Recepcja w Polsce nowych kierunków i  teorii naukowych, red. A. Strzałkowski, Pol-
ska Akademia Umiejętności, Kraków 2001, s. 273–291; L. Kuźnicki, Biologia ewolucyjna [w:]  
Historia nauki polskiej, red. B. Suchodolski, Wydawnictwo Zakładu Narodowego im. Ossoliń-
skich, Wrocław 1987, s. 323–339; B. Popławski, Recepcja darwinizmu w Królestwie Polskim: 
„Głos” (1886–1894), „Przegląd Humanistyczny” 2007, nr 2, s. 97–114.

20  Uwieńczeniem tego procesu jest praca P. Chojnackiego z 1939 roku (Z filozofii przyrody 
i psychologii, nakł. Archidiec. Inst. Akcji Katolickiej, Warszawa 1939), w której bardzo wyraźnie 
usunięty jest element apologetyczny, a teoria ewolucji rozpatrywana jest wyłącznie w kontekście 
filozoficznym i metodologicznym.

21  Szczegółowy obraz kwestii światopoglądowych związanych z  ewolucjonizmem, aktu-
alnych przed I wojną światową, można uzyskać, studiując opracowanie J. Piotrowicza Tematy 
i źródła do wykładów apologetycznych, „Stowarzyszenie” 1914/1915, s. 126–128. Zestawienie 
to nie tylko wylicza najbardziej aktualne kwestie apologetyczne, ale również podaje spis litera-
tury, która może być pomocna przy opracowywaniu odpowiedzi na te zagadnienia. Dzięki temu 
wspomniane opracowanie jest również cennym źródłem wiedzy o  inspiracjach intelektualnych 
dostępnych duszpasterzom na ziemiach polskich w omawianym czasie.

22  Zob. np. I. Radziszewski, Teologia a nauki przyrodnicze. Odczyt wygłoszony w Stowarzy-
szeniu Nauczycielstwa Polskiego w Warszawie 12 maja 1910, skł. gł. w. red. „Ateneum Kapłań-
skiego”, Włocławek 1910.

23  Zagadnienie to zostało poddane szczegółowej analizie w  pracy: P. Polak, Spór wokół 
teorii ewolucji..., s. 56–90.



19Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

z najnowocześniejszą nauką. Udało się wówczas pokazać, że teoria ewolucji 
daje się zinterpretować w ramach filozofii neotomistycznej. Co więcej, za Wa-
smannem argumentowano, że potrzeba do tego mniejszej liczby założeń niż 
przy interpretacji monistycznej24.

Hortyński sądził, iż satysfakcjonująca neoscholastyczna reinterpretacja za-
gadnień ewolucyjnych pozwala ukazać, że filozofia neotomistyczna i ściśle z nią 
złączona teologia katolicka nie są sprzeczne z ewolucyjnym obrazem świata25. 
Dzięki temu mógł utrzymywać, że głoszony przez niektórych ewolucjonistów 
konieczny konflikt nauki i wiary jest tylko pozorem. Polscy neoscholastycy bar-
dzo szybko dostrzegli w postawie Wasmanna nowy typ apologetyki26 opartej 
na recepcji najnowszych wyników naukowych, która wytrącała przeciwnikom 
neoscholastyki z ręki najważniejszy oręż w walce o materialistyczny i ateistycz-

24  Por. E. Wasmann T.J., Trzy odczyty o ewolucyi, tłumaczone z niemieckiego z upoważnie-
nia autora, Biblioteka „Prądu” nr 1, skł. gł. Adm. „Prądu”, Warszawa 1910, s. 34–37. Rozwiązanie 
Wasmanna spotkało się jednak na ziemiach polskich z krytyką dr. Ludwika Bykowskiego ze Lwo-
wa [Wasmann E.X.T.J. Trzy odczyty o ewolucyi, „Muzeum”, rok XXVI (1910), t. 2, s. 303–304]. 
Recenzent ten dostrzegł jednak duże znaczenie tej pracy: „Lecz i tak wywody x. Wasmanna stano-
wią już postęp znaczny, są objawem pożądanym, są może zapowiedzią «zawieszenia broni» mię-
dzy obozami” (tamże, s. 304). Warto zwrócić uwagę na umiarkowany optymizm Bykowskiego, 
daleki od entuzjastycznych wypowiedzi polskich neoscholastyków. Przypadek ten wskazuje, że 
spory światopoglądowe były ówcześnie silne i istniało zapotrzebowanie na wypracowanie stano-
wisk kompromisowych, pozwalających na pogodzenie sfery nauki i wiary.

25  Próba Wasmanna nie może być jednak uznana za pełną filozoficzną interpretację teorii 
ewolucji. Ukazał on raczej drogę do wypracowania takiej interpretacji. Tak więc dalsze wnio-
ski neotomistów nie posiadały dostatecznego uzasadnienia. Późniejsze prace polskich neo-
tomistów były w  dużej mierze próbami rozwinięcia stanowiska Wasmanna, jednak do końca 
lat trzydziestych XX w. nie udało się im wypracować ani jednej kompleksowej interpretacji  
teorii ewolucji.

26  Feliks Hortyński nazwał Wasmanna „apologetą nowego typu”, który „nie zadowalnia 
się pisaniem skompilowanych z różnych dziedzin apologii, lecz umiłowawszy szczerze naukę, 
poświęciwszy życie całe i niezmiernie wiele pracy na rozwój pewnego jej działu, przemyślaw-
szy na wskroś jej zasady, przejąwszy się gruntownie jej metodami […] wykazuje, że między 
nauką ścisłą, opartą na faktach a nie na dowolnych, apryorystycznych postulatach i założeniach, 
a wiarą oświeconą, sięgającą głęboko w źródła objawienia, nie tylko niezgodności, lecz nawet 
pozornych sprzeczności nie ma” (F. Hortyński, Teorja rozwojowa a katolicyzm, „Przegląd Po-
wszechny” 1907, t. 94, s. 40, praca dostępna jest również w osobnej odbitce: Walka o światopo-
glądy. Z powodu książki Wasmanna, odbitka z „Przeglądu Powszechnego”, Kraków 1907. Uwa-
ga: wszystkie cytaty i tytuły w niniejszym opracowaniu podawane są w oryginalnej pisowni).

Należy zaznaczyć, że oczywiście nie wszyscy neoscholastycy zgodzili się z rozwiązaniami 
Wasmanna. Zresztą nawet w XXI w. pojawiają się nieliczni intelektualiści, którzy – mimo ogrom-
nych przemian na łonie nauki – patrzą na zagadnienia ewolucyjne niezmiennie przez pryzmat 
dziewiętnastowiecznego darwinizmu, co jest samo w sobie interesującym zjawiskiem intelektual-
nym. Zob. np. M. Hilbert, Darwinowskie podziały. Papież, kardynał, jezuita i ewoluująca debata 
nad pochodzeniem, „Filozoficzne Aspekty Genezy” 2005/2006, t. 2/3, s. 60. Tekst dostępny w In-
ternecie pod adresem: http://www.nauka-a-religia.uz.zgora.pl [dostęp: 8.12.2008].



20 Paweł Polak

ny obraz świata, jakim miała być teoria ewolucji27. Interesujące jest, że patrząc 
z perspektywy historii, to właśnie na tej płaszczyźnie polski ruch neoschola-
styczny odniósł znaczący sukces. W społeczeństwie polskim udało się do lat 30. 
XX w. umocnić dominację poglądów katolickich w głównym nurcie dyskursu 
społecznego, a ewolucja biologiczna przestała być kwestią budzącą poważne 
napięcia (odmienna sytuacja panowała wówczas np. w USA). Ewidentnie mo-
delowe rozwiązania, które udało się wypracować w większości w Galicji28, stały 
się podstawą dla polskiego katolicyzmu w odrodzonej Rzeczypospolitej i trzeba 
tutaj docenić znaczenie i wpływ ówczesnych inicjatyw jezuickich.

Cechą charakterystyczną opisywanych sporów światopoglądowych wokół 
teorii ewolucji było to, że nie precyzowano jasno, co rozumiano pod pojęciem 
implikacji światopoglądowych teorii ewolucji. Pojęcie to używane było intu-
icyjnie, a intuicje różnych filozofów znacznie odbiegały od siebie. Dla dopeł-
nienia obrazu warto dodać, że darwinizm stał się nie tylko narzędziem w rękach 
ideologów – na początku XX w. był on również swoistą modą intelektualną 
połączoną z  bezkrytycznym entuzjazmem29. Ową intelektualną modę utożsa-
miano również ze światopoglądem – co było wyrazem głębszego kryzysu, jaki 
przeżywała inteligencja polska na początku XX w.

Warto porównać sytuację w Galicji ze świadectwem marianina ks. Roberta 
Wierzejskiego MIC z Warszawy. Tam oczywiście również oddziaływanie świa-
topoglądowe teorii było silne, inny był jednak kontekst recepcji związany z sil-
nymi tradycjami pozytywistycznymi. Wierzejski opisał atmosferę towarzyszącą 
wykładom na Cesarskim Uniwersytecie Warszawskim, gdzie studiował zoolo-
gię na początku XX w. W świetle innych relacji30 wydaje się, że jego opis do-

27  Wasmann tak widział źródło gwałtownych reakcji swych przeciwników: „Nie chcieli, ro-
zumie się, ani wiedzieć o tem, że autorowi udało się połączyć postępy biologii z chrześcijańskim 
poglądem na świat. Przyznając to bowiem wytrąciliby z ręki nowoczesnej niewierze główną broń 
w walce z Chrześcijaństwem” (Kilka słów do moich krytyków [w:] Biologia nowoczesna a teorya 
rozwoju, tłum. R. Wierzejski, skł. gł. Gebethner i Wolff, Warszawa–Lublin–Łódź 1913, s. X–XI).

28  Rozważając nową apologetykę, należy zwrócić również uwagę na nowe formy propago-
wania wizji łączącej teologię z naukami. Warto wspomnieć tu o prekursorskiej i dalekowzrocznej 
inicjatywie publicznych wykładów filozoficzno-apologetycznych („dla członków Związku [katolic-
ko-społecznego] i miejscowej inteligencyi”) zorganizowanych i zainicjowanych w Przemyślu przez 
ks. bpa Józefa Pelczara w marcu 1908 r. W kolejnych latach wykłady głosili wybitni przemyscy apo-
logeci: ks. Kazimierz Wais (1909) i ks. Paweł Rawski (1910). Pelczar organizował również tego typu 
inicjatywy w latach dwudziestych. Zob. „Kronika Diecezyi Przemyskiej” 1911, t. XI, nr 5, s. 342.

29  We Francji analogiczny proces związany był z filozofią Bergsona. Stanowiła ona również 
swoistą modę intelektualną, a odczyty filozofa były również wydarzeniem towarzyskim paryskich 
elit. Zob. np. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. 3, WN PWN, Warszawa 1998, s. 212; L. Koła-
kowski, Poza zasięgiem nauki. Życie i materia [w:] H. Bergson, Ewolucja twórcza, Wydawnictwo 
Zielona Sowa, Kraków 2005, s. 5; L. Lawlor, V. Moulard, Henri Bergson [w:] The Stanford En-
cyclopedia of Philosophy, red. E.N. Zalta, http://plato.stanford.edu/entries/bergson/ [18.07.2008].  

30  Por. G. Brzęk, Recepcja darwinizmu w Polsce...



21Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

brze oddaje ówczesne nastawienie. Autor ten wspomniał najpierw o nadzwyczaj 
dużej frekwencji na wykładzie dotyczącym ewolucji, na który tłumnie przybyli 
słuchacze z innych wydziałów („głównie z wydziału prawnego”), a następnie 
tak przedstawił wydarzenia:
Na zakończenie sypią się huczne oklaski. Za co? Czy za wymowę? Nie, za…. Teorię. Nie od nas 
jednak przyrodników, lecz właśnie od owych gości-profanów. Profesor przetrzymał te wybuchy 
raz, drugi, ale wreszcie wyczerpała się jego cierpliwość, poprosił słuchaczów, żeby powściągnęli 
swój niedorzeczny entuzjazm. Na tym się skończyło. Owi młodzi humaniści poszli jednak w ży-
cie z niezachwianą wiarą w ostateczne zwycięstwo wielkiej idei ewolucji.

Dalej dodał jeszcze dla uzupełnienia obrazu:
Już wówczas wspomniany przez mnie […] profesor studził zapały słuchaczów wołając: „więcej 
faktów! Danych więcej na potwierdzenie teorii!”31

Atmosfera bezkrytycznego entuzjazmu nie służyła racjonalnej debacie wokół 
tych zagadnień, umacniała raczej z góry obrane stanowiska i z tego właśnie po-
wodu musiała stać się również obiektem krytyki ze strony neoscholastyków. 
Oprócz wspomnianego Radziszewskiego reakcja była jednak niewielka. Sam 
Wierzejski próbował się w jakiś sposób zaangażować, np. tłumacząc jedną z cy-
towanych prac Wasmanna podczas studiów filozoficznych we Fryburgu32. Wniósł 
zatem w istocie przyczynek do dyskusji zapoczątkowanej i rozwijanej w Galicji. 
W późniejszych latach publikował również na łamach jezuickiego „Przeglądu Po-
wszechnego” (zob. cytowane prace), co wskazuje, że istniały nie tylko inspiracje, 
ale i pewna forma współpracy z galicyjskim centrum „nowej apologetyki”.

Podsumowując kwestie światopoglądowe, możemy stwierdzić, że w prak-
tyce galicyjski ruch neoscholastyczny skupił się głównie na dwóch płaszczy-
znach nowej apologetyki opartej na nauce: propagowania chrześcijańskiego 
poglądu na świat zgodnego z nauką i walki z nieuprawnionym wykorzystywa-

31  R. Wierzejski, Upadłość teorii transformizmu, „Przegląd Powszechny” 1939, t. 221,  
s. 17–18.

32  Interesujący kontekst tego tłumaczenia udało się odnaleźć w korespondencji ks. Jerzego Ma-
tulewicza do kard. Aleksandra Kakowskiego. W liście pisanym 27 grudnia 1913 r. ze szwajcarskiego 
Fryburga pisał w następujący sposób o studiującym tam Wierzejskim: „Ks. Robert Wierzejski słucha 
wykładów filozofii, sądzę, że mu to się przyda jako przyrodnikowi do dobrego zorientowania się 
w światopoglądzie katolickim i niekatolickim; w wolnych chwilach tłumaczy biologię ojca Weissma-
na [powinno być Wasmanna]; już kończy. Zdrowie jego bardzo wątłe; podczas wakacji prawie cały 
czas odpoczywał, obecnie często narzeka na osłabienie nerwowe. Do intensywnej pracy pasterskiej, 
moim zdaniem, nie będzie zdolny. Ten dobry przyrodnik studiuje z zamiłowaniem. Chętnie pracu-
je piórem. Jest to człowiek wielkiej pobożności”, J. Matulewicz, Listy polskie, red. J. Bukowicz,  
T. Górski, Licheń Stary 2012, s. 317. Warto zwrócić w powyższym cytacie uwagę, jak dużą rolę 
zwracano na światopoglądowe znaczenie studiów filozoficznych. Właśnie w tym kontekście świato-
poglądowym Matulewicz wspomina Kakowskiemu o tłumaczeniu biologii Wasmanna (Die moderne 
Biologie und die Entwicklungstheorie (1904), tłum. polskie: E. Wasmann T.J., Biologia nowoczesna 
a teorya rozwoju, tłum. Robert Wierzejski, skł. gł. Gebethner i Wolff, Warszawa 1913, ss. 280).



22 Paweł Polak

niem teorii ewolucji w walce światopoglądowej. Pojawiły się wówczas nawet 
śmielsze propozycje włączenia popularyzacji nauk do misji światopoglądowej 
Kościoła. Działający także w Krakowie ks. Ernest Matzel SJ zauważył, że waż-
ną dziedziną działalności dla propagowania chrześcijańskiego światopoglądu 
jest popularyzacja wyników nauk przyrodniczych pozbawiona monistycznej 
podbudowy ideologicznej. Zwrócił on również uwagę na to, że powodzenie  
Haeckla wzięło się np. z  braku popularyzacji wyników naukowych dla szer-
szych kręgów społeczeństwa mimo istniejącego zapotrzebowania na informa-
cje33. Program ten był rozwijany przez krakowskich jezuitów, którzy starali się 
na łamach „Przeglądu Powszechnego” dokonywać takiej popularyzacji najnow-
szych osiągnięć nauki (np. F. Hortyński SJ).

Drugi z  wymienionych nurtów zadecydował o  ważnej filozoficznie roli, 
jaką odegrał neotomizm w sporach wokół teorii ewolucji – jednym z ważniej-
szych celów stało się oczyszczenie refleksji filozoficznej z  roszczeń ideolo-
gicznych i odrzucenie nieuzasadnionych elementów interpretacji. Program ten  
wpisywał się w  szersze zamierzenie neotomizmu – odnowienia metafizyki 
(i całej filozofii) po jej dziewiętnastowiecznym kryzysie. Przyjrzyjmy się teraz 
bliżej temu zagadnieniu.

3. W służbie czystości filozofii: walka z nadużyciami 
intelektualnymi

W pierwszych dekadach XX w. neoscholastycy z Galicji żywili przekona-
nie (szczególnie wyraźnie zaznaczone w pracach polskich jezuitów, np. Felik-
sa Hortyńskiego34), że dobrze zinterpretowane prawdy naukowe nie mogą stać 
w sprzeczności z dobrze pojętą teologią. Można domyślać się, że koncepcja ta 
była owocem recepcji nauki Soboru Watykańskiego I, który przypomniał znaną 
od dawna w teologii zasadę braku sprzeczności między nauką a wiarą. Konflikt 
między tymi dziedzinami nie mógł być zatem rzeczywisty – konstytucja do-
gmatyczna o wierze katolickiej Dei Filius (24 kwietnia 1870 r.) przyniosła takie 
oto rozwiązanie: „Pozory takiej sprzeczności powstają szczególnie wtedy, gdy 

33  Zob. E. Matzel SJ, Popularyzacja nauk przyrodniczych na tle chrześcijańskiego poglądu, 
„Przegląd Powszechny” 1909, t. 102, s. 71. Warto zaznaczyć, że Matzel po studiach zakonnych 
i  przyjęciu święceń studiował matematykę na Uniwersytecie Jagiellońskim (R. Darowski, Fi-
lozofia jezuitów w Polsce, Kraków 2001, s. 219; S. Filipowicz, Saga polskich jezuitów w USA, 
Kraków 2004, s. 37).

34  Zob. F. Hortyński, Teorja rozwojowa a  katolicyzm…, s. 34–46, 181–205; 95 (1907),  
s. 49–64 (również w osobnej odbitce: Walka o światopoglądy. Z powodu książki Wasmanna, odbitka 
z „Przeglądu Powszechnego”, Kraków 1907, s. 54). Zob. również zbiór jego prac: F. Hortyński, 
Życie w świetle nauki i Objawienia, nakładem „Wiadomości Katolickich”, Kraków 1929, s. 247. 



23Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

dogmaty są rozumiane i wyjaśniane niezgodnie z rozumieniem Kościoła, albo 
gdy zmyślone opinie są uznawane za twierdzenie rozumu”35.

Neoscholastycy przełożyli naukę soborową na praktyczną strategię prowa-
dzenia polemik wokół teorii ewolucji. Zrozumieli oni mianowicie, że oczysz-
czenie badań naukowych z  błędnych i  nieuprawnionych interpretacji filo-
zoficznych jest najlepszą drogą wykazania tego, że zarzuty przeciwko religii 
formułowane na ich podstawie okażą się pozorne. Dzięki ukazaniu pozorności 
zarzutów istniała uzasadniona nadzieja na podważenie stanowiska oponentów 
i neutralizację opartych na tych zarzutach rozwiązań światopoglądowych.

Ówcześni neotomiści sądzili, że w ten sposób neotomizm wyświadcza rów-
nież ważną przysługę samej nauce, oczyszczając ją z obcych jej i deformujących 
elementów – można domyślać się na podstawie wzmianek zawartych w pracach. 
Polski neotomizm – wbrew oczekiwaniom twórców – nie spełnił oczekiwań. Sta-
ło się tak, ponieważ większość używanej wówczas argumentacji była zasadniczo 
wtórna (zaczerpnięta głównie z ośrodka lowańskiego), kompetencje naukowe ów-
czesnych neotomistów były w większości przypadków niewystarczające oraz nie 
udało się zapobiec izolacji środowisk neoscholastyków od środowisk przyrodni-
ków. Galicyjscy neoscholastycy skupili się więc nie na samych badaniach nauko-
wych, ale zajęli się krytycznym oczyszczaniem opracowań popularyzatorskich. 
Jest to kolejny wyraz ich specyficznego sposobu uprawiania filozofii przyrody 
bazującego na opracowaniach popularnonaukowych. Pewne światło na takie roz-
wiązanie rzuca również fakt, że przeciwnicy neoscholastyki również odwoływali 
się głównie do spopularyzowanej wizji ewolucjonizmu – naturalną płaszczyzną 
dyskusji stała się więc warstwa popularyzacji teorii.

Na gruncie polskiej filozofii neotomistycznej najważniejszy głos w  tej 
kwestii zabrał działający w Przemyślu i we Lwowie ks. Kazimierz Wais. W la-
tach 1900–1909 opublikował on 9 prac związanych z problematyką ewolucyjną. 
Wais, po wyjeździe naukowym do Louvain, stał się jednym z najlepszych znaw-
ców tej tematyki wśród ówczesnych neotomistów polskich. Wprowadził on 
w obręb polskiego neotomizmu ogromną liczbę wątków krytycznych zaczerp-
niętych z  najnowszych wówczas badań neotomistycznych. Wątki poruszane 
w tych pracach zostały po latach zebrane i uporządkowane w jego podręczniku 
Kosmologia szczegółowa36. Praca ta stała się fundamentalnym podręcznikiem 
używanym w seminariach duchownych w odrodzonej Polsce, przez co długo 
pozostawała źródłem argumentów przytaczanych przez polskich neotomistów 

35  Konstytucja dogmatyczna o wierze katolickiej (Dei Filius), rozdz. IV. Idzi Radziszew-
ski przetłumaczył ten fragment w cytowanej powyżej pracy następująco: „Czcze zaś pozory tej 
sprzeczności stąd głównie powstają, że albo zasady wiary nie zostały zrozumiane i wyłożone 
w myśl Kościoła, albo też błędne opinie zostały podane za pewniki rozumowe”.

36  K. Wais, Kosmologia szczegółowa, cz. I, nakł. „Studia Gnesnensia”, skł. gł. księgarni  
św. Wojciecha w Poznaniu, Gniezno 1931, s. 391.



24 Paweł Polak

w dyskusjach wokół teorii ewolucji. Podobną rolę do Waisa, choć w mniejszej 
skali, odegrał również działający w Krakowie ks. Franciszek Gabryl.

Sprawie ujawniania i  krytyki nadużyć intelektualnych Ernesta Haeckla 
szczególnie dużo uwagi poświęcili jezuici pochodzący z Galicji. Spór wspo-
mnianego już ks. Ericha Wasmanna SJ z Ernestem Haecklem został szczegó-
łowo zaprezentowany przez ks. Feliksa Hortyńskiego SJ, który dodatkowo 
wzbogacił Wasmannowską krytykę o własne argumenty37. Nadużycia intelek-
tualne i uproszczenia prowadzące do błędnych wniosków przy interpretacji teo-
rii ewolucji szczegółowo piętnował również inny jezuita, ks. Aleksander Mohl 
SJ38 w  dwóch pracach wydanych w  1909 r.39 z  okazji 100. rocznicy urodzin  
K. Darwina. Warto poświęcić im kilka słów, gdyż pozostają one dziś w cieniu 
zapomnienia, a  prezentują szeroki wachlarz problemów i  argumenty krytyki 
wobec nieuprawnionych interpretacji niemieckich monistów. Na przykładzie 
prac Mohla przyjrzymy się głównym wątkom neoscholastycznej krytyki zwią-
zanym z nadużyciami intelektualnymi. Są one również interesujące, ponieważ 
zostały opublikowane w zaborze pruskim i rosyjskim – są więc świadectwem 
transferu nowej apologetyki z Galicji na pozostałe ziemie polskie.

Mohl, jak inni neotomiści, dążył do uściślenia aparatu pojęciowego używa-
nego w dyskusjach wokół ewolucji. Wskazywał on na nieuprawnione utożsa-
mianie ewolucjonizmu z darwinizmem, argumentując, że oprócz teorii Darwina 
istnieją również inne. Z tego też względu Darwin nie może być uważany za pre-
kursora teorii ewolucji, co Mohl uzasadnia, odwołując się do historii, począw-
szy od pomysłów starożytnych (Demokryt i  Lukrecjusz), poprzez myślicieli 
średniowiecznych (Albert Wielki), aż po Lamarcka. W  jego opinii: „Darwin 
nie jest ani pierwszym, ani głównym, ale tylko najgłośniejszym przedstawicie-
lem ewolucyonizmu”40. Zaznacza on również, że krytyka nie jest skierowana 
przeciwko samym osiągnięciom naukowym, ale przeciwko nieuzasadnionym 
interpretacjom, które narosły wokół tej teorii.

Mohl piętnuje także częste stosowanie uników słownych przez zwolenni-
ków skrajnego darwinizmu – w jego opinii tworzy się pięknie brzmiące słowa, 
które mają zamaskować braki wiedzy i dużą dowolność w interpretacji ewolu-

37  F. Hortyński, Teorja rozwojowa a katolicyzm… Zob. również P. Polak, Spór wokół teorii 
ewolucji..., s. 56–90.

38  Aleksander Mohl (1864–1913) pochodził z  polskiej rodziny hrabiowskiej z  Inflant  
(pow. dyneburski), urodził się natomiast na wygnaniu w Ufie. Wstąpił do jezuitów, został wy-
święcony na kapłana w 1891 r., a po powrocie z misji w Afryce (1901–1902) pracował aż do 
śmierci w Krakowie.

39  A. Mohl TJ, Darwin i Häckel, „Ateneum Kapłańskie” 1909, t. I, s. 111–119, 221–229, 
299–311. A. Mohl TJ, Ewolucya czy trwałość gatunków, seria „Głosy na Czasie”, nakł. Księgarni 
św. Wojciecha, Poznań 1909, s. 95 (książka ta jest rozszerzoną wersją artykułu – autor przyjmuje 
w niej bardziej polemiczny ton i wprowadza elementy narracji do opisu problemów).

40  A. Mohl TJ, Darwin i Häckel…, s. 115 (podkreślenie autora).



25Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

cji. Powołuje się tutaj na zdanie Virchowa wygłoszone w 1882 r. na kongresie 
antropologicznym we Frankfurcie: „Mówię śmiało, że rzadko kiedy kwestyę 
doniosłą, naukową traktowano tak lekko jak ewolucyę”41. Mohl wskazywał 
również na częste uproszczenia, które miały służyć jedynie celom erystycznym. 
Dyskusja wokół teorii ewolucji, w dużej mierze za przyczyną niemieckich mo-
nistów, wkraczała bowiem często na tory pseudonaukowej walki ideologicznej.

Problem, na który zwracał uwagę Mohl, był poważny i budził słuszne za-
niepokojenie świata nauki, co rok wcześniej znalazło swój wyraz np. w ostrej 
krytyce Haeckla za nadmierne uproszczenia stosowane w polemice42. Na tym 
tle wyraźnie widać, że filozofia neotomistyczna przejęła wówczas rolę obroń-
cy racjonalnego dyskursu w  nauce i  filozofii43. Było to tym bardziej ważne, 
że to właśnie filozoficzni przeciwnicy neotomistów odpowiadali w dużej mie-
rze za zepchnięcie debaty w rejon pseudonaukowy. Postawa neotomistów nie 
była jednakże sama wolna od problemów – największy z nich stanowiła pró-
ba wtłoczenia problematyki ewolucyjnej w pojęciowe ramy filozofii arystote-
lesowsko-tomistycznej. Taki zabieg dla neotomistów wydawał się obiecujący, 
optymistycznie założyli więc, że jest on możliwy. Innymi słowy założyli, że 
odnowiona filozofia tomistyczna zawiera wszystkie konstrukcje pojęciowe nie-
zbędne do rozwiązania problemów związanych z ewolucjonizmem44.

Problemy poruszane przez Mohla i innych neotomistów wskazywały jed-
nakże jasno na konieczność uporządkowania interpretacji teorii ewolucji. Do-
strzegano również, że do tego celu konieczne jest zrozumienie metodologicz-
nych podstaw teorii ewolucji i poczynienie odpowiednich rozgraniczeń na tym 
obszarze. Zagadnieniem tym zajmiemy się w kolejnym paragrafie.

41  Cytat za Mohlem, tamże, s. 116.
42  Czterdziestu sześciu znanych naukowców związanych z naukami biologicznym podpisa-

ło się w 1908 r. pod opublikowanym w niemieckiej prasie listem protestującym przeciw stylowi 
prowadzenia polemiki przez Haeckla. Zob. R.J. Richards, Ernst Haeckel and the Struggles over 
Evolution and Religion, „Annals of the History and Philosophy of Biology” 2005, vol. 10, s. 89–115.

43  Ówcześni myśliciele byli świadomi tego, że walczą nie tylko z monizmem, lecz również 
z szerzącym się irracjonalizmem. Warto też dodać, że po stronie katolickiej wyraźnie formułowano 
oczekiwanie takich działań. Por. np. wspomnienie pośmiertne Mohla autorstwa ks. Marcina Czer-
mińskiego SJ (redaktora wpływowego w  Galicji popularnonaukowego periodyku „Misje Kato-
lickie”) piszącego z uznaniem o publikacji W obronie prawdy: „[Mohl] oświecał warstwy mniej 
wykształcone w rzeczach dotyczących wiary i moralności, a zarazem zbijał zarzuty i oszczerstwa 
rzucane przez wrogie Kościołowi pisma” M. Czermiński, Ś.p. X. Aleksander Mohl T.J.: wspomnie-
nie pośmiertne, Kraków 1913, s. 4.

44  Jak wskazują późniejsze losy neotomizmu, naznaczone licznymi problemami neotomi-
stycznej filozofii przyrody z reinterpretacją teorii naukowych w swej bazie pojęciowej, takie założe-
nie jest mocno problematyczne – jednak jest to zagadnienie wymagające osobnej, głębszej analizy. 
Analizę tego typu w odniesieniu do recepcji teorii względności można znaleźć w artykule: P. Polak, 
J. Rodzeń, The Theory of Relativity and Theology: The Neo-Thomist Science–Theology Separation 
vs. Michael Heller’s Path to Dialogue, „Theology and Science” 2023, t. 21, nr 1,s. 157–174.



26 Paweł Polak

4. Problemy metodologiczne: ewolucja jako (tylko) hipoteza

Neotomiści polscy w omawianym okresie dostrzegali zasadniczo dwa pro-
blemy metodologiczne uwikłane w polemiki wokół teorii ewolucji. Pierwszy 
z nich dotyczył hipotetycznego statusu tej teorii, a drugi – konieczności demar-
kacji i rozdzielenia zakresu kompetencji różnych dyscyplin.

Problem hipotetycznego statusu teorii ewolucji miał swe źródło w akcepta-
cji przez neotomistów popularnych dziewiętnastowiecznych poglądów metodo-
logicznych bliskich naiwnemu indukcjonizmowi45. Zakładano więc możliwość 
formułowania przez naukę niepodważalnych i  powszechnie obowiązujących 
praw, opartych na niepodważalnych faktach (naukę postrzegano więc na sposób 
kumulatywistyczny). Niepodważalnej wiedzy naukowej przeciwstawiano hipo-
tezy. Trudno jednoznacznie określić, jakie było rozumienie hipotezy, które im-
plicite przyjmowali polscy neotomiści w polemikach wokół ewolucjonizmu46. 
Można jednak wskazać kilka istotnych cech tego pojęcia47. Aby dokonać tego, 
dobrze jest odwołać się do analizy pojęcia hipotezy, jaką zaprezentował André 
Lalande w Vocabulaire technique et critique de la philosophie48. Wyróżnił on 
trzy główne sposoby użycia pojęcia „hipoteza” w filozofii:
1) 	 hipoteza jako przesłanka w rozumowaniu dedukcyjnym w matematyce lub 

logice (przyjęta bez odniesienia do prawdziwości);
2) 	 hipoteza jako pewna fikcja myślowa, przyjmowana bez względu na jej 

prawdziwość lub fałszywość. W tym znaczeniu jest ona fikcją przeciwsta-
wianą prawdziwym przyczynom (verae cusae). Według Lalande’a to wła-
śnie przeciw takim hipotezom protestował Newton w słynnym sformułowa-
niu „hypotheses non fingo”;

45  Por np. I. Radziszewski, Teologia a nauki przyrodnicze…, s. 14–15.
46  Doskonałą analizę historyczno-metodologiczną koncepcji hipotezy używanej w kluczo-

wych wypowiedziach teologów katolickich opublikował Zbigniew Liana w artykule: Liana Z.,  
Criteria for the Acceptability of Scientific Theories as Locus theologicus: A Methodological 
Analysis of Catholic Church’s Reactions to the Cases of Galileo and Darwin (Bellarmine–Pius 
XII–John Paul II), „Religions” 2025, vol. 16, s. 153. https://doi.org/10.3390/rel16020153. Liana 
poddał analizie m.in. wypowiedzi Piusa XII na temat ewolucji z encykliki Humani generis (1950) 
oraz Jana Pawła II z przesłania do członków Papieskiej Akademii Nauk z okazji dyskusji na te-
mat początków życia i wczesnej ewolucji (1996). Miejmy nadzieję, że w przyszłości powstanie 
podobna pogłębiona analiza koncepcji hipotezy w pismach polskich neoscholastyków. Niniejszy 
paragraf należy traktować zatem jako wstęp do takiej analizy.

47  Winien jestem w tym miejscu podziękowanie Zbigniewowi Lianie, który w dyskusji nad 
niniejszą pracą zwrócił uwagę na problem rozumienia hipotez przez ówczesnych neotomistów 
i udzielił cennych wskazówek dotyczących interpretacji tego problemu.

48  Zob. A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, wyd. 16, Presses 
Universitaires de France, Paris 1988, s. 428–430.



27Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

3) 	 hipoteza jako prawdopodobny, ale możliwy do zakwestionowania domysł, 
za pomocą którego można dochodzić do wiedzy, która jest możliwa do zwe-
ryfikowania albo przez bezpośrednią obserwację, albo przez porównanie 
wszystkich jej konsekwencji z obserwacją.
Lalande twierdzi, że znaczenie 2) pochodzi od Platona i Arystotelsa i było 

używane np. przez przeciwników Galileusza. Natomiast znaczenie 3) ma po-
chodzić od Augusta Comte’a  i  Claude’a  Bernarda. Te dwa znaczenia oddają 
schematycznie intuicje zbliżone do dwóch sposobów rozumienia hipotezy na-
ukowej jakie funkcjonowały w filozofii na początku XX w. Rozumienie 2) było 
już w  tym czasie przestarzałe – rozwój refleksji metodologicznej dokonany  
np. przez H. Poincarégo i K.R. Poppera wiązał się z dalszymi zmianami rozu-
mienia tych pojęć, przyjęciem realistycznego rozumienia hipotez i z uznaniem 
ich za fundamentalne narzędzie badania rzeczywistości.

Hipoteza w ujęciu neotomistów funkcjonowała zasadniczo w znaczeniu 2).  
Traktowano ją jako fikcję, która niekiedy przypadkowo może okazać się praw-
dziwym domysłem49. Powszechnie uznawano jednak, że hipotezy nie są narzę-
dziem poznawania rzeczywistości.

Przeciwstawianie przez neoscholastyków hipotez udowodnionym i  nie-
zmiennym prawom naukowym odbywało się w kontekście uznania niepewno-
ści hipotez. Miało to rozwiązać problem rozwoju nauki i  odrzucania nieade-
kwatnych teorii – podczas rozwoju nauki nie kwestionuje się nigdy praw (te są 
ustalone z całą pewnością), ale hipotezy, które mogły być błędnie utożsamiane 
z niezmiennymi prawami.

Uznanie hipotez i  teorii jedynie za użyteczne domysły, które nie mają 
związku z prawdą, mogło wydawać się obiecujące dla wielu neoscholastyków. 
Osłabiało to w  ich oczach status teorii ewolucji50 i  gwarantowało, że nie bę-
dzie nigdy trzeba radykalnie modyfikować tomistycznej interpretacji ewolucji. 
Przyjmując bowiem hipotetyczny status tej teorii można było łatwo bronić abso-
lutności i niezmienności systemu tomistycznego twierdząc, że wnioski z teorii  
nigdy nie są pewne, zatem nie mogą podważyć tez tego systemu. Jednocześnie 
takie rozwiązanie pozwalało uzasadnić również nadrzędną rolę metafizyki jako 
kryterium prawdziwości dla niepewnych teorii naukowych51. Argumentacja ta 

49  Por. K. Wais, Kosmologia szczegółowa…, s. 363.
50  Można domyślać się, że była to odpowiedź na absolutyzowanie teorii ewolucji przez 

niektórych jej zwolenników. Obie strony polemik przyjmowały jednak zbyt skrajne stanowiska, 
co wynikało z błędnej metodologii. Problem ten jest obecny do dziś w debatach wokół tzw. kre-
acjonizmu naukowego w USA.

51  Interesującą kwestią jest to, że neotomistyczne rozumienie hipotezy naukowej mocno 
zakorzeniło się w refleksji teologicznej. Warto w tym kontekście zwrócić uwagę na to, że słynna 
wypowiedź Jana Pawła II, będąca przedmiotem wielu analiz filozoficznych: „ewolucja jest czymś 
więcej niż hipotezą” (zawarta w  tekście „Przesłania do członków Papieskiej Akademii Nauk” 



28 Paweł Polak

szczególnie mocno została wykorzystana w kwestii ewolucyjnego pochodzenia 
człowieka (zob. poniżej).

W  interesującym nas okresie dyskusja prowadzona wokół teorii Darwina 
opierała się w dużej mierze na potocznych bądź zdroworozsądkowych intuicjach. 
Intuicyjny charakter teorii Darwina sprawiał, że w zasadzie każdy mógł łatwo zro-
zumieć główne idee tej teorii. W związku z tym wydawało się, że kwestia statusu 
hipotez nie odgrywała kluczowej roli. Problemy pojęciowe i metodologiczne neo-
scholastyków ujawniły się dopiero w pełnej rozciągłości na początku lat dwudzie-
stych XX w., gdy neoscholastyka podjęła się zadania recepcji teorii względności 
Alberta Einsteina52. W ostatnich latach Galicji neoscholastykom mogło wydawać 
się, że ich rozumienie hipotez jest integralną częścią philosophiae perennis.

Przyjrzyjmy się teraz drugiemu źródłu problemów związanych z metodo-
logią. Konieczność odpowiednich rozgraniczeń metodologicznych pomiędzy 
kompetencjami filozofii a nauki na gruncie zagadnień ewolucyjnych pojawia 
się w  myśli wielu neotomistów, jednakże brak wśród nich jednomyślności. 
Trzeba zaznaczyć, że w zagadnienie to jest również uwikłany omawiany już 
problem modelu relacji nauki i wiary.

Jeśli chodzi o przyjmowane rozwiązania, to po pierwsze należy stwierdzić, 
że nie było powszechnej zgody co do statusu metodologicznego zagadnień ewo-
lucyjnych. Niektórzy, jak np. Wais, przyznawali prymat filozofii53 – jej miał być 
podporządkowany cały problem ewolucji i rozstrzygnięcia biologii. Problemy 
ewolucyjne redukowały się więc w  tym ujęciu do problemów czysto filozo-
ficznych. Takie podejście znalazło zwolenników także nieco później. Henryk 
Romanowski rozwinął jeszcze bardziej ten pogląd, pisząc na łamach krakow-
skiego „Przeglądu Powszechnego” o podporządkowaniu nauk przyrodniczych 
metafizyce, a metafizyki – teologii:

Metafizyka ta [tj. tomistyczna] spełnia od dawna w świecie katolickim rolę przewodniczki in-
nych nauk, poddając im racjonalny pogląd na najogólniejsze własności i prawa bytu. Tę zaś rolę 
dlatego tak dokładnie spełnia metafizyka scholastyczna, iż sama poddaje się kierownictwu innej 
nauki. Tą nauką jest teologja, czerpiąca swe zasady z samego źródła prawdy, bo z Objawienia54.

z 1996 r.) sugeruje, że użyto tu zbliżonego rozumienia hipotezy, jakie funkcjonowało w neoto-
mizmie na początku XX w. Potwierdzenie takiej interpretacji stanowi kontekst tej wypowiedzi, 
związki myśli Jana Pawła II z neotomizmem oraz trudności w zrozumieniu tej wypowiedzi przy 
przyjęciu koncepcji hipotezy zgodnej z 3) znaczeniem wyróżnionym przez Lalande’a. (Dokładną 
analizę tego zagadnienia można znaleźć w  cytowanym artykule Z. Liany). Wciąż utrzymujące się 
na gruncie dyskusji teologicznych neotomistyczne rozumienie pojęcia hipotezy ukazuje, że przed 
teologią wciąż stoi otwarte zadanie recepcji nowszych osiągnięć metodologii i  wypracowania 
nowych interpretacji zagadnień ewolucyjnych na podstawie tych metod.

52  P. Polak, J. Rodzeń, The Theory of Relativity and Theology…, s. 157–174.
53  Zob. np. K. Wais, O rozwoju gatunków…, s. 4.
54  H. Romanowski, Nowa metafizyka, „Przegląd Powszechny” 1920, t. 146, s. 343.



29Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

Stanowisko izolacjonistyczne – tak charakterystyczne dla powojennego polskie-
go neotomizmu – nie miało w Galicji swych zwolenników. Stało się popularne 
w latach trzydziestych XX w. za przyczyną recepcji poglądów Maritaina. Można 
wskazać w tym okresie również rodzime źródła koncepcji separacjonistycznych, 
np. ks. Robert Wierzejski MIC, który skłaniał się ku pewnym formom izolacjoni-
zmu argumentując, że wiara (poprzez filozofię) nie może wiązać się z nauką, bo 
ta ostania w przeciwieństwie do pierwszej wciąż się zmienia55.

Szczególnie interesujące jest stanowisko inspirowane poglądami Ericha 
Wasmanna SJ, które przejęli później i próbowali rozwijać np. Feliks Hortyński 
i Idzi Radziszewski. Cechą tego stanowiska jest z jednej strony nacisk na me-
todologiczne odseparowanie nauki od filozofii (i  teologii) w  celu uniknięcia 
subordynacjonizmu, a z drugiej strony przekonanie o możliwości wzajemnego 
twórczego oddziaływania tych dyscyplin na siebie, które pozwalało uniknąć 
izolacjonizmu wiązanego wówczas z modernizmem56. 

5. Metafizyczne wyzwania teorii ewolucji

Kolejną, niezwykle ważną dla neotomistów, płaszczyzną polemiki były 
kwestie związane z metafizyką. Jak już wspomniano, neotomiści powszechnie 
uznawali prymat rozstrzygnięć metafizycznych, co wiązało się z możliwością 
oceny teorii naukowych w świetle tez metafizyki.

Jak zauważył Ernst Mayr, podstawowym problemem badań ewolucyjnych, 
przynajmniej do lat czterdziestych XX w., było interpretowanie teorii ewolucji 
na dwa różne sposoby i mieszanie ich. Pierwszy z nich nazwany został esen-
cjalistycznym (typologicznym) i  wiązał się z  uznaniem tego, że „różnorod-
ność w przyrodzie da się zredukować do ograniczonej liczby podstawowych 
kategorii reprezentujących stałe, wyraźnie odgraniczone typy”57. Drugim jest 
myślenie populacyjne, które kładzie nacisk na wyjątkowość każdego osobni-
ka w  populacjach rozmnażających się płciowo, uznaje on więc rzeczywistą 
zmienność populacji.

Jak sugeruje Mayr, jedną z większych zasług Darwina było właśnie wpro-
wadzenie myślenia populacyjnego do analizy problematyki ewolucyjnej58. 

55  Zob. R. Wierzejski, dz. cyt., s. 35.
56  Przyczyny wiązania izolacjonizmu z modernizmem zostały omówione bliżej w części 

dotyczącej problemów światopoglądowych.
57  E. Mayr, To jest biologia, Prószyński i S-ka, Warszawa 2002, s. 236.
58  Nie można jednak twierdzić, że Darwin posiadał już satysfakcjonujące rozwiązanie tej 

kwestii, wyznaczył on raczej owocny kierunek rozważań nad tym problemem. Więcej informacji 
na temat różnorodnych problemów z pojęciem gatunku można znaleźć np. w pierwszym rozdziale 
pracy Kazimierza Jodkowskiego, Pojęcie gatunku oraz mikro- i makroewolucji w kontekście spo-



30 Paweł Polak

Przyjęcie takiej perspektywy pozwalało ominąć problem zmienności gatunków 
– z tej perspektywy jest on pseudoproblemem. To właśnie w latach 30. XX w. 
zrozumiano, że duża część problemów tkwi w niewłaściwej interpretacji teorii 
ewolucji – dużo zasług w zrozumieniu tego przyniosły wspomniane wcześniej 
prace Fischera i Dobzhansky’ego. Zmiany te nie były jednak satysfakcjonujące 
dla neotomistów – z racji przyjęcia arystotelesowskiej koncepcji substancji i ga-
tunku musieli z konieczności opowiadać się za myśleniem esencjalistycznym. 
Gatunki w rozumieniu neotomistów nie mogą zmieniać się, ponieważ wiąza-
łoby się to ze zmianą istoty występującą pod wpływem wewnętrznej zdolności 
tego samego bytu. Według ówczesnych interpretacji w takim przypadku istota 
jednej rzeczy zmieniałaby się w istotę innej, co prowadzi do sprzeczności. Za-
cytujmy dla przykładu słowa ks. Kazimierza Waisa: „Gdyby więc jeden gatunek 
naturalny przemieniał się w drugi, natenczas istota rzeczy rozwijałaby się w to, 
do czego nie posiada wewnętrznej zdolności, co jest rzeczą niemożliwą”59.

W  związku z  wyborem perspektywy esencjalistycznej do rangi jednego 
z najpoważniejszych problemów teoretycznych neotomizmu urosło zagadnie-
nie zmienności gatunków. Problem wyglądał na poważny, gdyż brak satysfak-
cjonującego rozwiązania stanowił zagrożenie dla interpretacji neotomistycznej 
(natomiast nie stanowił zagrożenia dla systemu, o czym już była mowa). Dla 
neotomistów pozostawały do wyboru zasadniczo trzy możliwości: albo odrzu-
cić zmienność na poziomie gatunków, albo przyjąć zmienność i odrzucić możli-
wość wytłumaczenia przemian gatunkowych, albo przyjąć zmienność i rozdzie-
lić pojęcie gatunku filozofii od pojęcia gatunku biologii. Polscy neoscholastycy 
sięgnęli w praktyce po każde z możliwych rozwiązań.

Na początku XX w. bardzo popularne były argumenty za tym, że zmiany 
ewolucyjne nie występują na poziomie gatunkowym, lecz jedynie na niższych 
poziomach systematycznych (odmian, ras, form) – to właśnie typowe owoce 
pierwszego rozwiązania. Z tego powodu chętnie odwoływano się wówczas do 
argumentu, że w czasach historycznych znane gatunki nie uległy żadnym do-
strzegalnym zmianom naturalnym, choć jest to długi okres. W latach dwudzie-
stych i  trzydziestych powoływano się również w tym kontekście na genetykę 
mendlowską – uzasadniano, że dzięki doborowi można uzyskać tylko nowe od-
miany (rasy), ale nie udaje się uzyskiwać nowych gatunków.

Trzeba zauważyć, że tę postawę cechowała zasadnicza trudność – odrzuce-
nie zmian na poziomie gatunkowym wydawało się przekreślać znaczenie całej 
teorii ewolucji. Na obronę neotomistów można jednak powiedzieć, że ich pro-
blemy są pochodną ówczesnego kryzysu na gruncie biologii – w świetle inter-

ru ewolucjonizm–kreacjonizm, „Na Początku...”, t. 11, nr 1–2 (2003), s. 60–80 [artykuł dostępny 
również w Internecie: http://www.nauka-a-religia.uz.zgora.pl, dostęp: 8.12.2008].

59  K. Wais, O rozwoju gatunków…, s. 22.



31Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

pretacji esencjalistycznej powstawały paradoksy, które sugerowały odrzucenie 
koncepcji zmienności gatunków60.

Inną postawę, pesymistyczną wobec możliwości wytłumaczenia przyczyn 
przemian gatunków, zajmował ks. Franciszek Garbyl61. Uważał on to zagad-
nienie za bardzo trudne i jednocześnie stosunkowo obojętne zarówno z punktu 
widzenia wiary jak i filozofii – problemy dostrzegał tylko w kwestii stworzenia 
pierwszych organizmów i w stworzeniu człowieka. Garbyl przyjmował prze-
miany gatunków biologicznych, choć polemizował z Darwinem w kwestii tego, 
czy teoria ewolucji adekwatnie je opisuje.

Najczęściej neotomiści polscy odwoływali się do rozwiązań kompromi-
sowych, które próbowały redefiniować pojęcie gatunku. Na zachodzie Europy 
wypracowano kilka koncepcji, które w ramach klasycznych ujęć filozoficznych 
miały dać kompromisowe rozwiązanie. Najpełniejszy przegląd tych koncepcji 
zawarł K. Wais w swoim podręczniku Kosmologia szczegółowa – na tym przy-
kładzie dogodnie jest więc dokonać ich prezentacji.

Neotomiści wysuwali wątpliwość, czy gatunki naturalne (określane też 
jako: prawdziwe, filozoficzne, metafizyczne) pokrywają się z gatunkami syste-
matycznymi – dzięki takiemu odróżnieniu można było wytłumaczyć, że możli-
wa jest zmienność gatunków systematycznych w obrębie jednego stałego gatun-
ku naturalnego. Inna koncepcja była odmianą kreacjonizmu (zwaną „rozwojem 
idealnym”) – mówiła o tym, że różne gatunki są bezpośrednio stwarzane w róż-
nych okresach. Pomysł ten nie miał jednak zwolenników wśród polskich neo-
tomistów, podobnie jak inny – zwany ewolucjonizmem biernym – który mówił 
o tym, że najniższe gatunki utworzone zostały z materii nieożywionej, a wyższe 
powstały z niższych poprzez otrzymanie nowych form substancjalnych (Albert 
Gaudry mówił o „metafizycznym impulsie”).

Szczególnie interesująca dla Waisa była koncepcja, która mówiła o utwo-
rzeniu wszystkich gatunków w stanie wirtualnym62. Ewolucja w takiej interpre-
tacji jest procesem przechodzenia gatunku przez tymczasowe stadia rozwojowe 

60  Warto dodać, że dopiero w latach 20. i 30. neotomiści polscy zaczęli zajmować bardziej 
radykalne postawy wobec teorii ewolucji – ks. Feliks Hortyński SJ i ks. Robert Wierzejski MIC 
uznali, że należy odrzucić strukturę teorii ewolucji, choć paradoksalnie w tym właśnie czasie zo-
stał przełamany kryzys badań ewolucyjnych dzięki tworzeniu syntetycznej teorii ewolucji.

61  Zob. F. Gabryl, Darwinizm a stanowisko Kościoła Katolickiego, „Miesięcznik Kościelny 
Unitas”, 2 (1910), s. 252–264, 367–378; tenże, O pochodzeniu gatunków [w:] Filozofia przyrody, 
nakł. autora, Kraków 1910.

62  Oczywiście chodzi o  scholastyczne filozoficzne rozumienie pojęcia wirtualności jako 
przeciwstawienia aktualności. Warto zauważyć, że na początku XX w. pojęcie „wirtualny” uży-
wane było również jako synonim funkcjonującego w fizyce pojęcia potencjalności. Świadectwem 
tego pozostaje m.in. hasło z Encyklopedii powszechnej (1903) S. Orgelbranda: „Wirtualny (z łac. 
virtus, cnota, przydatność). W fizyce [oznacza] toż [tj. tyle] co możliwy, przygotowany. Energia 
wirtualna toż co [tj. czyli] energia potencjalna, przygotowana.



32 Paweł Polak

zmierzającym ku ostatecznej formie gatunku. Jako zwolenników tej koncepcji 
Wais wymienił myślicieli średniowiecznych oraz współczesnych mu: Harpera, 
Wasmanna i Mivarta. Wais twierdził również, że nigdy nie będziemy wiedzieć 
z całą pewnością, która z powyższych interpretacji jest prawdziwa, ale najwię-
cej zalet ma właśnie ta ostatnia, bo najlepiej ukazuje mądrość Stwórcy i pasuje 
do faktów potwierdzających ewolucję.

Problem niezmienności gatunków miał również jeszcze inne, głębsze znacze-
nie dla neotomistów. Zauważali oni, że z ich punktu widzenia obrona koncepcji 
stałych gatunków jest ważna, gdyż jest to spór o samą metafizykę. Z ich perspek-
tywy wydawało się, że teoria ewolucji, wprowadzając wizję zmiennej przyrody, 
usuwa różnicę pomiędzy istotami rzeczy i usuwa niezmienność tych istot. Wyda-
wało się wówczas, że odrzucenie koncepcji trwałego gatunku prowadzić musiało 
ku poglądowi monistycznemu, który mówił, że wszystkie rzeczy są nieustannie 
zmieniającymi się przypadłościami jednej substancji. Tak więc znalezienie kom-
promisowej koncepcji miało być w gruncie rzeczy ratunkiem przed popadaniem 
w metafizykę monistyczną. Argumentacja tego samego typu zastosowana została 
przez Henryka Romanowskiego w polemice z koncepcjami Bergsona i Joela na 
łamach jezuickiego „Przeglądu Powszechnego”, a podstawą zarzutu była błędna 
wizja metafizyki pozbawionej stałych elementów, jakimi są istoty rzeczy63.

6. Polemika z mechanicyzmem wokół problemu przypadku 
i celowości

Neoscholastycy krytykowali teorię doboru naturalnego (utożsamianą zwy-
kle bezpośrednio z darwinizmem) z tego powodu, że tłumaczyła powstawanie 
nowych gatunków, odwołując się do pojęcia przypadku. U źródeł tej krytyki 
można odnaleźć co najmniej trzy przeświadczenia.

Po pierwsze, w krytyce odwoływano się do klasycznej zasady metafizycz-
nej mówiącej, że skutek nie może być doskonalszy od przyczyny. Tak więc 
przypadkowa przyczyna zmian, którą uważano za niedoskonałą z natury, nie 
mogła prowadzić do wzrostu doskonałości gatunków. Zakładano przy tym nie-
jawnie, że ewolucja jest procesem wzrostu doskonałości organizmów – postę-
pem, przy czym pojęcie doskonałości traktowano bardzo ogólnie, nie precy-
zując, co miało by ono konkretnie znaczyć. W tym sformułowaniu problemu 
widać, że zwiększanie się doskonałości gatunków jest ujęte tak szeroko, że nie 
da się go ani uzasadnić, ani obalić na gruncie badań biologicznych, stanowi 
więc tezę metafizyczną narzuconą na teorię ewolucji.

63  Por. H. Romanowski, Teorja ewolucji w filozofji Bergsona, „Przegląd Powszechny” 1921, 
t. 151, s. 112–125; 1921, t. 152, s. 245–255.



33Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

Warto zauważyć, że ks. Erich Wasmann SJ, a za nim ks. Feliks Hortyń-
ski SJ (oraz później, już w okresie międzywojennym, ks. Konstanty Michalski 
CM), nieco inaczej stosowali zasadę mówiącą o stosunku doskonałości przy-
czyny i skutku – dotyczy ona nie poszczególnych gatunków, ale stwórczej rela-
cji Boga do świata. To właśnie Bóg jest najdoskonalszą przyczyną. Natomiast 
najdoskonalszym skutkiem jego stwarzania (oczywiście mniej doskonałym od 
swej przyczyny) jest proces ewolucyjnego powstawania gatunków64. Argument 
ten był używany w polemice z fiksyzmem65 (uważanym już wówczas za nienau-
kowy), który negował jakąkolwiek zmienność gatunków.

Po drugie, przypadkowość była przeciwstawiana celowościowej wizji 
procesów naturalnych przyjmowanych przez neotomistów. Celowość ta była 
uzasadniana przede wszystkim poprzez odwołanie się do struktury metafizyki 
arystotelesowsko-tomistycznej, posiłkowano się przy tym również argumenta-
mi teologicznymi – odwoływano się do opatrzności Bożej. Był to jeden z waż-
niejszych punktów polemiki z Haecklem.

Na przełomie XIX i XX w. na gruncie filozofii polskiej kwestia celowości 
była dyskutowana głównie pod wpływem ruchu neoscholastycznego. Powsta-
wanie gatunków interpretowano antropomorficznie przez analogię do celowego 
wytwarzania przedmiotów technicznych, co prowadziło do wniosku, że w obu 
przypadkach konieczny jest rozum kierujący tymi procesami. Rozumowanie to 
miało wspierać zarówno tezę o stworzeniu świata przez Boga (w istocie zakłada-
ło ją), jak i tezę o racjonalności przyrody. Podstawowym problemem było prze-
oczenie braku analogii tych kwestii – to typowy błąd wczesnych interpretacji 
teorii Darwina, który brał się z nadmiernego rozciągnięcia zakresu analogii mię-
dzy doborem sztucznym i naturalnym oraz z antropomorfizacji boskiego procesu 
stwarzania. Opór neoscholastyków, choć oparty na niewłaściwych podstawach, 
dawał jednak okazję dla potrzebnej wówczas krytyki pochopnych poglądów 
o ostatecznym rozwiązaniu filozoficznego problemu celowości przez Darwina.

Po trzecie, koncepcja przypadkowych zmian była krytykowana przez 
neoscholastyków za to, że miała przedstawić świat rządzony ślepymi, mecha-
nicznymi siłami66. Tak więc polemika z koncepcją przypadkowych zmian była 

64  Doskonałość jest tu rozumiana po leibnizjańsku – chodzi o najprostszą przyczynę i najbo-
gatsze skutki. Tak więc zasada ewolucji jest najprostszą z możliwych przyczyną powstania całej 
ogromnej różnorodności biologicznej.

65  Tym pojęciem neoscholastycy polscy nazywali na początku XX w. różnorodne formy 
kreacjonizmu młodej Ziemi. Nazwa fiksyzm odnosiła się do absolutnej niezmienności (fr. fixe) 
gatunków.

66  Charakterystyczne są słowa Kazimierza Waisa, według którego przeciwnicy uważali, że 
dopiero Darwinowi „udało się wyrzucić zmorę celowości ze świata organicznego, a jego rozwój 
wytłumaczyć czysto mechanicznie” (K. Wais, O rozwoju gatunków…, s. 7). Jak widać, utożsa-
mienie zaprzeczenia celowości z mechanicyzmem było bardzo wyraźnie akcentowane.



34 Paweł Polak

w  istocie polemiką z  mechanistycznym i  redukcjonistycznym obrazem przy-
rody. Zauważył to np. A. Mohl, pisząc o niemożliwości akceptacji darwinow-
skiego i haecklowskiego mechanicyzmu. Dodał on także, że pojęcie przypadku 
występuje często w poglądach ewolucjonistów jako zasłona dla braku wiedzy 
lub naiwności poglądów.

Dla dopełnienia obrazu należy dodać, że problem celowości zajmował neo-
tomistów nie tylko dlatego, że dotyczył ogólnej wizji przyrody67 i możliwości 
opisu jej za pomocą przyczyn celowych. To, co decydowało o tak dużej wadze 
przykładanej do kwestii celowości, to inny problem uwikłany w tę kwestię – 
problem ewolucyjnego pochodzenia człowieka.

7. Spór o wizję człowieka w kontekście zagrożeń 
materializmem

Na sam koniec pozostał do omówienia bodaj najważniejszy z problemów, 
w którym jak w soczewce skupiała się cała różnorodność problematyki zwią-
zanej z ewolucją. Hortyński następująco zwięźle scharakteryzował sedno spo-
ru: „Uczą […], że między człowiekiem a zwierzęciem nie ma żadnej istotnej 
różnicy, że tak pierwszy, jak i drugie rozwinęli się tylko czystym przypadkiem 
z chaosu wiecznej materyi”68.

Krakowski neoscholastyk ks. Franciszek Gabryl posunął się nawet do uwagi, 
że ten problem jest jedyną zasadniczą przyczyną sporów pomiędzy nauką i wia-
rą na gruncie ewolucjonizmu – gdyby Darwin poprzestał na opisie wszystkich 
innych organizmów, to problemy nie byłyby tak poważne. Jak już wskazano, 
Gabryl był wśród filozofów osamotniony w takiej diagnozie – problemów apo-
logetycznych było znacznie więcej i wiele z nich było równie głębokich. Trzeba 
jednak przyznać, że kwestia ewolucyjnego pochodzenia człowieka najczęściej 
pojawiała się w polemikach i poświęcano jej sporo uwagi. Większość neotomi-
stów (poza Gabrylem) dostrzegała, że rozwiązanie tego problemu wymaga roz-
wiązania wielu innych kwestii filozoficznych związanych z ewolucjonizmem.

Warto wspomnieć dla uzupełnienia obrazu, że podobne stanowisko do Ga-
bryla przyjmował ks. Maciej Sieniatycki, profesor teologii dogmatycznej uni-

67  Neoscholastyka miała poważne problemy z akceptacją pojęcia przypadku wykorzysty-
wanego w nauce z racji narzucenia średniowiecznej ramy pojęciowej na kwestie, których nie 
znali ani Arystoteles, ani św. Tomasz z Akwinu. Nowoczesne próby zrozumienia naukowej kon-
cepcji przypadku w kontekście rozważań teologicznych poszły w kierunku wypracowania nowej 
podstawy filozoficznej. Zob. M. Heller, Filozofia przypadku: kosmiczna fuga z preludium i codą, 
CCPress, Kraków–Rzeszów 2011.

68  F. Hortyński, Teorya rozwojowa…, s. 43.



35Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

wersytetu we Lwowie, a od 1908 r. pracujący na Uniwersytecie Jagiellońskim 
w Krakowie. W wydanym jeszcze we Lwowie podręczniku Dogmatyka szcze-
gółowa (1908)69 w rozdziale III „O człowieku” zawarł charakterystyczny para-
graf „Kilka uwag o Darwinizmie”70. Sieniatycki uznawał, że nawet ewolucyjne 
pochodzenie człowieka od zwierząt w zasadzie samo w sobie nie sprzeciwia się 
nauce Kościoła katolickiego. Zastrzega jednak, że dusza rozumna człowieka nie 
może być wytworem ewolucji i musi być wprost stworzona przez Boga. Dodaje 
do tego jednak i kolejne zastrzeżenia:

Wiara bowiem nas uczy, że człowiek ma duszę rozumną, wolną wolą obdarzoną, nieśmiertelną, 
od Boga wprost stworzoną i  tą duszą głownie różni się od zwierząt. Ktoby tedy twierdził, że 
i dusza człowieka pochodzi przez ewolucyę od zwierząt, byłby heretykiem. A także i co do ciała 
ludzkiego Pismo św. i Kościół katolicki stoją na tym stanowisku, że ciało pierwszych rodziców 
nie od zwierząt przez ewolucyę powstało, ale przez Boga zostało ukształtowane71.

Przyjmując tak obszerny zakres tez stwierdził od razu:

Kto przyjmuje te prawdy nauki katolickiej, mógłby, gdyby miał na to naukowe dowody, być zwo-
lennikiem darwinizmu i wcale przez to nie naruszałby wiary katolickiej.

Sieniatycki nie odrzucał teorii ewolucji, ale uznawał, że dałoby się ją pogo-
dzić z wiarą, akceptując pewien subordynacjonizm teologiczny. W jego ujęciu 
teologia sama mogła rozstrzygać o kwestiach antropologicznych i w ten sposób 
tworzyć ograniczenia dla wiedzy przyrodniczej. To oczywiście zbyt daleko idą-
ce roszczenie. Sieniatycki uważał też, że teoria ewolucji nie była dostatecznie 
potwierdzona, jest więc tylko hipotezą. Należy więc konsekwentnie zachować 
wobec niej daleko posuniętą ostrożność. Kontekst sporu światopoglądowego 
z materializmem jest czytelny w zastrzeżeniu teologa:

żebyśmy nigdy nie odstępowali dla jakiejkolwiek hipotezy naukowej od nauki kościoła katolic-
kiego, bo już tysiące było hipotez, które miały wielki swego czasu rozgłos i bardzo wielu zwo-
lenników, a dziś są zupełnie zarzucone, a niektóre z nich stały się przedmiotem pośmiewiska72.

Warto natomiast zaznaczyć, że także w  Krakowie ks. F. Klimke SJ pre-
zentował o  wiele bardziej wyważone stanowisko w  odczycie wygłoszonym 
w  auli im. Kopernika Uniwersytetu Jagiellońskiego w  Krakowie w  1910 r.73 

69  Nowy typ apologetyki Sieniatyckiego podkreslano w anonimowej recenzji na łamach 
„Kroniki Diecezyi Przemyskiej” 1911, t. XI, nr 1, s. 43: „W dowodach unika autor formy schola-
stycznej i opiera je na wynikach nauk przyrodniczych lub na codziennem doświadczeniu”.

70  M. Sieniatycki, Dogmatyka szczegółowa: podręcznik szkolny, Lwów 1908, s. 64–66.
71  Tamże, s. 65.
72  Tamże, s. 66.
73  F. Klimke, Darwin i  jego dzieło, „Przegląd Powszechny” 1910, t. 105, s. 313–330;  

F. Klimke, Darwin i jego dzieło – dok., „Przegląd Powszechny” 1910, t. 106, s. 51.



36 Paweł Polak

Wskazywał na trudności eksplanacyjne teorii Darwina, wskazując też na wiele 
„niedokładności, a nawet błędów logicznych”74. Wszystko to przemawiało we-
dług niego za tym, że nie ma dowodu na ewolucyjne pochodzenie człowieka od 
zwierząt. Podobnie też do Sieniatyckiego i Gabryla widział jakieś możliwości 
akceptacji ewolucyjnej wizji człowieka, jeśli wykluczy się ewolucyjne pocho-
dzenie duszy ludzkiej, choć był o wiele bardziej sceptyczny od Gabryla:

A choćby nawet kiedyś przyszedł czas – o czem słusznie wątpić można – że będziemy mieli zu-
pełnie pewne, niezbite dowody na descendencyę [tj. pochodzenie ewolucyjne] człowieka, i wtedy 
nawet, powiadam, materyalistyczny ewolucyonizm nie może się cieszyć z wygranej. Dusza bo-
wiem ludzka pozostanie na zawsze wykluczoną z descendencyi75.

W przytoczonym cytacie wyraźnie widoczna jest polemika ze światopo-
glądem materialistycznym i ewolucją używaną do celów promowania takiego 
światopoglądu. Warto zauważyć też, że linia obrony stosowana przez Sieniatyc-
kiego i Klimkego za kluczowy punkt przyjmowała zagadnienie metodologiczne 
dotyczące statusu hipotez i  możliwości udowodnienia wiedzy naukowej. Po-
glądy neoscholastyków w tej kwestii były same w sobie problematyczne, a ich 
rozwiązania okazały się przez to wysoce niewystarczające76.

Główne stanowiska polskich neoscholastyków w sporze w kwestiach an-
tropologicznych były już przedmiotem dokładniejszej analizy77. Warto przypo-
mnieć, że neotomizm przyjmował ontologiczną koncepcję człowieka, którą tak 
kilkadziesiąt lat później streścił Stefan Swieżawski: „człowiek jest substancją, 
czyli bytem całościowym, jednolitym, złożonym z materii pierwszej, z tworzy-
wa, które jest jego stroną cielesną, i z formy, z  tego czynnika kształtującego, 
którym jest dusza”78. Łączył się z tym pogląd o tym, że każdy człowiek posiada 
naturę, czyli „stałą i niezmienną podstawę działań. […] Naturą ludzką jest coś, 
co sprawia, że jesteśmy ludźmi, a nie innym gatunkiem zwierząt i że nasze dzia-
łania przebiegają w nas tak, a nie inaczej”79.

Monizm materialistyczny natomiast radykalnie redukował człowieka jedy-
nie do warstwy materialno-biologicznej (Swieżawski taki typ redukcji nazy-

74  F. Klimke, Darwin i jego dzieło – dok..., s. 55.
75  F. Klimke, Istota i zadanie światopoglądu, seria: „Licealna Biblioteczka Filozoficzna”  

t. 18, Lwów 1938, s. 57.
76  Słynne słowa Jana Pawła II z przesłania na temat ewolucji do członków Papieskiej Aka-

demii Nauk (Magisterium Kościoła wobec ewolucji) stwierdzające, że jest to, „coś więcej niż 
hipoteza” były kierowane ewidentnie do teologów katolickich i myślicieli chrześcijańskich wy-
chowanych w tradycji neoscholastyki. Ta wadliwa i jednocześnie prosta linia argumentacji, mając 
wielu zwolenników, blokowała na dłuższą metę dialog nauki i teologii. Pogłębioną analizę uka-
zującą nowość podejścia Jana Pawła II znajdziemy w pracy Z. Liana, dz. cyt.

77  Por. P. Polak, Neotomistyczna recepcja teorii ewolucji…
78  S. Swieżawski, Święty Tomasz na nowo odczytany, Znak, Kraków 1983, s. 139.
79  Tamże.



37Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

wa somatyzmem). Redukcja człowieka tylko do ciała i brak jego wyróżnienia 
spośród innych bytów ożywionych budziły ostry sprzeciw neotomistów. Bar-
dzo ważną przesłanką dla nich był przyjmowany powszechnie, zgodnie z na-
uczaniem Kościoła, pogląd, że dusza ludzka jest bezpośrednio stworzona przez 
Boga. Ten element wizji człowieka nie podlegał dyskusjom, stąd np. wspomnia-
ni F. Gabryl, F. Klimke SJ, A. Mohl SJ czy M. Sieniatycki uważali, że teza ta, 
wraz z tezą o stworzeniu świata przez Boga, stanowią jedyne ograniczenie teo-
logiczne możliwych interpretacji teorii ewolucji.

Liczne drobiazgowe argumenty na rzecz różnic anatomicznych między 
ludźmi a  innymi ssakami przytaczane przez neotomistów miały zaświadczyć 
o wyjątkowości człowieka. Jednak dość szybko zauważono, że te argumenty nie 
dotykają najważniejszej różnicy, stąd większą wagę zaczęto zwracać na prze-
słanki ukazujące różnice psychologiczne, upatrując w tym możliwości wykaza-
nia wyjątkowej inteligencji człowieka, wyjątkowości jego rozumu, czy wreszcie 
istnienia jego sfery duchowej. Problemem neotomizmu tego okresu była próba 
połączenia kartezjańskiego radykalnego dualizmu ciała i  duszy z  arystotele-
sowską koncepcją duszy, wypływało stąd wiele trudności, których można było 
uniknąć, pozostając jedynie na gruncie klasycznych koncepcji tomistycznych. 
Problem ten wiązał się również z tym, że próbowano utożsamiać elementy me-
tafizyczne organizmów z ich elementami biologicznymi, co miało potwierdzać 
prawdziwość interpretacji neotomistycznych, ale w dalszej perspektywie pro-
wadziło do wypaczenia samych koncepcji filozoficznych.

Dyskusje wokół wizji człowieka były bardzo ważną częścią rozważań gali-
cyjskich neoscholastyków – ukazywały pewne granice w możliwości akceptacji 
wizji ewolucyjnej, ale jednocześnie unikano jednoznacznie negatywnych ocen 
ewolucjonizmu. Kwestie te podnoszone były i na terenie zaboru rosyjskiego, 
ale tam działali jedynie Radziszewski i Wierzejski. Neoscholastycy z Galicji 
byli dobrze zorganizowani i próbowali skutecznie odpowiadać na aktualne pro-
blemy, co jest z pewnością dużą zasługą silnego wpływu galicyjskich jezuitów.

Zakończenie

W Galicji idee ewolucyjne miały najsilniejszy oddźwięk w dwóch kręgach 
intelektualnych – przede wszystkim wśród jezuitów oraz w środowiskach aka-
demickich: Wydziału Teologicznego w Krakowie (Gabryl) i we Lwowie (Wais) 
oraz Wyższego Seminarium Duchownego obrządku łacińskiego w Przemyślu 
(Wais). Warto podkreślić, że szczególną rolę w dyskusjach światopoglądowych 
odegrało jezuickie czasopismo „Przegląd Powszechny”, które stało się najważ-
niejszym forum dyskusji myślicieli katolickich wokół ewolucji. To właśnie tam 
pisali jezuici i nie tylko, a czasopismo stało się najważniejszym forum „nowej 



38 Paweł Polak

apologetyki” otwartej na nauki przyrodnicze. Poza Galicją działali tylko dwaj 
polscy neoscholastycy mający znaczniejszy wkład w kwestii pogodzenia filozo-
fii katolickiej z ewolucjonizmem, tworzyli jednak w odosobnieniu. Pierwszym 
z nich był ks. Idzi Radziszewski – wychowanek Lowanium, bardzo bliski po-
dejściem i  rozwiązaniami galicyjskim neoscholastykom. Drugim był ks. Ro-
bert Wierzejski MIC – biolog wykształcony na Imperatorskim Uniwersytecie 
Warszawskim. Jego podejście filozoficzne i podejmowana tematyka były bli-
skie tym reprezentowanym przez ks. Feliksa Hortyńskiego SJ z Krakowa, który 
również studiował biologię na Uniwersytecie Jagiellońskim80. Szczyt zaintere-
sowania teorią ewolucji przypadł na lata 1907–1910 i wyraźnie związany był 
z recepcją prac E. Wasmanna SJ. To właśnie Wasmann stał się przykładem i za-
chętą do tworzenia nowej apologetyki, a jego prace jeszcze w okresie między-
wojennym były podstawowym źródłem dla filozofów chrześcijańskich i apo-
logetów. Nawet w  podręczniku dogmatyki i  apologetyki dla szkół wyższych 
(obecnie „średnich”), napisanym przez ks. Wacława Kalinowskiego, autorytet 
Wasmanna przywoływany był na poparcie następującego twierdzenia: „Kościół 
nie potępia tłumaczenia godzącego wiarę z  teorją ewolucyjną”81. Jak widać 
nowa apologetyka stosunkowo szybko nie tylko zdobyła powszechne uznanie, 
ale i została wprowadzona stosunkowo szybko do nauczania.

Rola galicyjskich myślicieli, która wyłania się z niniejszej analizy, była wy-
jątkowa. Na początku XX w. w kontekście ewolucjonizmu galicyjscy neoschola-
stycy narzucali ton polskiej apologetyce katolickiej. W interesującym nas okresie 
panoramę poglądów zdominowało przekonanie o konieczności uzgodnienia wizji 
ewolucyjnej z chrześcijaństwem. Przekonanie to było nieoficjalnym programem 
apologetyczno-społecznym galicyjskich neoscholastyków i stało się wzorem dla 
całej polskiej apologetyki. Interesującym świadectwem jest wydany w roku 1927 
Przewodnik po literaturze religijnej i pokrewnych dziedzinach, który w części po-
święconej literaturze na temat darwinizmu wymienia z polecanej literatury w ję-
zyku polskim jedynie prace galicyjskich neoscholastyków: F. Hortyńskiego SJ, F. 
Klimkego SJ, A. Mohla SJ, K. Waisa, a poza tym jedynie wydane w Warszawie 
tłumaczenia Wasmanna przez R. Wierzejskiego MIC oraz jedną pracę Radziszew-
skiego. Co ciekawe praca pochodzącego z Pomorza Michała Szucy powstała rów-

80  Niestety nie udało się odnaleźć dowodów bezpośredniej współpracy Wierzejskiego 
i Hortyńskiego, inspiracje mogły płynąć z „Przeglądu Powszechnego”, gdzie Wierzejski publiko-
wał po I wojnie światowej.

81  W. Kalinowski, Dogmatyka w oświetleniu apologetycznem: podręcznik szkolny dla klas 
wyższych, Poznań–Warszawa 1921, s. 66. Warto dodać, że broszury: Wasmanna Trzy odczyty 
o ewolucyi oraz Hortyńskiego Walka o światopoglądy były lekturami zalecanymi. Część poświę-
cona ewolucji nie zmieniła się również w kolejnych wydaniach (II – 1922, III – 1925).



39Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

nież w Krakowie, natomiast wydana została w Poznaniu82. To kolejne świadectwa 
tego, jak silne i stałe było oddziaływanie galicyjskiej neoscholastyki w kwestiach 
interpretacji ewolucjonizmu, które uzupełniane było lekturą autorów zagranicz-
nych. Warto dodać, że neoscholastyczne podręczniki kosmologii Gabryla i Waisa 
były jeszcze przez dziesięciolecia używane w nauczaniu w seminariach duchow-
nych, dodatkowo utrwalając ten wpływ, choć były już wówczas opracowaniami 
ewidentnie anachronicznymi83.

Autonomia galicyjska wyraźnie sprzyjała rozwojowi myśli katolickiej, 
a wielokulturowość Galicji i otwarcie na nowe idee stwarzały silne zapotrze-
bowanie na rozwiązania o charakterze światopoglądowym i apologetycznym. 
Przed I wojną światową to właśnie w Galicji przecież najsilniejsza była odnowa 
scholastyki w duchu lowańskim84 i można obserwować największe zaintereso-
wanie recepcją nowych idei naukowych85. Co ciekawe – tak silne podkreślenie 
wątków światopoglądowych stało się być może jedną z przyczyn stworzenia 
właśnie na ziemiach byłej już Galicji w latach 30. XX w. na zasadzie przeci-
wieństwa wyjątkowego programu odnowy myśli katolickiej unikającego świa-
topoglądowych zaangażowań tej filozofi. Koło Krakowskie – uważane dziś 
słusznie za prekursora nieświatopoglądowej filozofii katolickiej oraz tomizmu 
analitycznego – jest swoistą odpowiedzią na intelektualne dziedzictwo Galicji86. 

82  Przewodnik po literaturze religijnej i pokrewnych dziedzinach filozofii i nauk społecz-
nych, red. J. Woroniecki, Poznań–Warszawa–Wilno–Lublin 1927, s. 52, 87–88.

83  Podręczniki Gabryla i Waisa były polecane jako podstawowa lektura z filozofii przyrody 
klerykom seminariów jeszcze ponad dekadę po zakończeniu II wojny światowej, gdy niektóre orygi-
nalne publikacje miały już ponad pół wieku, zob. M. Kowalewski, Wstęp do filozofii, Poznań 1958.

84  C. Głombik, Galicyjskie początki neoscholastycznej odnowy...
85  P. Polak, Zmagania polskich filozofów z ogólną teorią względności: przypadek neoscho-

lastycznej recepcji teorii Einsteina przed II wojną światową [w:] Ogólna teoria względności a fi-
lozofia: sto lat interakcji, red. P. Polak, J. Mączka, Kraków 2016, s. 29–64; P. Polak, J. Rodzeń, 
The Theory of Relativity and Theology…

86  A. Szaniawski, J.M. Bocheński (red.), The Cracow Circle [w:] The Vienna Circle and the 
Lvov-Warsaw School, Springer Netherlands 1989, s. 9–18; J. Woleński, Polish Attempts to Moder-
nize Thomism by Logic (Bocheński and Salamucha), „Studies in East European Thought” 2003,  
t. 55, nr 4, s. 299–313; Z. Wolak, Naukowa filozofia Koła Krakowskiego (Scientific Philosophy 
of the Cracow Circle), „Philosophical Problems in Science (Zagadnienia Filozoficzne w Na-
uce)” 2005, nr 36, s. 97–122; Z. Wolak, Koncepcje analogii w Kole Krakowskim, Tarnów 2005;  
R. Pouivet, Le thomisme de l’École de Lvov-Varsovie et du Cercle de Cracovie, „Revue des Scien-
ces philosophiques et théologiques” 2013, t. 97, nr 1 s. 59–76; S. Lapointe i in. (red.), Jan Salamu-
cha’s Analytical Thomism [w:] The Golden Age of Polish Philosophy, Dordrecht 2009, s. 235–245;  
M. Tkaczyk, Cracow Circle. Theology in the Lvov-Warsaw School [w:] The Significance of the Lvov- 
-Warsaw School in the European Culture, red. A. Brożek, F. Stadler, J. Woleński, Springer In-
ternational Publishing 2017, s. 173–188; M. Tkaczyk, Geneza koła krakowskiego, „Studia Phi-
losophiae Christianae” 2019, t. 55, nr 2, s. 9–39; R. Murawski, The Conception of Logic in the 
Cracow Circle: Salamucha, Drewnowski, Bocheński, „Studia Philosophiae Christianae” 2021, 
t. 57, nr 1, s. 109–125. 



40 Paweł Polak

Możliwe stało się to w  Krakowie, który był najsilniejszym ośrodkiem myśli 
katolickiej u zarania niepodległej Polski. Myśl katolicka nie sprowadzała się tu 
jednak tylko do neoscholastyki, ale to temat na inne opracowanie87.

Analizy przeprowadzone w niniejszym artykule pokazały, że sytuacja pro-
blemowa podejmowana przez neotomistów wykraczała daleko poza głośny 
problem ewolucyjnego pochodzenia człowieka. Duża część dylematów wyni-
kała z  przedzałożeń filozoficznych neotomizmu i  dotykała wizji uprawiania 
filozofii. Przyjmowanie podobnych przedzałożeń tłumaczy podobieństwo po-
staw neoscholastyków wobec teorii ewolucji. Na tym tle widoczny jest wysiłek 
poszczególnych badaczy, którzy nie tworzyli indywidualnie całych rozwiązań. 
Próbowali raczej wspólnymi siłami wzbogacać refleksję, rozwijając różne ele-
menty wypracowanych już koncepcji neotomistycznych. Przyczynki te nie były 
jednak zbyt wielkie, co zadecydowało o  tym, że ten etap rozwoju neoschola-
styki oceniany był jako wtórny wobec tego, co działo się na Zachodzie i mało 
twórczy. Ogromną zasługą polskiej neoscholastyki w  tym okresie było nato-
miast podtrzymywanie relacji między nauką i  wiarą oraz racjonalna krytyka 
stereotypów i uprzedzeń na tym polu.

Przedstawione tu analizy ukazały również, jak ważną rolę dla filozoficz-
nych rozważań o  ewolucji stanowiła odpowiednia metodologia i  epistemolo-
gia nauki. W omawianym okresie brak dobrych rozwiązań w  tych kwestiach 
w  połączeniu z  systemowym charakterem filozofii scholastycznej niepasują-
cym do antyfundacjonistycznego88 nastawienia nauki nowożytnej były jednym 
z poważniejszych problemów wewnętrznych neotomizmu. Na gruncie polskim 
nie dostrzegano potrzeby radykalnych zmian w obrębie systemu neotomistycz-
nego, co w konsekwencji prowadziło do stopniowego izolowania się refleksji 
neotomistycznej od nauk przyrodniczych. Zmierzch galicyjskiego neotomi-
zmu w  modelu lowańskim nie podkopał jednak przekonania, że chrześcijań-
stwo należy harmonizować z nowoczesną nauką. Szukano więc nowych dróg 
dla filozofii chrześcijańskiej i to właśnie nieprzypadkowo w Krakowie podjęto 
pod koniec lat siedemdziesiątych XX w. nowoczesne próby przełamania tego 
impasu (Heller i Życiński)89. Inicjujący te poszukiwania i patronujący im arcy-

87  Zob. P. Polak, The historical and philosophical context of Marian Zdziechowski’s intellectual 
activities in Krakow, „Studies in East European Thought” 2025, doi: 10.1007/s11212-025-09739-5

88  M. Heller, Przeciw fundacjonizmowi (Against fundationalism) [w:] Filozofia i wszech-
świat: wybór pism, Kraków 2006, s. 82–101.

89  P. Polak, J. Rodzeń, The science-religion relationship in the academic debate in Poland, 
1945–1998, „European Journal of Science and Theology” 2021, t. 17, nr 6, s. 1–17; K. Trombik, 
Koncepcje filozofii przyrody w Papieskiej Akademii Teologicznej w Krakowie w  latach 1978–
1993: studium historyczno-filozoficzne, Kraków 2021; K.P. Trombik, The origin and development 
of the Center for Interdisciplinary Studies. A historical outline by 1993, „Philosophical Problems 
in Science (Zagadnienia Filozoficzne w Nauce)” 2019, nr 66, s. 271–295.



41Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

biskup Karol Wojtyła90 sam zresztą dopisał niezwykle ważne karty do rozwoju 
tej problematyki. Doskonałym przykładem jego znaczącego wpływu jest słyn-
ne przesłanie dotyczące ewolucji Magisterium Kościoła wobec ewolucji, które 
skierował jako papież Jan Paweł II do członków Papieskiej Akademii Nauk91. 
Galicyjskie dziedzictwo poszukiwań powiązania nauki i  wiary w  kontekście 
teorii ewolucji okazało się więc nad wyraz owocne i trwałe, choć sama filozofia 
katolicka w Krakowie uległa znaczącym przemianom.

Bibliografia

Barrajón A.-P., Stworzenie duszy, ewolucja i bioetyka. Refleksje wokół przesłania Jana Pawła II, 
„Communio” 2004, t. 24, nr 4 (142), s. 99–113.

Brzęk G., Recepcja darwinizmu w Polsce [w:] Recepcja w Polsce nowych kierunków i teorii na-
ukowych, red. A. Strzałkowski, Polska Akademia Umiejętności, Kraków 2001, s. 273–291.

Charzyński R., Christian Philosophy? The Analysis of the Neo-Scholastic Argumentation of Fran-
ciszek Gabryl and Kazimierz Wais, „Studia Gilsoniana” 2023, t. 12, nr 3, s. 473–489.

Chojnacki P., Z filozofii przyrody i psychologii, nakł. Archidiec. Inst. Akcji Katolickiej, Warszawa 
1939.

Czermiński M., Ś.p. X. Aleksander Mohl T. J.: wspomnienie pośmiertne, Kraków 1913.
Darowski R., Filozofia jezuitów w Polsce, Kraków 2001. 
Davies N., Galicja: historia nie narodowa, tłum. B. Pietrzyk, Kraków 2023.
Farnik L., Księdza profesora Kazimierza Waisa propozycja zharmonizowania nauki i  wiary 

w kwestii pochodzenia człowieka, „Semina Scientiarum” 2012, t. 11, s. 107–127.
Filipowicz S., Saga polskich jezuitów w USA, Kraków 2004.
Głombik C., Galicyjskie początki neoscholastycznej odnowy polskiego katolicyzmu [w:] Galicja 

i jej dziedzictwo, t. 3: Nauka i oświata, red. A. Meissner, J. Wyrozumski, Rzeszów 1995,  
s. 109–127.

Głombik C., Metafizyka kultury: Grabmann – Maritain – neoscholastyka polska, Warszawa 1982.
Głombik C., Wiedeń i neoscholastyka polska, „Folia Philosophica” 1987, t. 4, s. 199–225. 
Heller M., Filozofia przypadku: kosmiczna fuga z preludium i codą, Copernicus Center Press, 

Kraków–Rzeszów 2011.
Heller M., Przeciw fundacjonizmowi (Against fundationalism) [w:] Filozofia i  wszechświat:  

wybór pism, Kraków 2006, s. 82–101.
Hilbert M., Darwinowskie podziały. Papież, kardynał, jezuita i ewoluująca debata nad pochodze-

niem, „Filozoficzne Aspekty Genezy” 2005/2006, t. 2/3, http://www.nauka-a-religia.uz.zgo-
ra.pl [dostęp: 8.12.2008].

Hortyński F., Teorja rozwojowa a katolicyzm, „Przegląd Powszechny” 1907, t. 94.

90  K. Trombik, Stworzyć płaszczyznę wolności myśli. Wkład Karola Wojtyły w powstanie 
Wydziału Filozoficznego Papieskiej Akademii Teologicznej w Krakowie, „Ethos Kwartalnik Insty-
tutu Jana Pawła II KUL” 2022, t. 35, nr 1(137), s. 255–276.

91  Zob. np. A.-P. Barrajón, Stworzenie duszy, ewolucja i bioetyka. Refleksje wokół przesłania 
Jana Pawła II, „Communio” 2004, t. 24, nr 4 (142), s. 99–113; Z. Wolak, Jan Paweł II o relacjach 
między nauką i teologią, „Philosophical Problems in Science (Zagadnienia Filozoficzne w Nauce)” 
2014, nr 57, s. 83–110; Z. Liana, Criteria for the Acceptability of Scientific Theories..., dz. cyt..



42 Paweł Polak

Hortyński F., Życie w świetle nauki i Objawienia, nakładem „Wiadomości Katolickich”, Kraków 
1929.

Judson P.M., Rethinking the Liberal Legacy [w:] Rethinking Vienna 1900, red. S. Beller, New 
York – Oxford 2001.

Kalinowski W., Dogmatyka w oświetleniu apologetycznem: podręcznik szkolny dla klas wyższych, 
Poznań–Warszawa 1921.

Kamińska-Kwak J., Inteligencja województwa lwowskiego w okresie międzywojennym, Rzeszów 
2005.

Kępa Z., Recepcja darwinizmu na ziemiach polskich w latach od 1859 do 1884, „Philosophical 
Problems in Science (Zagadnienia Filozoficzne w Nauce)” 1996, s. 29–51.

Kępa Z., Stanowisko ks. Kazimierza Waisa wobec ewolucjonizmu, „Tarnowskie Studia Teologicz-
ne” 2000, t. 19, nr 2, s. 275–293.

Klimke F., Darwin i jego dzieło, „Przegląd Powszechny” 1910, t. 105, s. 313–330.
Klimke F., Darwin i jego dzieło – dok., „Przegląd Powszechny” 1910, t. 106, s. 51.
Klimke F., Istota i  zadanie światopoglądu, seria: „Licealna Biblioteczka Filozoficzna”, t. 18, 

Lwów 1938.
Klimke F., Spółczesne światopoglądy, seria: „Broszury o chwili obecnej”, Kraków 1907.
Kołakowski L., Poza zasięgiem nauki. Życie i materia [w:] H. Bergson, Ewolucja twórcza, Wy-

dawnictwo Zielona Sowa, Kraków 2005. 
Kowalewski M., Wstęp do filozofii, Poznań 1958.
Kuźnicki L., Biologia ewolucyjna [w:] Historia nauki polskiej, red. B. Suchodolski, Wydawnic-

two Zakładu Narodowego im. Ossolińskich, Wrocław 1987, s. 323–339.
Lalande A., Vocabulaire technique et critique de la philosophie, wyd. 16, Presses Universitaires 

de France, Paris 1988.
Lapointe S., Woleński J., Marion M., i in. (red.), Jan Salamucha’s Analytical Thomism [w:] The 

Golden Age of Polish Philosophy, Dordrecht 2009, s. 235–245.
Lawlor L., V. Moulard, Henri Bergson [w:] The Stanford Encyclopedia of Philosophy, red. E.N. 

Zalta, http://plato.stanford.edu/entries/bergson/ [18.07.2008].
Leo XIII, Epistola Encyclica Aeterni Patris (die 4 Augusti ann. 1879), https://www.vatican.va/

content/leo-xiii/la/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_04081879_aeterni-patris.html [do-
stęp: 4.12.2024].

Liana Z., Criteria for the Acceptability of Scientific Theories as Locus theologicus: A Methodo-
logical Analysis of Catholic Church’s Reactions to the Cases of Galileo and Darwin (Bel-
larmine–Pius XII–John Paul II), „Religions” 2025, vol. 16, s. 153. https://doi.org/10.3390/
rel16020153

Lisiak B., Zagadnienia naukowe i  filozoficzne w  dorobku pisarskim Feliksa Hortyńskiego SJ 
(1869–1927) [w:] Społeczeństwo, kultura, wychowanie w poglądach polskich jezuitów okre-
su II Rzeczypospolitej, red. S. Cieślak, B. Topij-Stempińska, Kraków 2012, s. 215–228.

Matulewicz J., Listy polskie, red. J. Bukowicz, T. Górski, Licheń Stary 2012.
Matzel E. SJ, Popularyzacja nauk przyrodniczych na tle chrześcijańskiego poglądu, „Przegląd 

Powszechny” 1909, t. 102.
Mayr E., To jest biologia, Prószyński i S-ka, Warszawa 2002.
Mohl A. TJ, Darwin i Häckel, „Ateneum Kapłańskie” 1909, t. I, s. 111–119, 221–229, 299–311. 
Mohl A. TJ, Ewolucya czy trwałość gatunków, seria „Głosy na Czasie”, nakł. Księgarni św. Woj-

ciecha, Poznań 1909.
Molendowski L., Michał Szuca (1886–1940). Rekonesans badawczy w oczekiwaniu na biografię, 

„Rocznik Gdański” 2021, s. 71–101.
Murawski R., The Conception of Logic in the Cracow Circle: Salamucha, Drewnowski, Bocheński, 

„Studia Philosophiae Christianae” 2021, t. 57, nr 1, s. 109–125.



43Galicja jako polskie centrum neoscholastycznej recepcji teorii ewolucji...

Padoł R., Filozofia religii polskiego modernizmu, Kraków 1982.
Pawlak Z., Nauczanie filozofii w Seminarium Duchownym we Włocławku w XIX wieku, „Studia 

Włocławskie” 2015, t. 17, s. 427–450.
Piotrowicz J., Tematy i  źródła do wykładów apologetycznych, „Stowarzyszenie” 1914/1915,  

s. 126–128.
Polak P., Neotomistyczna recepcja teorii ewolucji w Polsce w  latach 1900–1939 w kontekście 

relacji nauka – wiara, „Philosophical Problems in Science (Zagadnienia Filozoficzne w Na-
uce)” 2008, nr 43, s. 44–88.

Polak P., Odniesienia światopoglądowe neoscholastycznej recepcji ewolucjonizmu w  latach 
1900–1914 na przykładzie poglądów F. Gabryla i F. Hortyńskiego [w:] Światopoglądowe 
odniesienia filozofii polskiej, red. S. Janeczek, R. Charzyński, M. Maciołek, Lublin 2011, 
s. 291–302.

Polak P., Spór wokół teorii ewolucji przed stu laty, „Philosophical Problems in Science (Zagad-
nienia Filozoficzne w Nauce)” 2007, nr 41, s. 56–90.

Polak P., The historical and philosophical context of Marian Zdziechowski’s intellectual activities 
in Krakow, „Studies in East European Thought” 2025, doi: 10.1007/s11212-025-09739-5.

Polak P., Zmagania polskich filozofów z ogólną teorią względności: przypadek neoscholastycznej 
recepcji teorii Einsteina przed II wojną światową [w:] Ogólna teoria względności a filozo-
fia: sto lat interakcji, red. P. Polak, J. Mączka, Kraków 2016, s. 29–64.

Polak P., Rodzeń J., The science-religion relationship in the academic debate in Poland, 1945–
1998, „European Journal of Science and Theology” 2021, t. 17, nr 6, s. 1–17.

Polak P., Rodzeń J., The Theory of Relativity and Theology: The Neo-Thomist Science–Theology 
Separation vs. Michael Heller’s Path to Dialogue, „Theology and Science” 2023, t. 21,  
nr 1, s. 157–174.

Popławski B., Recepcja darwinizmu w Królestwie Polskim: „Głos” (1886–1894), „Przegląd Hu-
manistyczny” 2007, nr 2, s. 97–114.

Pouivet R., Le thomisme de l’École de Lvov-Varsovie et du Cercle de Cracovie, „Revue des Sci-
ences philosophiques et théologiques” 2013, t. 97, nr 1, s. 59–76.

Przewodnik po literaturze religijnej i  pokrewnych dziedzinach filozofii i  nauk społecznych,  
red. J. Woroniecki, Poznań–Warszawa–Wilno–Lublin 1927.

Radziszewski I., Teologia a nauki przyrodnicze. Odczyt wygłoszony w Stowarzyszeniu Nauczy-
cielstwa Polskiego w Warszawie 12 maja 1910, skł. gł. w redakcji „Ateneum Kapłańskiego”, 
Włocławek 1910.

Richards R.J., Ernst Haeckel and the Struggles over Evolution and Religion, „Annals of the His-
tory and Philosophy of Biology” 2005, vol. 10,

Romanowski H., Nowa metafizyka, „Przegląd Powszechny” 1920, t. 146.
Romanowski H., Teorja ewolucji w  filozofji Bergsona, „Przegląd Powszechny” 1921, t. 151; 

1921, t. 152. 
Sieniatycki M., Dogmatyka szczegółowa: podręcznik szkolny, Lwów 1908.
Swieżawski S., Święty Tomasz na nowo odczytany, Znak, Kraków 1983.
Szaniawski A., Bocheński J.M. (red.), The Cracow Circle [w:] The Vienna Circle and the Lvov- 

-Warsaw School, Springer Netherlands 1989, s. 9–18.
Szuca M., O pochodzeniu człowieka, Poznań 1910.
Tatarkiewicz W., Historia filozofii, t. 3, WN PWN, Warszawa 1998.
Tkaczyk M., Cracow Circle. Theology in the Lvov-Warsaw School [w:] The Significance of the 

Lvov-Warsaw School in the European Culture, red. A. Brożek, F. Stadler, J. Woleński, 
Springer International Publishing 2017, s. 173–188.

Tkaczyk M., Geneza koła krakowskiego, „Studia Philosophiae Christianae” 2019, t. 55, nr 2,  
s. 9–39.



44 Paweł Polak

Trombik K., Koncepcje filozofii przyrody w Papieskiej Akademii Teologicznej w Krakowie w la-
tach 1978–1993: studium historyczno-filozoficzne, Kraków 2021.

Trombik K., Stworzyć płaszczyznę wolności myśli. Wkład Karola Wojtyły w powstanie Wydziału 
Filozoficznego Papieskiej Akademii Teologicznej w Krakowie, „Ethos. Kwartalnik Instytutu 
Jana Pawła II KUL” 2022, t. 35, nr 1(137), s. 255–276.

Trombik K.P., The origin and development of the Center for Interdisciplinary Studies. A historical 
outline by 1993, „Philosophical Problems in Science (Zagadnienia Filozoficzne w Nauce)” 
2019, nr 66, s. 271–295.

Wais K., Kosmologia szczegółowa, cz. I, nakł. „Studia Gnesnensia”, skł. gł. księgarni św. Wojcie-
cha w Poznaniu, Gniezno 1931.

Wais K., O rozwoju gatunków, Lwów 1907.
Wasmann E. TJ, Biologia nowoczesna a teorya rozwoju, tłum. Robert Wierzejski, skł. gł. Gebe-

thner i Wolff, Warszawa 1913 
Wasmann E., T.J., Kilka słów do moich krytyków [w:] Biologia nowoczesna a  teorya rozwoju, 

tłum. R. Wierzejski, skł. gł. Gebethner i Wolff, Warszawa–Lublin–Łódź 1913.
Wasmann E., T.J., Trzy odczyty o ewolucyi (tłumaczone z niemieckiego z upoważnienia autora), 

Biblioteka „Prądu” nr 1, skł. gł. Adm. „Prądu”, Warszawa 1910, s. 34–37.
Wierzejski R., Upadłość teorii transformizmu, „Przegląd Powszechny” 1939, t. 221.
Wolak Z., Jan Paweł II o relacjach między nauką i teologią, „Philosophical Problems in Science 

(Zagadnienia Filozoficzne w Nauce)” 2014, nr 57, s. 83–110.
Wolak Z., Koncepcje analogii w Kole Krakowskim, Tarnów 2005.
Wolak Z., Naukowa filozofia Koła Krakowskiego (Scientific Philosophy of the Cracow Circle), 

„Philosophical Problems in Science (Zagadnienia Filozoficzne w  Nauce)” 2005, nr 36,  
s. 97–122.

Woleński J., Polish Attempts to Modernize Thomism by Logic (Bocheński and Salamucha), „Stu- 
dies in East European Thought” 2003, t. 55, nr 4, s. 299–313.

Tekst przyjęty do druku: styczeń 2025
Tekst opublikowany: grudzień 2025

Galicia as the Polish Center of Neoscholastic Reception of the Theory of Evolution, 
1900–1914: Main Topics of Discussion

Abstrac t

This article highlights the significant contributions of neoscholastics from Galicia to Po-
lish Catholic thought during the period 1900–1914. Thanks to the efforts of academic lecturers 
teaching Christian philosophy and theology at the three main intellectual centers of Galicia (Kra-
ków, Lwów, and Przemyśl), discussions about the theory of evolution flourished during that pe-
riod. The Jesuits played a key role, particularly through their periodical “Przegląd Powszechny” 
(“The Universal Review”), the most important forum for Catholic worldview debates during that 
period. The article identifies the most significant topics and highlights the interesting trend of 
“new apologetics”, which attempted to incorporate the latest scientific findings into Christian 
apologetics (Erich Wasmann, S.J.).

Keywords: Galicia, neo-scholasticism, evolutionism, theology and science, apologetics


