
https://journals.ur.edu.pl/galisim

12
2025

ISSN 2450-5854

THIS JOURNAL IS OPEN 
ACCESS    CC BY-NC-ND  

DOI: 10.15584/galisim.2025.12.4

Mateusz Binek
(Uniwersytet Rzeszowski, Polska) 
ORCID: 0000-0002-4791-362X

Protestanckie wątki w historiozofii  
Augusta Cieszkowskiego

Artykuł stanowi analizę wpływów protestanckiej myśli filozoficzno-teologicznej na me-
sjanistyczną historiozofię Augusta Cieszkowskiego. Po zarysowaniu biograficznych związków 
Cieszkowskiego z Galicją zrekonstruowano wizję historycznego rozwoju chrześcijaństwa obecną 
w dziełach polskiego filozofa. Następnie skupiono się na uwypukleniu wynikających z niej nie-
uniknionego konfliktu mesjanizmu z  doktryną katolicką oraz uznania protestantyzmu za osta-
teczną formę religii chrześcijańskiej. W dalszej części tekstu podjęto próbę interpretacji powyż-
szych rozstrzygnięć w kontekście silnej zależności myśli Cieszkowskiego od heglizmu, a także 
wpływów, jakie wywarło na jej charakterystykę długotrwałe pozostawanie polskiego myśliciela 
w polu oddziaływania teologii protestanckiej.

Słowa kluczowe: Cieszkowski, heglizm, katolicyzm, protestantyzm, mesjanizm

1. Uwagi wstępne

Czytelnikowi zainteresowanemu refleksją filozoficzną uprawianą w histo-
rycznej Galicji na wstępie należą się słowa wyjaśnienia. Wszakże bohater tego 
tekstu – August Cieszkowski – związany był przede wszystkim z Wielkopolską 
oraz Prusami i  to tam właśnie skoncentrowana była najważniejsza część jego 
działalności filozoficznej oraz społeczno-politycznej. Intensywność i  wielo-
aspektowość tych aktywności sprawia, iż nie bez powodu jest on zaliczany do 
grona najwybitniejszych Wielkopolan ostatnich dwustu lat1. Niemniej jednak 
związki filozofa z Galicją istniały i choć trwały stosunkowo krótko, to wywarły 

1  Zob. A. Wojtkowski, August Cieszkowski [w:] Wybitni Wielkopolanie XIX wieku, red. W. Ja-
kóbczyk, Poznań 1959, s. 247–281; A. Dubas, August Cieszkowski – mecenas nauki i edukacji rolni-
czej w Wielkopolsce [w:] Co po Auguście Cieszkowskim? Spojrzenie po 120 latach, red. J. Banaszak, 
Poznań 2012, s. 67–75.

http://dx.doi.org/10.15584/galisim.2025.12.4
https://orcid.org/0000-0002-4791-362X


64 Mateusz Binek

istotny wpływ na ukształtowanie się jego osobowości twórczej. Czas ich trwa-
nia przypadł bowiem na moment formacyjny dla większości intelektualistów, 
jakim jest początek studiów uniwersyteckich.

Cieszkowski rozpoczął je w  roku 1832 na Uniwersytecie Jagiellońskim, 
gdzie spędził zaledwie dwa semestry. W tym czasie, jak sam referował w zredago-
wanym na potrzeby przeprowadzenia przewodu doktorskiego na Uniwersytecie 
w Heidelbergu Curriculum vitae, odbył kurs filozofii teoretycznej i praktycznej 
(logika, metafizyka, antropologia, etyka, pedagogika), kurs poezji, retoryki i hi-
storii literatury, ponadto był uczestnikiem zajęć z historii powszechnej oraz litera-
tury włoskiej. Jego nauczycielami w tym czasie byli m.in. Józef Emanuel Jankow-
ski, Jan Kajetan Trojański, Paweł Czajkowski czy Michał Wiszniewski2. Jeden 
z biografów Cieszkowskiego, Jan Hellwig, podkreśla, że to w Krakowie młody 
adept nauki „uczył się krytycyzmu, dostrzegania i formułowania problemów na-
ukowych zgodnych z potrzebami ogólnoludzkimi, wchodził w skomplikowane 
kwestie doboru materiału naukowego, jego analizy i piśmiennictwa naukowego”3.

Można zatem zaryzykować stwierdzenie, iż podkreślane przez Hellwiga 
cechy i umiejętności rozwinięte w galicyjskim okresie życia polskiego filozofa 
(z których najważniejszą w kontekście tych rozważań wydaje się być wymie-
niony w przytoczonym cytacie krytycyzm) uwidoczniły się z całą mocą w for-
mułowanych przez Cieszkowskiego koncepcjach historiozoficzno-religijnych 
będących głównym tematem niniejszego tekstu. Jak się wydaje, autor Prole-
gomenów do historiozofii dzięki nabytym w Krakowie kwalifikacjom nie uległ 
do końca intelektualnemu paraliżowi4 powodowanemu przez współczesny mu 
kształt polskiego katolicyzmu, wyznawanie którego skądinąd deklarował.

2. Dwa oblicza Cieszkowskiego

Nie sposób wątpić w szczerość tych deklaracji. Potwierdzają je bowiem 
zachowania Cieszkowskiego z końcowych lat jego życia. Biskup Edward Li-
kowski w mowie wygłoszonej w dniu pogrzebu myśliciela szczegółowo rela-
cjonował ostatnie chwile filozofa, przedstawiając je jako przykład wzorowej 
śmierci katolika5. Według relacji duchownego autor Ojcze Nasz z entuzjazmem 

2  Por. A. Cieszkowski, Szkic do Curriculum vitae [w:] tenże, Pisma rozproszone, t. I, red.  
A. Wawrzynowicz, Warszawa 2019, s. 5–6.

3  J. Hellwig, Cieszkowski, Warszawa 1979, s. 22.
4  Por. S. Mazurek, Objawić objawienie. Cieszkowski w  przeddzień reintegracji [w:]  

A. Cieszkowski, Ojcze Nasz. Tom pierwszy: Wstęp. Tom drugi: Wezwanie, Warszawa 2022, s. XXIV.
5  „Na dziesięć dni przed Jego zgonem a w dzień ostatniego walnego zgromadzenia Towa-

rzystwa Przyjaciół Nauk, odwiedzając Go, gdym mu wspomniał o spowiedzi św., nie tylko nie 
było potrzeba słów wielu, a tem mniéj nacisku, aby Go do niéj skłonić, ale po upływie kilkunastu 



65Protestanckie wątki w historiozofii Augusta Cieszkowskiego

przyjmował także rozstrzygnięcia niektórych sesji Soboru Watykańskiego, 
a na kilka miesięcy przed zgonem publicznie wyrażał aprobatę dla encyklik 
Aeterni Patris i Rerum Novarum Leona XIII6. Pamięć o Cieszkowskim jako 
niezaprzeczalnie prawowiernym katoliku stała się częścią legendy kolportowa-
nej przez jego syna Augusta Adolfa pośród klerykalno-konserwatywnych kół 
polskiej inteligencji7.

Przedsięwzięcie Cieszkowskiego juniora było jednak z  góry skazane na 
porażkę. Publiczny wizerunek myśliciela ze schyłkowego okresu życia stał bo-
wiem w  jaskrawej sprzeczności z  obliczem autora Boga i  palingenezy wyła-
niającym się z lektury jego dzieł. Co więcej, to właśnie ten aspekt wydaje się 
być istotniejszym i interesującym z punktu widzenia historyka filozofii. Hete-
rodoksyjność i polemiczny względem rzymskiego katolicyzmu charakter myśli 
Cieszkowskiego są bowiem jej cechami istotowymi, ponieważ, jak zostanie uar-
gumentowane poniżej, wynikają wprost z opracowanego przez filozofa obrazu 
dziejów ludzkości.

Ze względu na to, że całość opus magnum Cieszkowskiego została wyda-
na dopiero kilka lat po jego śmierci, wspomniany wyżej Likowski, biorąc pod 
uwagę okoliczności, w jakich wygłaszał swoją orację, a także osobistą zażyłość, 
jaka łączyła go ze zmarłym, mógł uspokajająco stwierdzać, iż chociaż filozof 
pozostawał pod wpływem panteistycznej filozofii niemieckiej, to jednak „zało-
żenie, istota, tendencya filozofii Jego mimo niewątpliwych w szczegółach zbo-
czeń […] były i są katolickiemi”8. Już kilka lat później dla autorów związanych 
z Kościołem katolickim jasnym stało się, iż zarzutów o herezję Cieszkowskiego 
nie można jednak bagatelizować. Jednym ze zwolenników takiego podejścia do 
sprawy był Teofil Gapczyński, który, nie kryjąc oburzenia, pisał w recenzji III 
tomu Ojcze Nasz: 

minut pomodliwszy się razem ze mną, do odprawienia tego aktu św. przystąpił; dnia zaś następ-
nego przyjął z rąk miejscowego proboszcza Najświętszy Sakrament Ołtarza. Co w tych Sakra-
mentach śś. dla duszy swéj znalazł, niech Wam własne Jego powiedzą słowa, które w ostatnich 
dniach choroby swéj po kilkakroć i do otoczenia swego i do mnie powtarzał: «Wszyscy leka-
rze, którzy mnie w chorobie odwiedzają, zacni są i dobrzy, ale najlepsi ci dwaj, z których jeden 
z Panem Bogiem w Sakramencie pokuty mnie pojednał, a drugi Najśw. Ciałem i Krwią Pańską 
mnie nakarmił!». A jak rozrzewniającą i pięknie świadczącą o stanie Jego duszy była ta chwila, 
kiedy w ostatnią sobotę przed zgonem Jego raz jeszcze go odwiedziłem, a On prosząc mnie, aby 
jak najlbliżéj do Niego się przysiadł, uchwycił oburącz krzyż mój biskupi i przyłożywszy Go 
do ust, pocałunkami okrywał, jakoby chciał powiedzieć: «oto życia mojego jedyna nadzieja»”,  
E. Likowski, Mowa żałobna powiedziana nad zwłokami śp. Augusta hr. Cieszkowskiego w koście-
le podominikańskim w Poznaniu dnia 16 marca 1894 roku, Poznań 1894, s. 21.

6  Por. tamże, s. 18–20.
7  Zob. A. Liebich, Between ideology and utopia: the politics and philosophy of August 

Cieszkowski, Dordrecht 1979, s. 6.
8  E. Likowski, dz. cyt., s. 16.



66 Mateusz Binek

Potępiać nam Cieszkowskiego nie wolno, bo wzorową śmiercią katolicką odwołał wszystko! 
Jeżeli zaś ktoś ponosi odpowiedzialność przed Bogiem i  ludźmi – to jedynie wydawca, który 
najlepiej byłby okazał pietyzm dla ojca, nie wydając dalszych tomów, skoro spostrzegł – a musiał 
spostrzedz – że system ojca niweczy wiarę i  staje się kamieniem nie budowy, ale zgorszenia. 
Gdyby się zresztą wydawca był udał po aprobatę do władzy duchownej, co jako katolik powinien 
był uczynić, byłby odebrał należyte wskazówki. Ale stało się!9

3. Dziejowe zadanie chrześcijaństwa

Jak się wydaje, istotowa heterodoksja filozoficznej twórczości bohatera 
tekstu wykracza daleko poza pewne szczegółowe tezy dotyczące zawiłości ko-
ścielnej dogmatyki. Bowiem, mówiąc w dużym skrócie, Cieszkowski w swo-
jej historiozofii silnie relatywizował chrześcijaństwo w ogóle, zaś katolicyzm 
w szczególe. Chrześcijaństwo jako takie miało do odegrania ogromnie ważną 
rolę w dziejach świata, która jednak dobiega już końca. Katolicyzm zaś, jako 
pewna forma rozwoju religii chrześcijańskiej, również wydawał się być już 
czymś zdezaktualizowanym, natomiast dziejowe przesłanie tej religii lepiej wy-
rażać miały nurty zaliczane do protestantyzmu stanowiącego najwyższy wyraz 
jej rozwoju. Warto więc prześledzić, jak wygląda historiozoficzna opowieść 
owocująca tak doniosłymi rozstrzygnięciami.

Cieszkowski dzieje ludzkości postrzegał jako proces stopniowego objawia-
nia się w nich poszczególnych osób Trójcy Świętej, odbywający się na zasadach 
wyznaczanych przez Heglowską dialektykę. Można wręcz stwierdzić, za An-
drzejem Wawrzynowiczem, iż tradycyjnie rozumiana teologia z właściwym jej 
pojęciem transcendencji oraz nauką o osobach boskich stanowi dla polskiego 
myśliciela jedynie swego rodzaju ochronny „kokon”, który należy odrzucić, gdy 
zrozumiana zostanie jej właściwa treść i znaczenie, jakim jest struktura organi-
zmu dziejów powszechnych10. Zasadniczo więc, zgodnie z wywodami filozofa, 
historię można podzielić na trzy epoki: starożytną Epokę Ojca, średniowieczną 
i współczesną Cieszkowskiemu Epokę Syna oraz mającą dopiero nadejść Epo-
kę Ducha, która ma stanowić efekt dialektycznego zniesienia i syntezy dwóch 
pierwszych okresów11. Alternatywna typologia obecna na kartach dzieł mesja-
nisty opiera się na wyznaczeniu sfer rzeczywistości, które miały nadawać erom 
pewien charakterystyczny dla nich rys. Odpowiednio były to: Epoka Bytu, Epo-

9  T. Gapczyński, Cieszkowskiego Ojcze-Nasz (tom 3.) wobec nauki Kościoła katolickiego, 
„Przegląd Kościelny” 1903, nr IV, s. 384.

10  Zob. A. Wawrzynowicz, „Ojcze nasz” jako projekt praktycznej realizacji idei historiozo-
fii Cieszkowskiego, „Kronos. Metafizyka, kultura, religia” 2009, nr 1/2, s. 319.

11  Por. A. Cieszkowski, Ojcze Nasz. Tom pierwszy: Wstęp. Tom drugi: Wezwanie, Warszawa 
2022, s. 48.



67Protestanckie wątki w historiozofii Augusta Cieszkowskiego

ka Myśli oraz Epoka Czynu. Brak jest tu miejsca na rekonstruowanie całego 
opisu historiozoficznej koncepcji polskiego mesjanisty. Z perspektywy celów 
tego tekstu istotnym wydaje się być natomiast skupienie się na scharakteryzo-
waniu pierwszych dwóch wielkich okresów historycznych.

Epoka Ojca oraz Epoka Syna są tezą oraz antytezą ogólnodziejowego sylo-
gizmu12. Autor Ojcze Nasz, próbując objaśnić znaczenie pierwszej z nich wier-
nie podążał śladami Hegla, pisząc: 

Oto u samej kolebki Rodu ludzkiego, przy pierwszym kiełkowaniu poczucia się własnego, znaj-
dujemy człowieka absolutnie pogrążonego w substancjalności Natury. Tam rzeczywiście nie masz 
jeszcze i być nie może duchowych indywiduów, każdy jest tylko jakoby akcydensem przemożnej 
substancji, każdy jest oddany i poddany naturze, albo też władzy jakiegokolwiek reprezentanta 
zewnętrznej przemocy13. 

W epoce tej panuje religijny panteizm oraz społeczno-polityczny despotyzm14. 
Wewnętrznym, najgłębszym dążeniem Epoki Ojca było dla funkcjonującego 
w niej człowieka „powolne zdobywanie siebie samego w świecie natury, a tym 
samym coraz dalsze odpadanie od życia tejże natury”15. Innymi słowy, ludzkość 
miała stopniowo dochodzić do uświadomienia sobie prawomocności i rzeczy-
wistej wartości życia jednostek jako bytów autonomicznych względem wszech-
ogarniającej ich całości.

Według polskiego myśliciela ów proces realizował się poprzez coraz sil-
niejsze dążenie do prymatu duchowo-intelektualnego aspektu człowieczeństwa. 
Kumulacją oraz zwieńczeniem tej ewolucji była działalność Jezusa z Nazaretu, 
który swymi naukami ostatecznie zapoczątkował kolejną wielką erę. Historycz-
na rola Chrystusa polegała na wprowadzeniu radykalnego dualizmu w dotych-
czas jednorodny, zanurzony w cielesności świat starożytny. Dualizm ten polegał 
na tym, że w  ogólnoludzkiej świadomości pełną aktualizację uzyskało prze-
konanie o istnieniu innego, czysto duchowego wymiaru egzystencji. Mogło to 
nastąpić tylko „przez wejście człowieka w samego siebie, a tym samem przez 
stanowcze wyjście z Natury, przez pogardzenie wszelką zmysłowością, słowem 
przez odrzucenie od siebie wszelkiego przyrodzonego stanu, a natomiast prze-
rodzenie się w nowy”16. Rozpoczęta przez naukę Jezusa epoka była zatem ra-
dykalnie antytetyczna, ponieważ jej celem było zanegowanie dotychczasowego 

12  Zob. tenże, Prolegomena do historiozofii, Bóg i palingeneza oraz mniejsze pisma filozo-
ficzne z lat 1838–1842, Warszawa 1972, s. 18–19.

13  Tenże, Ojcze Nasz. Tom pierwszy…, s. 49.
14  Tamże. Jest to czytelne powtórzenie tez z Heglowskiego wykładu filozofii historii: zob. 

G.W.F. Hegel, Wykłady z filozofii dziejów, t. 1, tłum. J. Grabowski, A. Landman, Warszawa 1958, 
s. 27, 157.

15  Tenże, Ojcze Nasz. Tom pierwszy…, s. 59.
16  Tamże, s. 68



68 Mateusz Binek

obrazu świata. Cieszkowski stwierdzał, że „[…] jak w starożytności żywot ciała 
głuszył jeszcze żywot duszy, tak znowu w Epoce Chrześcijańskiej żywot duszy 
zagłuszył żywot ciała”17. To napięcie, zgodnie z dialektyką historii, domaga się 
usunięcia poprzez syntezę, która ma stać się udziałem Epoki Trzeciej. Przekaz 
formułowany przez, zdobywający w ciągu dwóch tysiącleci bezsprzeczną do-
minację kulturową, nurt duchowo-religijny mesjanista streszczał następująco: 
„Bo odkrywszy zaświatowe niebo i przyniósłszy doń wszelką prawdę, wszelkie 
dobro i wszelki ład świata, tym samym ziemia nasza, celu swego pozbawiona 
i za środek tylko uznana, a więc poniżona i potępiona, pastwą nieładu się sta-
ła”18. Można zatem powiedzieć, że chrześcijaństwo dokonało swoistej dualiza-
cji rzeczywistości i właśnie to było jego najważniejszą zasługą19.

4. Historiozoficzna niekompatybilność katolicyzmu

Sprawą wielce problematyczną wydaje się jednak, iż jeżeli przyjmie się za 
Cieszkowskim, że chrześcijaństwo przyniosło światu skupienie na duchowości 
połączone z deprecjacją materialnej strony rzeczywistości, to okaże się, że rzym-
ski katolicyzm i jego nauki nie pasują do tego opisu. Można bowiem żywić uza-
sadnione wątpliwości co do tego, czy doktryna głoszona przez Kościół rzymski 
rzeczywiście zakłada tak radykalne odrzucenie doczesności, jak chciał tego pol-
ski mesjanista. Szczególnie, jeśli wziąć pod uwagę jej ukształtowanie po soborze 
trydenckim, który mocno naznaczył ją filozofią św. Tomasza z Akwinu20.

17  Tamże., s. 84.
18  Tamże, s. 89.
19  Takie postawienie sprawy wywołało jednak pewien dysonans u samego autora opisywa-

nych tu teorii. Wyznawana bowiem przez Cieszkowskiego religia ostatecznie zredukowana zo-
stała do istotnego momentu w dziejach samopoznania ludzkiego ducha, tracąc tym samym status 
religii absolutnej, za jaką się uważała. Sam polski myśliciel zdawał sobie sprawę z tych konse-
kwencji. W Prolegomenach do historiozofii pisał: „Jako religia, chrześcijaństwo jest zapewne nie 
tylko antytetycznym, ale zarazem i syntetycznym momentem. Stanowi ono bowiem istotne po-
jednanie Stwórcy ze stworzeniem, Boga z człowiekiem. Dlatego też jego założyciel prawdziwym 
był Bogo-człowiekiem, a w religii objawił najwyższą prawdę. Ale w procesie dziejowym okres 
chrześcijańsko-germański stanowi moment dialektyczno-antytetyczny” (A. Cieszkowski, Prole-
gomena do historiozofii…, s.  20). Niestety cytowane słowa zostały umieszczone jedynie jako 
przypis do głównego wywodu i nie znalazły rozwinięcia w dalszych częściach dzieła myśliciela. 
Warto jednak zaznaczyć, że jeśli chciałoby się sporządzić swego rodzaju gradację „dyscyplin” 
obecną w dziełach Cieszkowskiego, to z całą pewnością na jej szczycie znalazłaby się historiozo-
fia, a nie myśl religijna (por. Tamże, s. 30–31).

20  We wspomnianej wcześniej encyklice Aeterni Patris Leona XIII można przeczytać: 
„Najwyższą chwałą Tomasza, której nie dzieli on z żadnym z katolickich doktorów, jest fakt, że 
Ojcowie Soboru trydenckiego chcieli, by na ołtarzu w czasie posiedzeń obok Pisma św. i dekre-
tów Najwyższych Pasterzy znajdowała się Suma Tomasza z Akwinu, by służyć radą, racją i wy-



69Protestanckie wątki w historiozofii Augusta Cieszkowskiego

Filozofia i teologia chrześcijańska w zasadzie od swych początków zma-
gała się ze źródłowo neoplatońskim dualizmem. Uwidaczniało się to chociażby 
w licznych dyskusjach antropologicznych dotyczących m.in. relacji oraz statu-
su ciała i duszy, które można uznać za swoiste uszczegółowienie ogólniejszej 
debaty o  relacji materii i ducha. Stanowisko neoplatońskie, które przez długi 
czas pełniło dla myśli chrześcijańskiej funkcję paradygmatyczną, można, zgod-
nie z  tezami Cieszkowskiego, przedstawić jako afirmację duchowej warstwy 
ludzkiej egzystencji. Jej cielesno-materialny aspekt wiązano zaś z  upadkiem 
i upodleniem21. Filozofia Akwinaty była odejściem od tego typu teorii. Tomasz 
bowiem postrzegał człowieka jako composituum (zespolenie) duszy i ciała, co 
w  konsekwencji prowadziło do tego, iż jak pisze Étienne Gilson: „złączenie 
duszy z ciałem nie jest karą dla duszy, lecz dobroczynnym związkiem, dzięki 
któremu dusza osiąga całą swą doskonałość”22 – mutadis mutandis odnosi się to 
całej sfery materialno-zmysłowej. „Pogląd, że świat materialny jest rezultatem 
degradacji, a związek duszy z ciałem wynika z jakiegoś upadku, nie miałby już 
nic wspólnego z tomizmem. Naukę św. Tomasza cechuje radykalny optymizm, 
gdyż tłumaczy ona świat stworzony czystą dobrocią; wszystko co się nań składa 
– w tej mierze, w jakiej istnieje – odzwierciedla, według niego, nieskończoną 
doskonałość Bożą”23 – dowodzi francuski badacz.

Jak już wspomniano, obranie św. Tomasza za intelektualnego patrona no-
wożytnego katolicyzmu szczególnie silnie zaważyło na ustaleniach powziętych 
podczas Tridentinum będącego w dużym stopniu reakcją na wystąpienia Mar-
cina Lutra i  jego zwolenników24. Spór między katolicyzmem a nurtami refor-
macyjnymi nosił w sobie jednocześnie solidny ładunek filozoficzny, przez co 
wzbudzał zainteresowanie myślicieli tej rangi co Hegel i ochoczo korzystający 
z jego intelektualnych dokonań Cieszkowski.

Spośród wielu kwestii, które podejmowano w czasie soborowych obrad, na 
pierwszy plan wysuwa się doktryna o Eucharystii. Jak stwierdzał autor Feno-

rocznią” (Leon XIII, Aeterni Patris [w:] Encykliki Leona XIII, cz. I, red. W. Mysłek, M. Siwiec,  
B. Drozdowicz, tłum. M. Mikłasz, Słupsk 1997, s. 22). Szczególne znaczenie filozofii Akwinaty 
przejawia się też w scholastycznej metodzie stosowanej przy pracy nad poszczególnymi punkta-
mi ustalanej podczas soboru doktryny. Jak pisze Edward Ozorowski: „Była ona bardzo podobna 
do tej, którą posługiwano się w średniowieczu w szkołach i którą stosowano w  traktatach lub 
innych pismach. Zawiera ona w sobie 2 stałe elementy: «videtur quod non» (wydaje się, że nie) 
i «respondeo dicendum» (w odpowiedzi należy powiedzieć)” (E. Ozorowski, Nauka soboru try-
denckiego o Eucharystii, „Studia Theologica Varsaviensia” 1988, nr 26/2, s. 17).

21  Zob. W. Seńko, Jak rozumieć filozofię średniowieczną, Kęty 2001, s. 135–140.
22  É. Gilson, Tomizm: wprowadzenie do filozofii św. Tomasza z Akwinu, tłum. J. Rybałt, 

Warszawa 1998, s. 223.
23  Tamże.
24  Zob. J.W. O’Malley, Trydent. Co się zdarzyło podczas soboru, tłum. M. Chojnacki, Kra-

ków 2014, s. 22.



70 Mateusz Binek

menologii ducha, jest to problematyka, „w której wszystko się koncentruje”25. 
Analiza poglądów polskiego myśliciela na to zagadnienie pozwoli rozjaśnić 
jego stosunek do stron omawianego sporu.

W kontekście omawianych tu zagadnień należy wskazać na ustalenia doty-
czące transsubstancjacji oraz rzeczywistej obecności Chrystusa w Eucharystii. 
Chcąc zinterpretować uchwały Soboru Trydenckiego w świetle stosunku Ko-
ścioła do materialności oraz zmysłowości, można pokusić się o stwierdzenie, 
że zdogmatyzowanie doktryny o Eucharystii, czyli uczynienie jej przedmiotem 
oficjalnego nauczania kościelnego26 wiązało się z trwałym ustanowieniem spe-
cyficznie katolickiego modelu sakramentalnego, zgodnie z którym „duch dzia-
ła poprzez znaki materialne”27. W  efekcie, jak podkreśla John W. O’Malley, 
„Kościół katolicki stał się najbardziej zmysłową ze wszystkich wspólnot pore-
formacyjnych”28. Prawdziwa, rzeczywista i substancjalna29 obecność Boga pod 
postaciami konsekrowanego przez kapłana chleba i wina sprawia, że liturgia 
mszy, podczas której ów proces się dokonuje, w pewien sposób jednoczy niebo 
i ziemię30, czyli rzeczywistości, które w myśl historiozofii Cieszkowskiego są 
od siebie radykalnie oddzielone i dopiero nowa era dziejów ma je faktycznie 
pojednać. Jak się zatem okazuje, tak ważny aspekt kościelnego nauczania, jak 
znaczenie mszy, sprawia, iż katolicyzm staje się niekompatybilny z historiozo-
ficznym modelem prezentowanym przez autora Ojcze Nasz.

5. Protestantyzm jako spełnienie chrześcijaństwa

Cieszkowski świadom był powyższych konsekwencji. Dlatego też w jego 
pismach można odnaleźć fragmenty zawierające krytyczne uwagi na temat tra-
dycyjnych obrzędów religijnych. Uważał bowiem, iż ich zasadność i ważność 
bezpowrotnie minęły. Jak pisał:

A więc wszelkie martwe dotychczasowe ceremonie, wszelkie zabobonne obrządki, które wpraw-
dzie miały niegdyś swoje symboliczne znaczenie, i jako takie właśnie uprawnione były, bo jako 

25  G.W.F. Hegel, Wykłady z filozofii dziejów, t. 2..., s. 300.
26  Por. E. Ozorowski, dz. cyt., s. 13. Jak można przeczytać w Dekrecie o sakramencie Eu-

charystii: „Dlatego ten święty Sobór, podając zdrową i autentyczną naukę o czcigodnym i boskim 
Sakramencie Eucharystii […] zabrania wszystkim wiernym Chrystusa, żeby odtąd nie odważali 
się w odniesieniu do Najświętszej Eucharystii inaczej wierzyć, nauczać lub głosić, niż zostało to 
określone i wyjaśnione w obecnym dekrecie” (Breviarium Fidei. Wybór doktrynalnych wypowie-
dzi Kościoła, red. I. Bokwa, Poznań 2007, s. 203).

27  J.W. O’Malley., dz. cyt., s. 291.
28  Tamże.
29  Zob. Breviarium Fidei…, s. 204.
30  Zob. J. Taubes, Zachodnia eschatologia, tłum. A. Serafin, Warszawa 2016, s. 106.



71Protestanckie wątki w historiozofii Augusta Cieszkowskiego

figury, jako przybliżenia, zbliżały się przynajmniej do obrządków Ducha, lecz których to zna-
czenie albo już całkiem wywietrzało, albo już jako nieodpowiadające dalszej dojrzałości Ducha, 
przerodzić i przeobrazić się muszą w obrządki spełna Czci Ducha zadość czyniące31.

Nieco dalej polski filozof stwierdza: 

Jak Bóg przez usta Izajasza proroka wyrzekł, że brzydzi się całopaleniem, odrzuca starozakon-
ne ofiary, tak dziś również zapowiada, że się brzydzi wszystkimi ceremoniami i widowiskami 
kościelnymi, które były ważne i święte, póki istotnie za zewnętrzną oznakę czynności lub sta-
nów duchowych służyły, lecz które teraz wypłoniły się i tylko caput mortuum dawnego żywota 
przedstawiają32.

Przesłanie powyższych fragmentów doskonale koresponduje z krytyką ka-
tolickiej obrzędowości formułowanej przez Hegla, co nie może dziwić, biorąc 
pod uwagę zakorzenienie Cieszkowskiego w filozoficznym uniwersum tworzo-
nym przez berlińskiego klasyka idealizmu oraz jego epigonów. Autor Encyklo-
pedii nauk filozoficznych nazywał liturgię katolicką „imponującym zmysłowym 
widowiskiem”, podczas którego „można bez zastanowienia mamrotać modły, 
by spełnić to, co należy”33. Polski filozof pisał w podobnym duchu, iż katoli-
cyzm sprzeniewierzył się w tej kwestii samemu Chrystusowi. Ten bowiem 

chcąc położyć koniec zewnętrznym a martwym obrządkom, żydowskim, ich mechanicznemu pa-
planiu modlitw, wszelkim bezistotnym wymysłom ich batologii [czyli bezmyślnemu, mechanicz-
nemu wypowiadaniu słów, w tym przypadku, modlitwy – M.B.] i doksologii, skierował nabożeń-
stwo do wewnętrznego natężenia ducha, nakazał zaniechanie wszelkiej zewnętrznej okazałości, 
zamknięcie się w swojej komorze i wzniesienie modlitwy do Ojca w skrytości”34. 

Jego zdaniem, żeby przekonać się o zasadności tej krytyki, wystarczy odwiedzić 
wielowiekową stolicę religii chrześcijańskiej, jaką był Rzym, „aby na widok 
pysznego i przepysznego tamże nabożeństwa wszelką utracić pobożność”35.

Warto w tym miejscu dodać, iż „unieważnienie” dotychczasowych obrzę-
dów ma dotyczyć nie tylko tych, które można opisać jako rodzaj swoistego 
spektaklu, lecz także tych o bardziej indywidualistycznym charakterze, jak na 
przykład spowiedź: 

I  jak pierwsi Chrześcijanie znieśli nawet zdegenerowany symbol ofiary, tj. obrzezanie, tak też 
następnie tegoż losu dozna zdegenerowany symbol pokuty, tj. dzisiejsza po większej części dla 
formy i zwyczaju odbywana spowiedź36. 

31  A. Cieszkowski, Ojcze Nasz. Tom trzeci: Pierwsza prośba. Tom czwarty: Prośby druga do 
siódmej i Amen, Warszawa 2022, s. 195.

32  Tamże, s. 208.
33  G.W.F. Hegel, Wykłady z filozofii dziejów, t. 2..., s. 309.
34  A. Cieszkowski, Ojcze Nasz. Tom trzeci…, s. 209.
35  Tamże.
36  Tamże, s. 522.



72 Mateusz Binek

Zasadniczo bowiem autor Prolegemenów do historiozofii traktował wszystkie 
„ceremonie i widowiska kościelne” en bloc, nie polemizując tym samym wprost 
z rzymskokatolickim nauczaniem o mszy. Wydaje się jednak, iż taka polemika 
byłaby wskazana, ponieważ doktryna ta stanowi intelektualną barierę, która jeśli 
nie wyklucza, to przynajmniej znacznie łagodzi palącą, zdaniem polskiego filo-
zofa, konieczność znalezienia nowych sfer łączących ducha i materię. Jednocze-
śnie takie postawienie sprawy, jak błyskotliwie zauważa badający religijny aspekt 
filozofii polskiego mesjanisty Michał Klepacz, mocno zbliża Cieszkowskiego 
do nurtu tzw. liberalnego protestantyzmu, gdzie: „Sakramenta mają tylko pewne 
emocjonalne znaczenie, albo też są czczemi jedynie ceremoniami”37.

Ten znaczący brak przypisania specjalnego statusu mszy można próbować 
tłumaczyć ukształtowaniem polskiego życia religijnego, które mogło wywrzeć 
istotny wpływ na ten wymiar dociekań filozofa. Wydaje się bowiem, iż ukształto-
wanie to raczej nie sprzyjało refleksji nad znaczeniem dogmatów o transsubstan-
cjacji czy rzeczywistej obecności. Praktyka religijna, której polski filozof był ob-
serwatorem, a zapewne i uczestnikiem, nie wyróżniała bowiem specjalnie mszy 
spośród całego szeregu innych nabożeństw. W dobitny sposób opisuje to Daniel 
Olszewski: „w ciągu XIX wieku (zwłaszcza w drugiej jego połowie) duszpaster-
stwo zmierzało do systematycznego pomnażania w kulcie parafialnym elementów 
paraliturgicznych i nabożeństw dodatkowych”38. Według tego badacza proces ów 
trwał przez większą część życia Cieszkowskiego, by pod koniec stulecia zaowo-
cować tym, że „nabożeństwo ściśle liturgiczne, rozumiane w duchu rzymskim, 
ze mszą świętą jako jego centrum, w polskim duszpasterstwie zepchnięte zostało 
na dalszy plan i pełniło w życiu religijnym Polaków rolę raczej drugorzędną”39.

Sprawą o  wiele ważniejszą, w  kontekście głównego tematu tych rozwa-
żań, wydaje się jednak, wspominane już wielokrotnie, teoretyczne uzależnienie 
Cieszkowskiego od rozstrzygnięć autora Fenomenologii ducha. W fakcie tym 
można upatrywać czynnika mającego decydujący wpływ na postrzeganie przez 
polskiego myśliciela chrześcijaństwa jako całości. Nie od rzeczy będzie więc 
rekonstrukcja eucharystologicznych poglądów Hegla połączona z próbą ukaza-
nia tego, jak korespondują one z dociekaniami autora Ojcze Nasz. Trzeba zatem 
powrócić do sygnalizowanej wcześniej kwestii wielkiej wagi przypisywanej 
przez Hegla nauce o znaczeniu komunii. Niemiecki myśliciel dowodził w Wy-
kładach z filozofii religii, że komunia jest „centralnym puntem nauki chrześci-
jańskiej i stąd wszystkie różnice w Kościele chrześcijańskim otrzymują swoją 

37  M. Klepacz, Idea Boga w historiozofji Augusta Cieszkowskiego na tle ówczesnych prą-
dów umysłowych, Kielce 1933, s. 384.

38  D. Olszewski, Polska kultura religijna na przełomie XIX i XX wieku, Warszawa 1996, 
s. 161.

39  Tamże, s. 163.



73Protestanckie wątki w historiozofii Augusta Cieszkowskiego

barwę i określenie”40. W związku z tym Hegel wyróżnił trzy sposoby rozumie-
nia komunii, które jego zdaniem charakteryzują trzy główne odłamy zachodnio-
europejskiego chrześcijaństwa, czyli katolicyzm, luteranizm oraz protestantyzm 
reformowany.

Katolickie podejście do tematu miało polegać na tym, że „hostia jako to 
coś zewnętrznego, ta zmysłowa, nieduchowa rzecz jest przez poświęcenie obec-
nym w teraźniejszości Bogiem – Bóg jako rzecz w postaci pewnej empirycznej 
rzeczy jest w tak samo empiryczny sposób spożywany przez człowieka. Skoro 
więc w  tym centralnym punkcie nauki, w  komunii, Bóg jest znany jako coś 
zewnętrznego, to ta zewnętrzność jest podstawą całej katolickiej religii”41. We-
dług niemieckiego idealisty osoba przyjmująca tak pojmowany sakrament jest 
„pod każdym względem podmiotem pasywnym, doznającym, który nie wie, co 
jest prawdziwe, słuszne i  dobre, lecz ma to tylko przyjmować od innych”42. 
Kościelna hierarchia kapłańska ustawia się w ten sposób jako jedyny dysponent 
środków służących uzyskaniu Bożej łaski.

Ujęciem duchowo najbogatszym43 jest zdaniem Hegla to prezentowane 
przez luteranizm. W nauczaniu tego wyznania hostia nie jest teraźniejszym Bo-
giem jako zmysłowa rzecz, lecz dopiero staje się Nim w akcie konsumowania. 
Oznacza to, że do zjednoczenia człowieka i Boga dochodzi w „duchu podmio-
tu”44. Aby oddać to zagadnienie w bardziej tradycyjnych terminach teologicz-
nych, warto odwołać się do opracowania Stanisława Celestyna Napiórkow-
skiego. Autor ten za jedną z głównych cech protestanckiej teologii Eucharystii 
uznaje, podobnie jak Hegel, swoisty dynamizm mający cechować ów sakra-
ment. Ta jego właściwość wyraża się w „wierze, iż Chrystus jest obecny tylko 
w czasie sprawowania Wieczerzy i Komunii, tzw. in usu, a nie poza nimi, czyli 
extra usum; dlatego w kościołach protestanckich nie przechowuje się Euchary-
stii i nie buduje tabernakulum”45. Jak z kolei podsumowuje niemiecki myśliciel: 
„Nie ma tu żadnej transsubstancjacji – lub może jest jakaś transsubstancjacja, 
ale taka, przez którą zostaje zniesione to, co zewnętrzne – teraźniejsza obecność 
Boga jest całkowicie duchowa, tak że należy do tego wiara podmiotu”46.

Ostatnią koncepcją opisaną przez niemieckiego filozofa jest ta, którą ko-
jarzyć należy z nazwiskami Ulrycha Zwingliego i  Jana Kalwina. Teologowie 

40  G.W.F. Hegel, Wykłady z filozofii religii, t. 2, tłum. Ś.F. Nowicki, Warszawa 2013, s. 347.
41  Tamże.
42  Tamże, s. 348.
43  Por. Tamże, s. 346
44  Tamże.
45  S.C. Napiórkowski, Protestancka interpretacja misterium Eucharystii, „Ateneneum Ka-

płańskie” 1983, t.101/3, s. 387.
46  G.W.F. Hegel, Wykłady z filozofii religii, t. 2…, s. 348.



74 Mateusz Binek

ci uznawali obecność Chrystusa w Eucharystii jedynie za symbol47, zaś autor 
Zasad filozofii prawa nie oceniał tych teorii zbyt wysoko. Stwierdzał bowiem, 
że „jest to wyobrażenie reformowane, pozbawione ducha, jest to tylko żywe 
wspomnienie przeszłości, nie boska obecność, nie żadna rzeczywista ducho-
wość. To, co boskie, prawda, spadło tu do poziomu prozy Oświecenia i samego 
tylko rozsądku, do [postaci] stosunku jedynie moralnego”48.

W kontekście przytaczanych wcześniej cytatów z Ojcze Nasz oraz uwag 
czynionych przez Klepacza, można mówić o  istnieniu pewnej, cokolwiek za-
skakującej, wspólnoty poglądów teologicznych istniejących między Cieszkow-
skim a zwingliańsko-kalwińskimi odłamami protestantyzmu, które w kontek-
ście opisywanych zagadnień jawią się jako te najradykalniejsze.

Wracając jednak do zależności istniejących między mesjanizmem Ciesz-
kowskiego a Heglowską filozofią religii, należy zwrócić uwagę na ich występo-
wanie także w ogólniejszym rozumieniu fenomenu religijności. Już na początku 
Wykładów z filozofii religii można przeczytać: 

Wiemy, że w religii odwracamy się od doczesności (Zeitlichkeit) i że religia jest dla naszej świa-
domości tym rejonem, w którym rozwiązane są wszystkie zagadki świata, wyjaśnione wszyst-
kie sprzeczności głębiej zastanawiającej się myśli, milkną wszystkie boleści uczucia – rejonem 
wiecznej prawdy, wiecznego spokoju, wiecznego pokoju49.

Jak widać, Hegel skupia się tutaj na sferach takich jak świadomość, myślenie 
czy idee. Celnie kwestię tę komentuje Światosław Florian Nowicki, pisząc: 
„Dla Hegla osiągnięcie przez człowieka Absolutu jest zadaniem poznawczym, 
polegającym na przemianie własnego myślenia z  rozsądkowego w  rozumo-
we”50. Taki model najpełniej, zdaniem Hegla, uwidacznia się w  luteranizmie. 
Nakreślony tutaj intelektualny kontekst wywodów Cieszkowskiego może więc 
rzucić nieco światła na to, dlaczego polski mesjanista utożsamił Epokę Chrze-
ścijańską z Epoką Myśli.

Podsumowując dotychczasowe rozważania, należy stwierdzić, iż według 
polskiego mesjanisty istotą chrześcijaństwa jako fenomenu dziejowego było an-
tytetyczne wobec pogańskiej starożytności zwrócenie człowieczeństwa ku sfe-
rom psychiczno-intelektualnym. W świetle przeprowadzonych wcześniej analiz 
można zaś zasadnie twierdzić, że pod tym względem to protestantyzm lepiej 
realizował historiozoficzne założenia religii chrześcijańskiej. Z  tego powodu 
jawi się ono jako jej ostateczna i w pełni dojrzała forma. Tezy te przebijają się 

47  Por. S.C. Napiórkowski, dz. cyt., s. 383.
48  G.W.F. Hegel, Wykłady z filozofii religii, t. 2…, s. 348.
49  Tamże, t. 1, s. 38.
50  Ś.F. Nowicki, Misterium przemienienia religii chrześcijańskiej w  spekulatywną gnozę 

Hegla [w:] G.W.F. Hegel, Wykłady z filozofii religii, t. 1…, s. XLIV–XLV.



75Protestanckie wątki w historiozofii Augusta Cieszkowskiego

w pisarstwie Cieszkowskiego w różnym natężeniu. Są one niekiedy formuło-
wane pośrednio, jako obecne niejako w tle. Kiedy filozof odnosił się do postaci 
religijnego kultu właściwego poszczególnym epokom dziejowym, pisał, że o ile 
obrządek pogańskiej starożytności przez składanie bóstwom materialnych ofiar 
był „grubo zmysłowy, cielesny, a stąd w dalszym wywodzie sprośny i wszetecz-
ny”, o tyle w okresie dominacji chrystianizmu kult jawił się jako „czysto-umy-
słowy […], a  stąd w  dalszym wywodzie (w P rotestantyzmie) [pogrubienie 
moje – M.B] li na wierze bez uczynków zasadzony”51.

W innym miejscu Cieszkowski pisał zupełnie wprost: 

Jakoż wiadomo, iż świeckie pompy katolicyzmu przyczyniły się do powstania i sprzyjały nie-
pomału wzrostowi protestantyzmu, który tak w tym, jak w innych względach zawrócić usiłował 
ku prostocie pierwiastkowych obyczajów Kościoła, a odrzucając znowu pyszne obrządki, jako 
niejako sprośnością dotknięte, usiłował przywrócić ową cześć czysto umysłową, λογική λατρεία, 
która rzeczywiście stanowiła istotę poleconego przez Chrystusa, a  przez Kościół Apostolski 
w pierwszych wiekach wykonywanego nabożeństwa. Ale też całą żywotną poezję w obrządkach 
katolickich tkwiącą przez to utracił52. 

W Prolegomenach do historiozofii autor traktatu, analizując stosunek świado-
mości ludzkiego ducha do wolności w Epoce Myśli, stwierdzał zaś: 

Na tym szczeblu wolność jest tylko idealna, podczas gdy na poprzednim była tylko realna, a to 
ani z jednej, ani z drugiej strony nie jest dostateczne. Abstrakcyjność tego stanowiska doszła do 
szczytu dzięki jego subiektywności, która tu dominuje, to zaś wywołało w dziedzinie religii pro-
testantyzm, a w dziedzinie polityki – liberalizm53.

Raz jeszcze należy z całą mocą podkreślić, że poglądy te w żadnym razie 
nie stanowią jakiegoś obcego wtrętu w porządku wywodu Cieszkowskiego, lecz 
harmonizują z ontologicznymi zasadami dialektycznej historiozofii. Podkreśla-
na tutaj „wzorcowość” protestantyzmu wynika z ewolucyjnego ruchu formacji 
kulturotwórczych, które mają wyznaczać oblicze poszczególnych epok, gdyż 
jak tłumaczył: „Najwyższa bowiem tożsamość zawiera w sobie również roz-
maite szczeble swego rozwoju, a chociaż już sama przez się jest tym, czym ma 
być zgodnie ze swym pojęciem, to jednak staje się tym coraz bardziej, coraz le-
piej, coraz konkretniej”54. Rozumienie chrześcijaństwa jako formacji najsilniej 
oddziałującej na procesy dziejowe poprzez zwrócenie się od materialności ku 
idealności i zawierającej w sobie poszczególne etapy tej sekwencji (materialno-
-zmysłowy katolicyzm oraz duchowo-idealny protestantyzm) doskonale wpisu-
je się w powyższy schemat.

51  A. Cieszkowski, Ojcze Nasz. Tom trzeci…, s. 215.
52  Tamże, s. 209.
53  Tenże, Prolegomena do historiozofii…, s. 95.
54  Tamże, s. 72.



76 Mateusz Binek

Zakończenie

Biorąc pod uwagę Heglowskie zakorzenienie historiozoficznych wywodów 
Cieszkowskiego, obecna w nich swego rodzaju preferencja dla protestantyzmu 
nie może do końca zaskakiwać. Związki heglizmu z luteranizmem można do-
strzec zarówno na poziomie samej lektury dzieł niemieckiego idealisty, w jego 
autodeklaracjach składanych w  korespondencji55, jak i  dzięki zapoznaniu się 
z wywodami komentatorów jego pism, w których bywa on określany jako ktoś 
w rodzaju Akwinaty świata protestanckiego56. Nie jest to jednak jedyne źródło 
tego aspektu ideowych inspiracji polskiego mesjanisty.

Jeden z katolickich krytyków jego teorii, jezuita Romuald Koppens, stwier-
dza: „Że Cieszkowski znał lepiej pisma teologów protestanckich niż katolic-
kich, i że z tamtych prawie wyłącznie czerpał swą wiedzę teologiczną, zdaje się 
nie ulegać wątpliwości”57. Uzasadnieniem dla tej tezy może być fakt długolet-
niego obcowania polskiego filozofa z niemieckimi środowiskami intelektual-
nymi, w których to wyznawanie luteranizmu nie było przecież niczym niezwy-
kłym. Kontakty te zaowocowały wieloletnią, zapoczątkowaną jeszcze w czasie 
studiów w Berlinie, przyjaźnią z Carlem Lehmannem, który do 1886 r. pełnił 
funkcję jego osobistego bibliotekarza i lektora58. Andrzej Wojtkowski opisuje tę 
postać następująco: 

Był to teolog protestancki o  zainteresowaniach skierowanych ku […] eschatologii […]. Gdy  
mówimy o  ścisłej zależności Cieszkowskiego od niemieckiej teologii protestanckiej […],  
powinniśmy mieć na uwadze skromnego kandydata teologii, który mu umożliwił tak dokładne 
jej poznanie”59.

55  Zob., G.W.F. Hegel, The Letters, tłum., C. Butler, Ch. Seiler, Bloomington 1984, s. 520, 
531–532.

56  Zob. K. Barth, Protestant Thought: From Rousseau to Ritschl, New York 1959, s. 268; 
W. Kaufmann, The Hegel Myth and Its Method [w:] tenże, From Shakespeare to Existentialism: 
A New Edition with Additions, New York 1960, s. 95. Na temat związku Hegla z luteranizmem 
por. także: P. Soual, Hegel luthérien, „Revue d’Histoire et de Philosophie Religieuses” 2021,  
nr 3, s. 313–334; J. Kloc-Konkołowicz, Reformacja jako proces „uetycznienia” świata. Heglow-
ska hermeneutyka reformacji w „Wykładach z filozofii dziejów”, „Rocznik Teologiczny” 2017, 
t. LIX, nr 4, s. 847–864.

57  R. Koppens, „Ojcze Nasz” Cieszkowskiego. Szkic krytyczno-literacki, „Przegląd Po-
wszechny” 1896, t. LI, nr 152, s. 175.

58  Zob. J. Keller, Czyn jako wyraz postawy moralnej Augusta Cieszkowskiego, Lublin 
1948, s. 18.

59  A. Wojtkowski, dz. cyt., s. 252; Wiesława Sajdek uzupełnia opis zainteresowań Lehman-
na o dzieje wczesnego chrześcijaństwa, a jego wpływ na Cieszkowskiego miał uwidaczniać się 
również w doborze publikacji, do których odwoływał się polski filozof, dotykając tej właśnie pro-
blematyki (zob. W. Sajdek, Niemieckie inspiracje i przyjaźnie Augusta Cieszkowskiego, „Prace 
Naukowe Akademii im. Jana Długosza w Częstochowie. Filozofia” 2016, nr XIII, s. 179).



77Protestanckie wątki w historiozofii Augusta Cieszkowskiego

W  pracach naukowych Cieszkowskiemu pomagał także inny Niemiec, Carl 
Brade. Józef Keller, chcąc naświetlić intelektualne wpływy asystentów filozofa 
na jego twórczość, stwierdza: 

Korespondencja Cieszkowskiego ze swymi pomocnikami wykazuje usiłowanie tych ostatnich, by 
skierować uwagę Cieszkowskiego na zagadnienia teologiczne w ujęciu protestanckim, a zwłasz-
cza na kierunek tzw. „Lichtfreunden”, który w tym czasie stanowił sztandarowy prąd w prote-
stantyzmie60.

Ten nurt teologiczny, choć zrodzony na gruncie protestantyzmu, charakteryzo-
wał się stopniowym odchodzeniem od, bardzo istotnej dla zwolenników Refor-
macji, egzegetycznej zasady sola Scriptura na rzecz prób interpretacji tekstów 
Biblii w duchu ówcześnie panującej koncepcji racjonalności61. Metody stoso-
wane przez Cieszkowskiego w jego praktyce egzegetycznej cechowały się zaś 
bardzo podobną mechaniką62. Można zatem mówić o tych wątkach jako o do-
datkowych uwarunkowaniach animujących kierunki rozwoju twórczości pol-
skiego mesjanisty.

Na sam koniec należy wskazać na szerszy kontekst teologicznych uwikłań 
autora Ojcze Nasz. Wynikają one wprost z silnego zakorzenienia myśli Ciesz-
kowskiego w nowoczesnym obrazie świata. Tylko on bowiem umożliwić mógł 
uprawianie historiozofii, do której tak wielką wagę przykładał myśliciel. Jak 
obrazowo opisuje Jacob Taubes: „W ptolemejskim światopoglądzie panuje pla-
toński Eros, który zbliża do siebie górę i dół, podczas gdy w świecie koperni-
kańskim panuje duch, który zmierza naprzód”63. Katolicyzm Tomasza z Akwi-
nu oraz przesiąknięta jego naukami teologia potrydencka zdecydowanie bliższa 
jest ptolemeizmowi. Jeżeli na jej gruncie może wystąpić jakaś forma refleksji 
nad historią, to z całą pewnością nie będzie miała ona dynamistyczno-progre-
sywnego charakteru. Jak celnie tłumaczy to zagadnienie Paweł Grad:

Nowe prawo przynosi Syn Boży; przyjęcie tego prawa uzdalnia do życia w bliskości Ojca dzię-
ki więzi, jaką daje Duch Święty. Prawo to będąc prawem danym przez Słowo, jest doskonałe, 
i dlatego kończy ono ruch objawiania się Trójcy w historii. Po nim nie będzie już żadnej epoki; 
Nowy Testament jest ostateczny. Pozostający czas jest czasem tradycji, czasem przekazywania 
otrzymanej doktryny aż po kres, który przyjdzie w stosownej chwili”64. 

Na takie konkluzje Cieszkowski przystać po prostu nie mógł.

60  J. Keller, dz. cyt., s. 18–19.
61  Zob. T.H. Weir, Secularism and Religion in Nineteenth-Century Germany: The Rise of the 

Fourth Confession, Cambridge University Press, Cambridge 2014, s. 37.
62  Por. G. Kubski, Egzegetyczne procedury Augusta Cieszkowskiego w „Ojcze nasz”, „Po-

znańskie Studia Teologiczne” 1998, nr 8, s. 65.
63  J. Taubes, dz. cyt., s. 107.
64  P. Grad, W imię Ojca. Tomistyczna krytyka joachimizmu, „Kronos. Metafizyka, kultura, 

religia” 2014, nr 2, s. 212.



78 Mateusz Binek

Bibliografia

Barth K., Protestant Thought: From Rousseau to Ritschl, New York 1959.
Breviarium Fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, red. I. Bokwa, Poznań 2007.
Cieszkowski A., Ojcze Nasz. Tom pierwszy: Wstęp. Tom drugi: Wezwanie, Warszawa 2022. 
Cieszkowski A., Ojcze Nasz. Tom trzeci: Pierwsza prośba. Tom czwarty: Prośby druga do siódmej 

i Amen, Warszawa 2022.
Cieszkowski A., Prolegomena do historiozofii, Bóg i palingeneza oraz mniejsze pisma filozoficz-

ne z lat 1838–1842, Warszawa 1972.
Cieszkowski A., Szkic do Curriculum vitae [w:] tenże, Pisma rozproszone, t. I, red. A. Wawrzy-

nowicz, Warszawa 2019, s. 5–7.
Dubas A., August Cieszkowski – mecenas nauki i edukacji rolniczej w Wielkopolsce [w:] Co po 

Auguście Cieszkowskim? Spojrzenie po 120 latach, red. J. Banaszak, Poznań 2012, s. 67–75;
Gapczyński T., Cieszkowskiego Ojcze-Nasz (tom 3.) wobec nauki Kościoła katolickiego, „Prze-

gląd Kościelny” 1903, nr IV, s. 367–384.
Gilson É., Tomizm: wprowadzenie do filozofii św. Tomasza z Akwinu, tłum. J. Rybałt, Warszawa 

1998.
Grad P., W imię Ojca. Tomistyczna krytyka joachimizmu, „Kronos. Metafizyka, kultura, religia” 

2014, nr 2, s. 203–213.
Hegel G.W.F., The Letters, tłum., C. Butler, Ch. Seiler, Bloomington 1984.
Hegel G.W.F., Wykłady z  filozofii dziejów, t. 1–2, tłum. J. Grabowski, A. Landman, Warszawa 

1958.
Hegel G.W.F, Wykłady z filozofii religii, t. 1–2., tłum. Ś.F. Nowicki, Warszawa 2013.
Hellwig J., Cieszkowski, Warszawa 1979.
Kaufmann W., The Hegel Myth and Its Method [w:] tenże, From Shakespeare to Existentialism: 

A New Edition with Additions, New York 1960, s. 95–128.
Keller J., Czyn jako wyraz postawy moralnej Augusta Cieszkowskiego, Lublin 1948.
Klepacz M., Idea Boga w historiozofji Augusta Cieszkowskiego na tle ówczesnych prądów umy-

słowych, Kielce 1933.
Kloc-Konkołowicz J., Reformacja jako proces „uetycznienia” świata. Heglowska hermeneutyka 

reformacji w „Wykładach z filozofii dziejów”, „Rocznik Teologiczny” 2017, t. LIX, nr 4, 
s. 847–864.

Koppens R., „Ojcze Nasz” Cieszkowskiego. Szkic krytyczno-literacki, „Przegląd Powszechny” 
1896, t. LI, nr 152, s. 1–25; 174–196; 380–406.

Kubski G., Egzegetyczne procedury Augusta Cieszkowskiego w „Ojcze nasz”, „Poznańskie Stu-
dia Teologiczne” 1998, nr 8, s. 61–78.

Leon XIII, Aeterni Patris [w:] Encykliki Leona XIII, cz. I, red. W. Mysłek, M. Siwiec, B. Drozdo-
wicz, tłum. M. Mikłasz, Słupsk 1997, s. 14–26.

Liebich A., Between ideology and utopia: the politics and philosophy of August Cieszkowski, 
Dordrecht 1979.

Likowski E., Mowa żałobna powiedziana nad zwłokami śp. Augusta hr. Cieszkowskiego w koście-
le podominikańskim w Poznaniu dnia 16 marca 1894 roku, Poznań 1894.

Mazurek S., Objawić objawienie. Cieszkowski w przeddzień reintegracji [w:] A. Cieszkowski, 
Ojcze Nasz, t. 1–2, Warszawa 2022, s. VII–XXIV.

Napiórkowski S.C., Protestancka interpretacja misterium Eucharystii, „Ateneneum Kapłańskie” 
1983, t.101/3, s. 381–390.

Nowicki Ś.F., Misterium przemienienia religii chrześcijańskiej w  spekulatywną gnozę Hegla  
[w:] G.W.F. Hegel, Wykłady z filozofii religii, t. 1, Warszawa 2013, s. IX–LXXIII.



79Protestanckie wątki w historiozofii Augusta Cieszkowskiego

O’Malley J.W., Trydent. Co się zdarzyło podczas soboru, tłum. M. Chojnacki, Kraków 2014.
Olszewski D., Polska kultura religijna na przełomie XIX i XX wieku, Warszawa 1996.
Ozorowski E., Nauka soboru trydenckiego o Eucharystii, „Studia Theologica Varsaviensia” 1988, 

nr 26/2, s. 13–27.
Sajdek W., Niemieckie inspiracje i przyjaźnie Augusta Cieszkowskiego, „Prace Naukowe Akade-

mii im. Jana Długosza w Częstochowie. Filozofia” 2016, nr XIII, s. 175–196.
Seńko W., Jak rozumieć filozofię średniowieczną, Kęty 2001.
Soual P., Hegel luthérien, „Revue d’Histoire et de Philosophie Religieuses” 2021, nr 3, s. 313–

334.
Taubes J., Zachodnia eschatologia, tłum. A. Serafin, Warszawa 2016.
Wawrzynowicz A., „Ojcze nasz” jako projekt praktycznej realizacji idei historiozofii Cieszkow-

skiego, „Kronos. Metafizyka, kultura, religia” 2009, nr 1/2, s. 308–328.
Weir T.H., Secularism and Religion in Nineteenth-Century Germany: The Rise of the Fourth 

Confession, Cambridge 2014.
Wojtkowski A., August Cieszkowski [w:] Wybitni Wielkopolanie XIX wieku, red. W. Jakóbczyk, 

Poznań 1959, s. 247–281.

Tekst przyjęty do druku: styczeń 2025
Tekst opublikowany: grudzień 2025

Protestant Motifs in August Cieszkowski’s Historiosophy

Abstrac t

The article analyses the influence of Protestant philosophical and theological thought on the 
messianic historiosophy of August Cieszkowski. After outlining Cieszkowski’s biographical ties 
to Galicia, the study reconstructs the vision of the historical development of Christianity as arti-
culated in the works of the Polish philosopher. Subsequently, it emphasizes the inevitable conflict 
between messianism and Catholic doctrine that arises from this vision, as well as the recognition 
of Protestantism as the ultimate form of the Christian religion. The latter part of the text attempts 
to interpret these conclusions in the context of Cieszkowski’s strong intellectual dependence on 
Hegelianism and the significant impact of his prolonged exposure to Protestant theology on the 
characteristics of his thought.

Key words: August Cieszkowski, Hegelianism, Catholicism, Protestantism, Messianism


