
https://journals.ur.edu.pl/galisim

12
2025

ISSN 2450-5854

THIS JOURNAL IS OPEN 
ACCESS    CC BY-NC-ND  

DOI: 10.15584/galisim.2025.12.6

Leszek Gawor
(Uniwersytet Rzeszowski, Polska) 
ORCID: 0000-0002-6618-4202

Napoleona Cybulskiego teoria przewrotów społecznych1 

W artykule omówiono krytykę „prądów reformatorskich” Cybulskiego (uznanego autoryte-
tu w dziedzinie biologii), szczególnie socjalizmu (bolszewizmu), szerzących się według bezmyśl-
nego naśladownictwa w Europie początku XX w. Prądy te autor uznaje za wynik pobłądzenia 
człowieka w interpretacji świata i zagubienia jego gatunkowej natury. Na nich to, ogólnie, opiera-
ją się wszelkie przewroty społeczne. W swojej krytyce pozostaje wszak pozytywistycznym opty-
mistą i wierzy w przezwyciężenie wszelkich ideowych aberracji (socjalizmu, jak i światopoglądu 
religijnego) oraz powrót do pragmatyzmu w życiu społecznym.

Słowa kluczowe: Cybulski N., naturalizm, pozytywizm, przewrót społeczny, socjalizm, teoria 
naśladownictwa

I

Napoleon Nikodem Cybulski (1854–1919) był czołowym polskim na-
ukowcem okresu pozytywistycznego, od roku 1885 związanym pracą naukową 
z Uniwersytetem Jagiellońskim w Krakowie2.

1  Niniejszy artykuł jest poprawioną wersją rozdziału, pod tym samym tytułem, książki:  
L. Gawor, Polska myśl historiozoficzna I połowy XX wieku, wyd. UR, Rzeszów 2005, s. 18–34.

2  N.N. Cybulski urodził się 14.10. 1854 w Krzywonosach. Ukończył gimnazjum w Mińsku, 
a następnie studiował medycynę w Akademii Wojskowo-Medycznej w Petersburgu. Studia ukoń-
czył w 1880 r., uzyskując dyplom lekarza. W latach 1877–1885 pracował tamże jako asystent 
w Katedrze Fizjologii. W 1885 otrzymał stopień doktora medycyny, przeprowadził się do Krako-
wa i podjął pracę jako kierownik Katedry Fizjologii, Histologii i Embriologii na Uniwersytecie 
Jagiellońskim. W latach 1887–1888 i 1895–1896 pełnił funkcję dziekana Wydziału Lekarskiego, 
następnie w 1904–1905 – rektora, a w 1905–1909 – prorektora uczelni. Był założycielem krakow-
skiej szkoły fizjologicznej, od 1887 członkiem korespondentem, a od 1891 członkiem czynnym 
Akademii Umiejętności.

Uważany jest za twórcę krakowskiej szkoły fizjologicznej. Pionier polskiej elektroencefa-
lografii i endokrynologii. W 1895 wraz z W. Szymonowiczem odkrył hormonalne oddziaływanie 
rdzenia nadnerczy i wyizolował adrenalinę. Jako jeden z pierwszych w 1890 otrzymał zapis EEG 
kory mózgowej oraz zarejestrował i opisał szybkość linearnego przepływu krwi w tętnicy szyjnej 

http://dx.doi.org/10.15584/galisim.2025.12.6
https://orcid.org/0000-0002-6618-4202


89Napoleona Cybulskiego teoria przewrotów społecznych

Inspirowany pozytywizmem w  scjentystycznej wersji, głównie w  bada-
niach medycznych i biologicznych, zabierał Cybulski głos także w kwestiach 
filozoficznych, między innymi w  sprawie witalizmu (O współczesnym wita-
lizmie i mechanizmie, Kraków 1904), a  także, co w niniejszym artykule naj-
ważniejsze, w zakresie refleksji społecznej (szczególnie w: Z rozmyślań nad 
społecznym życiem człowieka. Psychofizjologiczne podstawy przewrotów spo-
łecznych, Kraków 1919). W  tym zakresie podjął wysiłek zinterpretowania, 
w naturalistycznym duchu, zachodzących na przełomie XIX i XX w. istotnych 
zjawisk społecznych, takich jak: rewolucje, wojna, ruchy masowe i związane 
z nimi nowe ideologie – socjalizm i komunizm. Ta właśnie jego oryginalna 
myśl społeczna, tworząca swoistą filozofię procesu dziejowego, jest przedmio-
tem niniejszego tekstu.

II

Jako baczny obserwator życia społecznego Europy pierwszych dziesięcio-
leci XX w., obfitującego w zdarzenia tej miary, co masowe rewolucje społeczne 
(1905, 1917) czy wojna światowa, Napoleon Cybulski3 konstatuje, iż współcze-
sne mu społeczeństwo europejskie 

nie tylko nie doznało jakiejś wyraźnej zmiany na lepsze w porównaniu z czasami dawniejszymi, 
lecz nadto [...] prawie u wszystkich narodów z  rozwojem nauk ścisłych, z upadkiem znacze-
nia kultów religijnych i  ze zmianą poglądów na świat, cele i  zadania człowieka, wzrastające 
powszechnie niezadowolenie z  istniejącego bytu społecznego świadczy, że nasza organizacja 
społeczna musi faktycznie posiadać w  sobie jakieś wady lub braki, które podtrzymują owe  

i udowej. Zainicjował w Polsce badania nad hipnotyzmem. Autor około 100 prac naukowych, 
w  tym kilkukrotnie wznawianego podręcznika Fizjologia człowieka (wyd. 2, Kraków 1896). 
Niektóre tezy zawarte w  książce Cybulskiego O  hypnotyzmie ze stanowiska fizyjologicznego 
(Kraków 1887) pozwalają zaliczać go do prekursorów koncepcji nieświadomości wyprzedzają-
cych idee Freuda. Oprócz medycyny interesował się również zagadnieniami społecznymi, publi-
kował na ten temat książki i artykuły, m.in.: Czy państwo i społeczeństwo mają obowiązek po-
pierać naukę? (1895), W sprawie organizacyi gospodarstw włościańskich (1896), Nauka wobec  
wojny (1918).

3  Z nielicznych opracowań poświęconych Cybulskiemu por.: A. Beck, Profesor Napoleon 
Cybulski. Wspomnienia pośmiertne i ocena działalności naukowej, Warszawa 1919; B. Skarga,  
A. Hochfeldowa, Polska myśl filozoficzna w  epoce pozytywizmu [w:] 700 lat myśli pol-
skiej. Filozofia i  myśl społeczna w  latach 1865–1895, cz. I, Warszawa 1980, s.  17, 22, 42, 
50, a  także 507–516; B. Dobroczyński, Idea nieświadomości w  polskiej myśli psychologicz-
nej przed Freudem, Kraków 2005, s. 229 i dalej; A. Mateja, Recepta na adrenalinę. Napole-
on Cybulski i  krakowska szkoła fizjologów, Wołowiec 2019; Napoleon Nikodem Cybulski,  
Wikipedia [12.11.2024].



90 Leszek Gawor

niezadowolenie i stwarzają coraz więcej napięty stosunek wzajemny wśród członków tego sa-
mego społeczeństwa4.

Ułomności europejskiej organizacji społecznej wiązane są zazwyczaj, co za-
uważa Cybulski, z  jej XIX-wieczną kapitalistyczną formułą. To właśnie ona, 
na pierwszy rzut oka, jest bezpośrednią przyczyną wzmiankowanego napięcia 
społecznego, jak pisze: 

szczególnie wśród warstw pracujących w większych organizacjach fabrycznych, lub przedsię-
biorstwach przemysłowych, gdzie różnice materialnego dobrobytu u rozmaitych członków tego 
samego przedsiębiorstwa występowały bardzo wyraźnie. Niezadowolenie to z warunków życia 
stopniowo [...] zatruwało coraz więcej stosunki społeczne, a obejmując coraz szersze koła najniż-
szych i najbiedniejszych warstw [...] stale gromadziło materiał wybuchowy, który u wszystkich 
kulturalnych narodów faktycznie zagrażał wywołaniem w przyszłości mniejszych lub większych 
zaburzeń społecznych, czemu zupełnie nie przeciwdziałał, a co prawda i nie za bardzo się liczył, 
nasz dotychczasowy ustrój społeczny5.

Jednakże polski uczony nie poprzestaje wyłącznie na takim powierzchownym, 
jego zdaniem, wytłumaczeniu niedomagań europejskiego społeczeństwa. Uwa-
ża on bowiem, iż przyczyn owego „społecznego niezadowolenia” należy poszu-
kiwać znacznie głębiej, wręcz u ontycznych podstaw ludzkiej struktury społecz-
nej; w tym też celu zarysowuje własną wizję bytu społecznego.

Punktem wyjścia dla Cybulskiego refleksji nad ontycznym statusem społe-
czeństwa ludzkiego jest kardynalna dla naturalizmu idea głosząca, że 

życie społeczne lub państwowe narodów, podobnie jak życie każdej jednostki ludzkiej i wszela-
kiej innej istoty, jest także zjawiskiem natury, że podobnie jak każde inne zjawisko w przyrodzie, 
może i winno być badane lub obserwowane możliwie obiektywnie i że tylko tą drogą możemy 
dojść do zrozumienia praw, którym ono podlega i w ten sposób zdać sobie sprawę także z sił, 
które warunkują rozmaite przejawy społecznego bytu człowieka6. 

Spośród wszystkich determinant zawiadujących naturą Cybulski zdecydowa-
nie wyróżnia dwie reguły obowiązujące tak w świecie przyrody, jak i w świecie 
ludzkim. Ma tu na uwadze, po pierwsze, prawo (albo też – jak pisze – instynkt) 
samozachowania tak indywidualnego, jak i gatunkowego, które nakazuje każ-
demu gatunkowi przetrwanie za wszelką cenę i stwarzanie jak najdogodniej-
szych warunków dla jego istnienia7; po drugie, prawo postępu narzucające 
wszystkim gatunkom istot proces udoskonalania się (przystosowywania się do 
zmiennych warunków bytowania) w  imię rosnących ciągle potrzeb jednost-

4  N. Cybulski, Z rozmyślań nad społecznym życiem człowieka. Psychofizjologiczne podsta-
wy przewrotów społecznych, Kraków 1919, s. 7–8.

5  Tamże, s. 4.
6  Tamże.
7  Tamże, s. 7, 13.



91Napoleona Cybulskiego teoria przewrotów społecznych

kowych i gatunkowych8. Na szczególną uwagę zasługuje tutaj prawo drugie. 
Wiąże z nim bowiem Cybulski zasadę postępującej specjalizacji w wypełnia-
niu określonych ról przez jednostki w ramach gatunków tworzących organizmy 
społeczne, jak np. wśród mrówek, pszczół czy wreszcie ludzi. Zasada ta jego 
zdaniem, poprzez wprowadzanie ściśle sprecyzowanego społecznego podzia-
łu pracy oraz wynikającej stąd stratyfikacji społecznej, pozwala tym właśnie 
społeczeństwom w miarę sprawnie funkcjonować na płaszczyźnie życia spo-
łecznego9.

Jednocześnie w  tym właśnie punkcie Cybulski dostrzega zarzewie możli-
wych defektów, zwłaszcza ludzkiej organizacji społecznej. Stwierdza on otóż, że 
społeczny podział pracy wymaga zróżnicowanego rodzaju wysiłku: od najprost-
szego fizycznego do niezmiernie wyrafinowanego umysłowo – by wskazać jedy-
nie graniczne punkty jego form. Podkreślając, że wszystkie bez wyjątku rodzaje 
pracy są z punktu widzenia ogólnospołecznego równowartościowe, zarazem za-
uważa polski uczony, iż ze względu na wysiłek jednostkowy (uwzględniający 
osobnicze zdolności, umiejętności, wykształcenie itp.) praca jest niepomiernie 
zróżnicowana i w zasadzie niemożliwa do porównawczego oszacowywania. Stąd 
właśnie jego zdaniem wynika właściwy społeczeństwu ludzkiemu mechanizm 
kształtowania się wspomnianego uprzednio „niezadowolenia społecznego”. Naj-
ogólniej bierze się on z punktu widzenia osobniczego i sprowadza się najczę-
ściej do „nienawiści nie tylko względem samej pracy, niezadowolenia względem 
swego zawodu, względem każdej sytuacji, w której jednostka się znajduje, tylko 
dlatego, że istnieją inne sytuacje, inne zawody, które mogą być, lub się wyda-
ją, lepszymi, wymagającymi mniej pracy i trudu”10. Twierdzi więc Cybulski, że 
w  społeczeństwie ludzkim zasada podporządkowania interesu jednostkowego 
celom ogólnym (tj. społecznym w sensie gatunkowym) nie ma powszechnego 
zastosowania. Wyjaśnia ten wyjątek od uniwersalności w końcu reguły natury 
tym, że człowiek wyzwoliwszy się spod panowania instynktu (który kieruje 
społecznościami świata zwierzęcego), jeszcze nie osiągnął w swym pochodzie 
dziejowym świadomości gatunkowej. I w tym to momencie, podkreślając pry-
mat myślenia jednostkowego nad gatunkowym, doszukuje się Cybulski głównej 
przyczyny „niezadowolenia społecznego”.

W kontekście prezentowanej wizji bytu społecznego Cybulskiego należy 
zwrócić uwagę na jeszcze jeden jej charakterystyczny element. Otóż polski 
uczony utrzymuje, iż na gruncie kapitalistycznej formuły organizacji społeczeń-
stwa ludzkiego (Europy w  szczególności) możliwe jest osiągnięcie konsensu 

8  Tamże, s. 14.
9  Tamże, s. 5. Ideę taką propagował wcześniej w swej nauce o cywilizacji Erazm Majewski, 

por. Nauka o cywilizacji, t. 1, Warszawa 1908, s. 33–36. 
10  N. Cybulski, Z rozmyślań nad społecznym życiem człowieka..., s. 17.



92 Leszek Gawor

społecznego, którego celem nadrzędnym ma stać się współpraca wszystkich 
jednostek na rzecz realizacji gatunkowego postępu. Platformą owego wspól-
nego działania ma być – co mocno w duchu pozytywistycznego solidaryzmu 
Cybulski podkreśla – wykształcenie poczucia moralnej wspólnoty ludzi jako 
gatunku oraz świadomości roli, jaką odgrywa jednostka w nierozerwalnym jej 
związku ze społeczeństwem. W tym sensie pisze: 

każda organizacja ludzka, społeczna czy państwowa wymaga przede wszystkim więzów moral-
nych, wynikających z wrodzonych nam tendencji etycznych, opartych na świadomym, wyrozu-
mowanym przeświadczeniu każdego człowieka o pożyteczności danej organizacji11. 

Zatem Cybulski uważa, iż niezbyt dobrej organizacji społeczeństwa Europy 
z przełomu ostatnich stuleci, przejawiającej się w „społecznym niezadowole-
niu”, można stosunkowo łatwo zapobiec, choćby w  sferze świadomości, i  tą 
drogą niewielkich w istocie retuszy utrzymać społeczny status quo. Jego zda-
niem w osiągnięciu tego celu nie powinna przeszkodzić nawet socjaldarwini-
styczna „walka o byt, jako zjawisko przymusowe w naturze nie tylko pomiędzy 
pojedynczymi jestestwami żywymi, lecz także ich organizacjami”12, gdyż wraz 
z rozwojem gatunku ludzkiego, uważa Cybulski, rozprzestrzenia się idea wspól-
noty gatunkowej zapobiegająca bratobójczym walkom. Przykładem realizacji 
tej idei jest dla niego powstała w 1919 r. Liga Narodów, zaczątek myślenia o lo-
sach ludzkości w kategoriach gatunku, pojmowana przezeń jako ogólnoludzka 
instytucja stojąca na straży politycznego porządku nie tylko między poszczegól-
nymi narodami, grupami społecznymi, ale i całej ludzkości.

Tak więc naturalistyczna interpretacja rzeczywistości społecznej dokonana 
przez Cybulskiego, przy założeniu trwałego oparcia struktury społecznej Eu-
ropy na prawach natury, wyklucza możliwość upadku cywilizacji europejskiej. 
Interpretacja ta stanowi swoją drogą bardzo ciekawe uzasadnienie ideologii 
konserwatyzmu wobec tzw. kwestii społecznej. Jednakże zauważa Cybulski, że 
takie naturalistyczne (w sensie pozytywistycznym – naukowe) ujęcie rzeczywi-
stości społecznej w dziejach ludzkich nigdy nie było dominujące. Polski uczony 
stwierdza, że człowiek w swym pochodzie dziejowym często błądził, konstru-
ując przeróżne koncepcje społeczne, które nie uwzględniając praw natury, za-
zwyczaj dowolnie wytyczały cele i zadania gatunku ludzkiego13. Takimi kon-
cepcjami są według niego wszystkie religie, które zawierając częściowo cenne 
składniki – jak choćby elementy ogólnoludzkiej etyki – niemniej jednak są kon-
strukcjami apriorycznymi. Takimi też koncepcjami są jego zdaniem powstałe 
na przełomie XIX i XX w. „prądy reformacyjne” stawiające sobie za zadanie 

11  Tamże, s. 30.
12  Tamże, s. 28.
13  Tamże.



93Napoleona Cybulskiego teoria przewrotów społecznych

poprawę bytu społecznego przez radykalną przebudowę organizacji społecznej 
kultury europejskiej. Do nurtów tych zalicza Cybulski przede wszystkim bol-
szewizm i socjalizm, o których pisze:

mam to przekonanie, że ani u nas, ani nawet w całej zachodniej Europie ludzie nie zdają sobie 
sprawy z tego, że nie tylko bolszewizm rosyjski, ale cały reformatorski kierunek, który nazywa-
my socjalizmem, w tej swojej formie, w której dotychczas występował, jest na wskroś ruchem 
antyspołecznym, jest bowiem z gruntu sprzecznym z tendencją [wyrazicielami której są instynkt 
samozachowawczy i zasada postępu – LG.], która leży w naturze każdej organizacji społecznej 
[...] nie tylko człowieka [...] ale i innych istot, żyjących w układach społecznych14.

Według Cybulskiego bolszewizm (utożsamiany przez niego z  systemem 
społeczno-politycznym opartym na dyktaturze proletariatu; Cybulski nie używa 
nigdzie określenia komunizm) oraz socjalizm (ideologia mas pracujących) wy-
rosłe na bazie wzmiankowanego „niezadowolenia społecznego” – w intencjach 
są więc koncepcjami szlachetnymi. Pisze również, że „nie mamy podstawy wąt-
pić, iż promotorami nowych kierunków myśli społecznej oraz twórcami no-
wych doktryn są [...] jednostki najwrażliwsze, najbardziej odczuwające istnieją-
ce tarcia społeczne i cierpienia najbardziej upośledzonych”15, wykluczając tym 
wszelkie spiskowe teorie dziejów, dopatrujące się w  rewolucji bolszewickiej 
i ruchu socjalistycznym tajnej inspiracji ze strony np. agentury żydowskiej. Nie-
mniej jednak uważa, że są te „prądy reformacyjne” dla cywilizacji europejskiej 
zabójcze, gdyż proponują budowę nowego ładu społecznego na podstawie wy-
dumanych idei niemających jakiegokolwiek związku z ontycznymi podstawami 
bytu zapisanymi we wspólnych prawach rzeczywistości tak świata przyrody, 
jak i świata społecznego ludzi. W tych zatem nurtach myśli, szczególnie w ob-
liczu sporej popularności socjalizmu na początku XX w. w Europie, a i prak-
tycznego wymiaru idei nowego społeczeństwa w postaci Rosji bolszewickiej, 
Cybulski jednoznacznie dopatruje się najistotniejszych źródeł mogącej nastąpić 
destrukcji europejskiej formacji kulturowej.

W rozpościerającej się z tego punktu perspektywie Cybulski podjął dwie 
istotne w swej refleksji nad stanem europejskiego społeczeństwa kwestie: uka-
zania zasadniczych błędów tkwiących u teoretycznych podstaw ruchów zagra-
żających fundamentom cywilizacji europejskiej oraz wytłumaczenia przyczyn 
fenomenu powodzenia owych „fałszywych” – jak je ocenia – „prądów refor-
matorskich”.

Kardynalnym teoretycznym defektem socjalizmu jest, zdaniem Cybulskie-
go, bazowanie na przekonaniu, iż budowa nowego bezklasowego i sprawiedli-
wego porządku społecznego musi być poprzedzona radykalnym zniszczeniem 

14  Tamże, s. 13.
15  Tamże, s. 8.



94 Leszek Gawor

starego. Wspiera się to przekonanie na błędnej koncepcji człowieka. Socjalizm 
bowiem zakłada za Rousseau, że człowiek z natury jest dobry, a tylko wycho-
wanie, czy też ogólniej – warunki społeczne, czynią go istotą niedoskonałą. 
Otóż nie można dowieść – utrzymuje Cybulski – że naprawa niezadowalającego 
społeczeństwa jest możliwa poprzez przywrócenie człowiekowi pierwotnego 
instynktu prospołecznego i altruistycznego, przez co socjalizm rozumie totalną 
likwidację aktualnie istniejących instytucji społecznych i  budowanie nowego 
ładu od „bezgrzesznego” początku. Zamysł taki jest nierealny tak z  powodu 
braku pewności, że budowana od podstaw nowa organizacja społeczna będzie 
lepsza od dotychczasowej i czy nie pójdzie tą samą drogą, co stara; jak i z przy-
czyny zerwania ciągłości rozwoju gatunku ludzkiego, do czego sprowadza się 
likwidacja zastanego porządku rzeczy16.

Inną teoretyczną wadą nowych „prądów reformatorskich jest brak – jak 
twierdzi Cybulski, zapominając tu o XIX-wiecznym socjalizmie utopijnym – 
choćby zarysu planu przyszłej, idealnej organizacji społecznej, przez co pro-
gram socjalizmu i bolszewizmu sprowadza się w istocie do haseł nawołujących 
jedynie do zniszczenia zastanych struktur społecznych.

Jedynym elementem nowych doktryn wybiegającym w  przyszłość jest 
w opinii polskiego uczonego głoszenie powszechnej sprawiedliwości, dobro-
bytu, równości i szczęścia wszystkich ludzi, możliwych do osiągnięcia natych-
miast po usunięciu dotychczasowego ustroju społecznego. Dla Cybulskiego jest 
to element myślenia życzeniowego, utopijnego i w swej naiwnej wierze przy-
pominającego religijne wizje eschatologiczne lokujące krainy szczęśliwości nie 
w granicach doczesności, a w obszarach dostępnych człowiekowi wyłącznie po 
śmierci. Zresztą trafnie dostrzega Cybulski w tych doktrynach strukturę sakral-
ną (o czym pisał znacznie później i obszerniej Eliade) stwierdzając, że socjalizm

nie opiera się na doświadczeniu, ani na obserwacji faktów zewnętrznych, ale wyłącznie na we-
wnętrznym przekonaniu jej twórców, i skutkiem tego ma wszystkie cechy kultu religijnego, który 
powstając pod wpływem wiary jednostki w prawdziwość i  nieomylność przyjętej zasady, być 
może w najlepszej myśli, zostaje rozpowszechniony zupełnie tak samo, jak były rozpowszech-
niane kulty religijne17.

Następnie Cybulski zwraca uwagę na aspekt ekonomiczny głoszonej przez 
socjalizm nowej idei społeczeństwa. W tej mierze wychodzi od konstatacji, iż 
doktryna ta 

nie uwzględnia żadnych innych potrzeb człowieka o ducha ludzkiego, prócz potrzeb material-
nych i na pierwszy plan wysuwa nie jakieś cele i dążenia idealne, które przez szereg tysiącleci 
przyświecały ludzkości [...] lecz za jedyną wartościową rzecz przyjmuje [...] istotę cielesną [czło-

16  Tamże, s. 9.
17  Tamże, s. 12.



95Napoleona Cybulskiego teoria przewrotów społecznych

wieka – LG] nadając w ten sposób znaczenie wyłącznie sile fizycznej, o ile ta dostarcza w swym 
zastosowaniu praktycznym produktów pracy bezpośredniej użyteczności18.

Stąd wywodzi się jego zdaniem nieuwzględnianie przez socjalizm zróżnicowa-
nej wartości pracy oraz przypisanie pracy fizycznej (mechanicznej – jak pisze) 
funkcji podstawy szacowania jakości pracy. W konsekwencji przynosi to w sfe-
rze produkcyjnej postulaty ograniczenia czasu pracy i podniesienia wynagro-
dzeń (to zasadniczy punkt programu socjalizmu), zaś w obszarze myśli: 

zupełne lekceważenie, postponowanie nie tylko samej pracy umysłowej, ale i wszelkich wyników 
tej pracy, chociaż [jak Cybulski ironicznie zauważa] niepodobna przypuszczać by apostołowie 
[socjalizmu – LG], którzy [...] przeważnie werbują się z warstw inteligenckich, nie zdawali sobie 
sprawy ze znaczenia, jakie praca umysłowa ma dla dobrobytu społecznego i potrzeb ludzkich19.

To widoczne w socjalizmie nieliczenie się z zasadą społecznego podziału pracy 
jest dla Cybulskiego szczególnie ważkim dowodem destrukcyjności „prądów 
reformatorskich” dla europejskiego społeczeństwa.

Wreszcie zarzuca Cybulski socjalizmowi, ruchowi reprezentującemu jed-
ną tylko klasę społeczną, uzurpację przemawiania w  imieniu całej ludzkości. 
Z punktu widzenia gatunku ludzkiego jest to nie do przyjęcia. Tym bardziej, 
iż w  łonie myśli socjalistycznej istnieje szereg zróżnicowanych ugrupowań 
i wszelkie z nich mają ten sam cel na uwadze, a mianowicie: 

możliwie dokładne przekształcenie dzisiejszego społecznego ustroju świata i  wszczepienie 
w umysły jak najszerszych mas wiary w to, że tylko ten pogląd na świat, który dana partia repre-
zentuje, posiada wartość dla ludzkości i że tylko on zapewnia jej najlepszą przyszłość20. 

Łączy się z taką sytuacją w ruchu socjalistycznym walka frakcyjna między par-
tiami, sektami czy odłamami ugrupowań reformatorskich, przynosząca w  re-
zultacie fanatyczną nienawiść do wszystkich „nieprawomyślnych” – nie tylko 
przeciwników budowy nowego ładu, ale i  tych, którzy proponują odmienne 
widzenie „świetlanej przyszłości”. Tym właśnie fundamentalistycznym nasta-
wieniem ruchu socjalistycznego i  komunistycznego (bolszewizmu) Cybulski 
tłumaczy terror rewolucji bolszewickiej i z godną uwagi przenikliwością zary-
sowuje obraz wewnętrznych tarć ruchu robotniczego, szczególnie uwidocznio-
nych w latach późniejszych.

Przedstawione cechy nowych „prądów reformatorskich” w opinii Cybul-
skiego zdecydowanie dyskredytują socjalizm i bolszewizm jako wyrazicieli ko-
nieczności zasadniczego przebudowania społecznej organizacji Europy. Ruchy 
te ani nie opierają się na analizie rzeczywistej struktury społecznej organizacji 

18  Tamże, s. 11.
19  Tamże.
20  Tamże, s. 10–11.



96 Leszek Gawor

gatunku ludzkiego, ani nie uwzględniają najogólniejszych reguł społecznego 
współżycia i rozwoju, ani nie potrafią, poza niszczycielskimi zapędami, zaofe-
rować konkretnej wizji nowego, lepszego ładu. Z tych też względów zasługują 
one nie tylko na odrzucenie, ale wręcz – z powodu niebezpieczeństw, na jakie 
narażają społeczeństwo europejskie – na wyeliminowanie z życia społecznego 
Europy.

Należy zwrócić tutaj jeszcze uwagę na charakterystyczny rys ocen so-
cjalizmu i, przede wszystkim, bolszewizmu (komunizmu) ferowanych przez 
Cybulskiego. Otóż szczególnie po rewolucji bolszewickiej w Polsce ukazało 
się wiele katastroficznych w wymowie opisów, skupiających się na brutalno-
ści i okrucieństwie, wprowadzania nowego ustroju społecznego. Wystarczy tu 
przywołać teksty choćby tylko myślicieli społecznych: Konecznego czy Zdzie-
chowskiego21. W  tym kontekście refleksje Cybulskiego są pozbawione pier-
wiastka emocjonalnego; jego krytyka idei socjalizmu ma charakter wyłącznie 
racjonalny.

Najbardziej oryginalną jednak częścią społecznej refleksji Cybulskiego 
jest bez wątpienia analiza przyczyn rozprzestrzeniania się idei socjalistycznych 
w szerokich kręgach społeczeństwa europejskiego początku XX w. Przystępu-
jąc do omówienia tej kwestii, Cybulski zauważa, że: 

Próby urzeczywistnienia w praktyce życia tych nowoczesnych społecznych doktryn na każdym 
kroku nasuwają fakty, których niepodobna wytłumaczyć ani złą wolą, albo jakąś wrodzoną skłon-
nością przywódców do szkodzenia swemu własnemu społeczeństwu, ani jakimś dziwnym stanem 
lub brakiem inteligencji u przywódców i mas, analogiczne bowiem fakty powtarzają się jedna-
kowo tak u nas, jak i w Niemczech, tak we Francji, jak i w Anglii i to nas zmusza do przypusz-
czenia, że w tych współczesnych ruchach społecznych muszą w grę wchodzić nie indywidualne, 
lecz inne, o wiele potężniejsze czynniki, wynikające z ogólnych cech natury ludzkiej, zależne 
od właściwości organizacji umysłu ludzkiego, które kierują psychiką i świadomością zbiorową 
całego danego społeczeństwa, i w ostatecznej instancji decydują o sprawach, które w łonie tego 
społeczeństwa się rozgrywają”22. 

W tym momencie pojawia się w refleksji Cybulskiego motyw tragiczności euro-
pejskiego społeczeństwa, które poniekąd samo prokuruje sobie sytuację zagro-
żenia. Stwierdza on bowiem, że 

rozpatrując każde zjawisko społeczne jako przejawy działania pewnych sił natury, uważając świa-
domą i uczuciową akcję człowieka jako jeden z objawów czynności tych sił, musimy z koniecz-
ności przyjść do wniosku, że i  obserwowany obecnie fakt wstrząsu budowy społecznej może 
być tylko skutkiem działania tych sił, że mógł się rozwijać i nastąpić tylko dzięki temu, że się 
tak ułożyły warunki do powstania tego faktu niezbędne, że sama akcja tego lub innego agitatora 
nie byłaby skuteczną, gdyby nie było warunków sprzyjających, do których przyczyniło się samo 

21  Por. M. Zdziechowski, W obliczu końca, Wilno 1938, a zwłaszcza jego szkic z lat wcze-
śniejszych Czerwony terror; F. Koneczny, Rozwój moralności, Lublin 1938, por. s. 16–19.

22  N. Cybulski, Z rozmyślań nad społecznym życiem człowieka…, s. 15–16.



97Napoleona Cybulskiego teoria przewrotów społecznych

społeczeństwo. Jeśli obecne zaburzenia w ustroju społecznym sprawią ludzkości pewną szkodę, 
cofną jej życie społeczne lub kulturalne o kilka lat lub kilkanaście wieków wstecz, odpowiedzial-
ność spaść musi nie tylko na tego, kto bieg tych zaburzeń wywołał lub przyśpieszył, ale w równej 
mierze i na same społeczeństwa, że wywołanie takiego zaburzenia umożliwiły23. 

Tym samym dopuszcza Cybulski potencjalną perspektywę nieuniknionej prze-
budowy tradycyjnego ustroju społecznego Europy, wiodącej – o ile będzie prze-
biegała ona pod dyktando nowych „prądów reformatorskich” – wprost do osta-
tecznej katastrofy polegającej na zaprzestaniu stosowania się gatunku ludzkiego 
do podstawowych praw (instynktów) życia społecznego.

Cybulski szerzej ową perspektywą nie zajmuje się; koncentruje natomiast 
swą uwagę na owych czynnikach natury, które oddziałując na społeczeństwa 
ludzkie, umożliwiają im wstąpienie na drogę autodestrukcji. Czynników tych 
doszukuje się on na gruncie psychologii i  psychofizjologii. Szczególną uwa-
gą w tym względzie obdarza zjawisko właściwe ludzkiemu działaniu polega-
jące na tym, że pewne rodzaje indywidualnej aktywności człowieka, wywołane 
głównie czynnikami emotywnymi, charakteryzują się pominięciem czy zanie-
chaniem racjonalnego kontrolowania tego typu poszczególnych zachowań przy 
pełnej świadomości ich aktualnego występowania.

Tak postępujemy – pisze Cybulski – zwykle pod wpływem gniewu lub innych afektów [...] kiedy 
nasz sąd i rozwaga zostają przytłumione, a mogą być nawet zupełnie nieczynne. Jest to działanie 
jakby mimowolne; chociaż wobec wszelkich ustaw jesteśmy za takie działanie odpowiedzialni, ze 
stanowiska jednak fizjologii musimy traktować je na równi z odruchami i nazywać takie akty od-
ruchem psychicznym, o którym mamy świadomość, którego jednakże dzięki brakowi odpowied-
nich mechanizmów z winy swojej wrodzonej organizacji, wychowania lub własnego zaniedbania, 
zatrzymać, uregulować nie jesteśmy w stanie24.

Następnie, zgodnie z pozytywistycznym duchem, Cybulski stwierdza, iż skoro 
na gruncie tak jednostkowym, jak i społecznym obowiązują takie same prawa, 
to i w zakresie przyjmowanego przez niego istnienia obszaru psychiki zbiorowej 
(analogicznej do psychiki indywidualnej – psychiki narodów czy wyróżnionych 
grup społecznych), także występuje zjawisko odruchu psychicznego.

I tu – zauważa – podobnie jak u jednostki, także akty społeczne, pozostające w związku z psy-
chiką społeczną, są tym silniejsze, im mniej są kontrolowane świadomością i rozwagą społeczną 
i skutkiem tego są zawsze aktami groźnymi, połączonymi z mniejszymi lub większymi katastro-
fami społecznymi25.

Poza odruchem psychicznym Cybulski w sferze psychiki tak indywidual-
nej, jak i zbiorowej wyróżnia inne jeszcze mechanizmy przymuszające człowie-

23  Tamże, s. 19
24  Tamże.
25  Tamże, s. 20.



98 Leszek Gawor

ka do podejmowania określonych działań bez poprzedzającego tę aktywność 
namysłu. Do głównych w tym względzie mechanizmów zalicza on sugestię oraz 
imitację. Przez sugestię rozumie tu względną łatwość ulegania jednostek i mas 
ludzkich wpływom innej, mocnej i przywódczej psychiki; zaś przez imitację – 
tendencję naśladowczą, uleganie tzw. owczemu pędowi. Zakres oddziaływania 
tych mechanizmów jest niezmiernie szeroki, od zachowań zewnętrznych, przez 
obszar myśli, do sfery emotywnej. Lecz najistotniejszą dla Cybulskiego cechą 
tych psychofizjologicznych zjawisk jest to, że o ile w życiu jednostkowym od-
grywają one marginalną rolę, to

wady te nabierają kolosalnego znaczenia z chwilą, gdy się ujawniają u mas, w tłumie zebranym 
na jednym miejscu lub w  pewnych organizacjach społecznych. Odporność człowieka, gdy on 
występuje jako masa, choćby nawet zupełnie przypadkowa, na sugestię [i imitację – LG] jest nad-
zwyczaj mała [...]; myśl, nawet najbardziej zbrodnicza, rzucona w tłum, jak błyskawica, obejmuje 
umysły, które wskutek mniejszego lub większego podniecenia [...] niezdolne są do żadnej rozwa-
gi, do żadnej oceny tej myśli. Myśl taka, jak zarazek najstraszniejszej choroby zakaźnej, przenosi 
się i udziela coraz nowym jednostkom, szerząc zniszczenie w samych podstawach umysłowej 
równowagi każdej jednostki, a więc w rezultacie i całej masy26.

Posługując się tu wyraźnymi zapożyczeniami z teorii naśladownictwa Tar-
de’a oraz z koncepcji zaraźliwości uczuć i myśli przyjmowanych przez tłum 
Le Bona, Cybulski w powyższy mechanizm bezwiednych odruchów psychicz-
nych wpisuje więc wiele społecznych zjawisk o  szerokim zasięgu. Twierdzi 
on przy tym, że w historii ludzkości, od czasu do czasu, zdarzają się okresy 
szczególnego nasilenia występowania mimowolnej sugestii i imitacji przybie-
rających wówczas formę wręcz – jak pisze – „epidemii psychiczno-nerwowej”. 
Do jej bezpośrednich objawów społecznych zalicza wszelkie masowe zjawi-
ska, takie jak: narodziny nowych religii, powstania narodowe, zapał wojen-
ny (którym nota bene tłumaczy zmagania I wojny światowej), umożliwiający 
poszczególnym odłamom gatunku ludzkiego toczyć nawet kilkudziesięciolet-
nie nieustanne walki, czy ruchy rewolucyjne; słowem wszystkie te znaczące 
historycznie wydarzenia, które powodują społeczne zaburzenia – czyli, jak je 
określa, „przewroty społeczne”. I właśnie – co stanowi kwintesencję społecz-
nej refleksji Cybulskiego – społeczeństwo europejskie z przełomu XIX i XX 
stulecia przechodzi taką „psychiczno-nerwową epidemię”, skutkiem której 
następuje w żaden inny sposób niewytłumaczalne bezwiedne rozprzestrzenia-
nie się idei socjalistycznych i bolszewickich, wiodące wprost do zasadniczego 
„przewrotu społecznego” w  podstawach społecznej organizacji europejskiej  
cywilizacji.

26  Tamże, s. 21.



99Napoleona Cybulskiego teoria przewrotów społecznych

Niepokój Cybulskiego odnośnie najbliższych losów społeczeństwa eu-
ropejskiego dodatkowo wzmacnia fakt, że wzmiankowanej epidemii ulegają 
szczególnie nieuświadomione w celach rozwoju gatunkowego ludzkości niższe 
warstwy, które z pozycji elitarnych zaiste kuriozalnie opisuje, jako: 

wszystko to, co w swoich popędach życiowych sprzecznych z panującymi normami społecznymi 
lub etycznymi nie zdołało tych popędów dostatecznie złagodzić, unormować i zahamować wpły-
wami kultury i etyki i skutkiem tego odczuwa pewną sprzeczność, podobnie jak żydzi, ze swoim 
otoczeniem, jak to obserwujemy w znacznej części uczącej się młodzieży obojga płci, następnie 
wszystko to, co kulturalnie nie dorosło, a wskutek wychowania i życia nigdy nie może dojść do 
zrozumienia potrzeby hamowania w sobie popędów życiu społecznemu szkodliwych, jak skłon-
ność do próżnowania, chęć używania życia bez pracy, albo kosztem pracy wybieranej według 
własnego widzimisię, jak to widzimy w pewnej części warstw robotniczych; w końcu wszelkie 
jednostki o tendencjach zbrodniczych, które z natury swojej, ze swego przyrodzenia, posiadają 
bardzo słabe instynkty społeczne27. 

Z tych słów Cybulskiego wyraźnie przebija obawa intelektualisty przed nie-
spotykanym do tej pory masowym charakterem ideologii socjalistycznej. Ów 
masowy charakter dotyczy tak zasięgu tej ideologii, jak i wymiaru jakościowe-
go, odsłaniającego irracjonalną naturę szerokich kręgów popierających doktrynę 
socjalistyczną, określanych mianem masy, tłumu, plebsu czy motłochu. W sumie, 
zdaniem Cybulskiego, przyczynia się to wydatnie do wzmocnienia szans przepro-
wadzenia propagowanego przez ruch socjalistyczny „przewrotu społecznego”.

Z uwagi na realne niebezpieczeństwo, graniczące z katastrofą, zagrażające 
społeczeństwu ludzkiemu ze strony doktryny socjalistycznej Cybulski w spo-
sób dość zdecydowany nawołuje do przeciwstawienia się „prądom reforma-
torskim”: „ponieważ te doktryny wskutek zupełnej niezgodności z naturą czło-
wieka i z zasadniczymi prawami, którym on podlega, dążeniu do lepszego bytu 
stawiają nowe przeszkody, więc oczywiście ludzkość ma prawo i obowiązek 
im, jako szkodliwym całości, przeciwdziałać”28. W tym względzie Cybulski nie 
wymienia środków, którymi w imię interesu gatunku ludzkość winna się posłu-
żyć, by położyć kres ideologii socjalistycznej. W każdym razie sądzić należy, że 
nie zmierzał on w kierunku ogłoszenia świętej krucjaty przeciw socjalizmowi 
i komunizmowi, jak to na ten przykład czynił Zdziechowski29. Zdaje sobie bo-
wiem Cybulski sprawę z tego, iż popularność socjalizmu to nie tylko „epidemia 
psychiczno-nerwowa”, ale i  „niezadowolenie społeczne”. Stąd też, w  sposób 
bardzo zdroworozsądkowy, zaznacza, 

27  Tamże, s. 25.
28  Tamże, s. 29.
29  Idea antykomunistycznej krucjaty jest lejtmotywem twórczości Zdziechowskiego, po-

czynając od: Europa, Rosja, Azja, Wilno 1922; przez: Napoleon III. Szkice dziejów jego życia 
i pracy, Wilno 1931; por. tu zwłaszcza s. IX, aż do: Widma przyszłości, Wilno 1939.



100 Leszek Gawor

że walcząc z doktrynami burzącymi obecny ustrój, ludzkość przede wszystkim ma obowiązek, po-
wiem więcej, nawet mus, tak zmodyfikować i przekształcić swój dotychczasowy byt społeczny, by 
w rzeczywistości powstały odpowiedniejsze warunki, niż obecnie, dla rozwoju wszystkich tych kie-
runków myśli, które są niezbędne do wzniesienia ludzkości na coraz wyższe szczeble umysłowego 
rozwoju, co wyraźnie wynika z obowiązków nakazanych człowiekowi samą jego naturą30.	

III

W świetle zaprezentowanych wiodących wątków społecznej refleksji Na-
poleona Cybulskiego jej autor uwidacznia się jako polski typowy przedstawiciel 
pozytywistycznej filozofii, uprawianej wszak już w okresie modernistycznym 
i  postawionej w  obliczu konieczności ustosunkowania się do nowych, dotąd 
w Europie niespotykanych na tak szeroką skalę, zjawisk społecznych w postaci 
masowych ruchów ideologiczno-politycznych czy zapoczątkowanych rewolu-
cją bolszewicką zmian tradycyjnych europejskich struktur społecznych.

W kontekście pozytywistycznej orientacji Cybulskiego należy zwrócić uwa-
gę na akcentowanie przezeń empirycznego charakteru wszelkich dociekań nauko-
wych. Szczególnie wyraźnie widać to w stanowisku, jakie zajął on w sporze wita-
listów z mechanicystami na gruncie nauk przyrodniczych, twierdząc, iż jeden, jak 
i drugi kierunek zbyt małą wagę przywiązuje do empirycznych podstaw formu-
łowanych teorii oraz w związku z tym pisząc, że spór ten „może nie był zupełnie 
bezużyteczny dla nauki, lecz w gruncie rzeczy jest pozbawiony wszelkich pod-
staw naukowych”31. Ale i na gruncie refleksji społecznej motyw ten przebija się 
na plan pierwszy zwłaszcza tam, gdzie Cybulski dyskredytuje – zgodnie z pozyty-
wistycznym nastawieniem – religijne formy świadomości (pozostałości religijnej 
fazy rozwoju ludzkości), jak i wszelkie aprioryczne (metafizyczne) konstrukcje 
myślowe postulujące przebudowę społecznej organizacji gatunku ludzkiego i nie-
liczące się z empiryczną rzeczywistością (z prawami nią zawiadującymi).

Niewątpliwie pozytywistycznej proweniencji jest także naturalistyczny cha-
rakter refleksji społecznej Cybulskiego. Przejawia się on tak w przyjmowanych 
przez niego założeniach metodologicznych, mechanicznie utożsamiających 
świat ludzki z naturą oraz jednostkę ze społeczeństwem, jak i przedstawianej 
wizji solidarystycznego społeczeństwa zawierającej elementy pozytywistycznej 
utopii społecznej (np. H.G. Wellsa).

Jest Cybulski wszakże pozytywistą „przebywającym” już w okresie moder-
nizmu, stąd więc wywodzi się jego zainteresowanie psychologicznym aspek-

30  N. Cybulski, Z rozmyślań nad społecznym życiem człowieka…, s. 29.
31  Tenże, O współczesnym witalizmie i mechanicyzmie, „Rocznik Akademii Umiejętności 

w Krakowie”, R.1903/1904, Kraków 1904, s. 172.



101Napoleona Cybulskiego teoria przewrotów społecznych

tem ludzkiej egzystencji przybierające formę fascynacji psychosocjologią, 
zabarwione przy tym scjentystyczną tęsknotą za dogłębnym rozszyfrowaniem 
psychofizjologicznych mechanizmów rządzących społeczeństwem ludzkim. To 
nastawienie wybornie ilustruje następująca jego myśl: 

Sądzę, że przyjdzie czas z postępem pracy naukowej, że cała ludzkość zrozumie i uzna, że każ-
dy fakt, każde zjawisko, w naturze martwej czy żywej, bywa tylko wynikiem pewnego zespo-
łu i układu sił, czynników, którymi ten fakt jest uwarunkowany [...]; gdybyśmy mieli [...] do-
kładną znajomość motywów i sił, które kierują psychiką społeczną, potrafilibyśmy z taką samą 
dokładnością przewidzieć, a  może nawet kierować wszystkimi ruchami i  przejawami działań  
społecznych32.

Z  tych metodologiczno-filozoficznych pozycji Cybulski stawia diagnozę 
odnoszącą się do społeczeństwa europejskiego początku XX stulecia, przeży-
wającego okres społecznych niepokojów, ideologicznego wrzenia, rewolucyj-
nych zmian i militarnych starć. Odpowiedzialnością za ten stan rzeczy obarcza 
polski uczony wszelkie „prądy reformatorskie”, które nie licząc się z  obiek-
tywnymi prawidłowościami rzeczywistości, w  tym głównie świata ludzkiego 
(gatunku ludzkiego), starają się radykalnie przeobrazić społeczną organizację 
w  pierwszym rzędzie cywilizacji europejskiej. Wśród tych nowych ideologii 
wyrastających na fali „społecznego niezadowolenia” najbardziej wpływowymi 
są według Cybulskiego socjalizm i komunizm (bolszewizm), które to nurty nie 
poprzestają jedynie na głoszeniu programów przebudowy społeczeństwa eu-
ropejskiego, ale i wcielają te hasła w praktykę życia społeczno-politycznego. 
Krytykując owe prądy ideologiczne (głównie przez opis ich defektów w sferze 
teoretycznej, unikając w  pozytywistycznym stylu wyrażeń wartościujących), 
jednocześnie polski uczony dostrzega w  części społeczeństwa europejskiego 
tego czasu skłonność do akceptacji planu budowy nowego ładu społecznego. 
Przyczyn tej sprzyjającej, najogólniej – socjalizmowi, atmosfery doszukuje się 
nie w  proteście wobec kapitalistycznego sposobu organizacji społecznej, na-
wet nie w atrakcyjności socjalistycznych haseł, lecz w swoistej intelektualnej 
bezwładności, umysłowym marazmie społeczeństwa europejskiego, które, jak 
uważa, na przełomie XIX i XX w. zatraciło swą żywotność, instynkt samoza-
chowawczy i w znacznej swej części uległo propagandzie i  agitacji „prądów 
reformatorskich”. Zjawisko to Cybulski łączy z psychofizjologicznymi właści-
wościami postaw ludzkich, z „odruchem psychicznym”, „sugestią” i „imitacją”, 
usiłując przez wskazanie na ten mało zbadany aspekt rzeczywistości z  jednej 
strony wytłumaczyć powodzenie doktryny socjalistycznej w społeczeństwie eu-
ropejskim, z drugiej zaś – ukazać mechanizm dokonującego się na jego oczach, 
katastroficznego dla Europy, „przewrotu społecznego”.

32  Tenże, Z rozmyślań nad społecznym życiem człowieka…, s. 26–27.



102 Leszek Gawor

Ale i w tej, tragicznej dla Europy, chwili Cybulski nie ulega defetyzmowi, 
znajdując pocieszenie we właściwym dla pozytywizmu optymizmie. Dlatego 
też, mimo alarmującej dla Europy diagnozy stanu jej społeczeństwa, poddanego 
socjalistycznej infiltracji, i w związku z antyspołecznym (wręcz „anty gatun-
kowym”) obliczem tej ideologii narażonego na ostateczne unicestwienie, pol-
ski uczony z scjentystyczną zaiste wiarą, traktując społeczne zjawiska masowe 
z przełomu wieków jako nic nieznaczące w historii gatunku ludzkiego incyden-
ty, jako efekt chwilowego pobłądzenia człowieka w swym rozwoju, kończy swą 
refleksję społeczną następującymi słowami:

Ludzkość wcześniej czy później pracą swej myśli świadomej, rozumnej i rozważnej przebije tę 
opokę sugestii, która niestety objęła masę najmniej odpornych umysłów, przyjdzie do otrzeź-
wienia i  z  konieczności nawróci na drogę, po której ją stale zmuszają kroczyć przedwieczne 
i niezłomne prawa natury33.

Bibliografia

Beck A., Profesor Napoleon Cybulski. Wspomnienia pośmiertne i ocena działalności naukowej, 
Warszawa 1919.

Cybulski N., Czy państwo i społeczeństwo mają obowiązek popierać naukę?, Kraków 1895.
Cybulski N., Fizjologia człowieka (wyd. 2, Kraków 1896).
Cybulski N., Nauka wobec wojny, Kraków 1918.
Cybulski N., O hypnotyzmie ze stanowiska fizyjologicznego, Kraków 1887.
Cybulski N., O  współczesnym witalizmie i  mechanizmie, „Rocznik Akademii Umiejętności 

w Krakowie”, R.1903/1904, Kraków 1904, s. 143–175.
Cybulski N., W sprawie organizacyi gospodarstw włościańskich, Kraków 1896. 
Cybulski N., Z rozmyślań nad społecznym życiem człowieka. Psychofizjologiczne podstawy prze-

wrotów społecznych, Kraków 1919.
Dobroczyński B., Idea nieświadomości w polskiej myśli psychologicznej przed Freudem, Kraków 

2005.
Koneczny F., Rozwój moralności, Lublin 1938.
Majewski E., Nauka o cywilizacji, t. 1, Warszawa 1908.
Mateja A., Recepta na adrenalinę. Napoleon Cybulski i krakowska szkoła fizjologów, Wołowiec 

2019.
Napoleon Nikodem Cybulski, Wikipedia [12.11.2024]. 
Skarga B., Hochfeldowa A., Polska myśl filozoficzna w epoce pozytywizmu [w:] 700 lat myśli 

polskiej. Filozofia i myśl społeczna w latach 1865–1895, cz. I, Warszawa 1980. 
Zdziechowski M., Europa, Rosja, Azja, Wilno 1922.
Zdziechowski M., Napoleon III. Szkice dziejów jego życia i pracy, Wilno 1931.
Zdziechowski M., W obliczu końca, Wilno 1938.
Zdziechowski M., Widma przyszłości, Wilno 1939.

Tekst przyjęty do druku: styczeń 2025
Tekst opublikowany: grudzień 2025

33  Tamże, s. 30



103Napoleona Cybulskiego teoria przewrotów społecznych

Napoleon Cybulski’s Theory of Social Upheavals

Abstrac t

The article discusses Cybulski’s (a recognized authority in the field of biology) criticism of 
“reform currents”, especially socialism (Bolshevism), spreading across Europe at the beginning 
of the 20th century through mindless imitation. He considers these trends to be the result of man’s 
confusion in interpreting the world and losing touch with his own species. According to Cybulski, 
all social upheavals are generally based on such misconceptions. In his criticism, he remains a po-
sitivist optimist and believes in overcoming all ideological aberrations (socialism and the distorted 
religious worldviews) and a return to pragmatism in social life.

Keywords: Napoleon Cybulski, imitation theory, naturalism, positivism, social upheaval, socialism


