
https://journals.ur.edu.pl/galisim

12
2025

ISSN 2450-5854

THIS JOURNAL IS OPEN 
ACCESS    CC BY-NC-ND  

DOI: 10.15584/galisim.2025.12.8

Krzysztof Bochenek
(Uniwersytet Rzeszowski, Polska) 
ORCID: 0000-0001-7849-642X

Marian Zdziechowski w kontekście modernizmu 
katolickiego

Marian Zdziechowski to ważna postać modernizmu katolickiego, europejskiej rangi. Jest też 
jedynym liczącym się Polakiem w nurcie katolicyzmu liberalnego na przełomie XIX i XX w. Jako 
człowiek mocno wierzący uważał, że modernizm daje szansę na odnowę Kościoła katolickiego, 
jego wpisanie się w nowoczesną rzeczywistość. Po encyklice Pascendi dominici gregis z 1907 r. 
potępiającej modernizm katolicki Zdziechowski wybrał wierność Kościołowi. Jednak jego głów-
ne dzieła Pestis perniciosissima z 1905 r., jak i Pesymizm, romantyzm a podstawy chrześcijaństwa 
z 1914 r. zawierają ważne dla modernizmu katolickiego treści. Zdziechowski był z tego powodu 
przedmiotem krytyki polskich przeciwników tego nurtu odnowy w Kościele. 

Słowa kluczowe: Marian Zdziechowski, modernizm katolicki, liberalny katolicyzm, filozofia re-
ligii, reforma Kościoła 

Wprowadzenie

Marian Ursyn Zdziechowski h. Rawicz (1861–1938), historyk idei, filolog, 
filozof1, związany m.in. z Uniwersytetem Jagiellońskim, był jedną z ważniej-
szych postaci mającego miejsce na przełomie XIX i  XX  w. w  Kościele ka-
tolickim kryzysu modernistycznego2. Właściwie jako jedyny Polak zaistniał 
w  ogólnoeuropejskim nurcie katolicyzmu liberalnego, a  znaczna liczba prac, 
które poświęcił zagadnieniom wpisującym się w  modernizm katolicki, była 

1  Zob. M. Zaczyński, Kiedy urodził się Marian Zdziechowski?, „Przegląd Literacki” 1986, 
nr 2, s. 143–145.

2  Studiował i uczył się w Petersburgu, Uniwersytecie Dorpackim, Zagrzebiu, Grazu i Ge-
newie. W 1888 r. przeniósł się na UJ, gdzie doktoryzował się na podstawie pracy „Mesjaniści 
i słowianofile”, której promotorem był prof. Stanisław Tarnowski. Przez 20 lat (1899–1919) był 
profesorem UJ, a potem Uniwersytetu Wileńskiego (1919–1932), gdzie pełnił m.in. funkcję rek-
tora (1925–1927). Zob. J. Skoczyński, Zdziechowski [w:] Encyklopedia filozofii polskiej, t.  2, 
Lublin 2011, s. 871.

http://dx.doi.org/10.15584/galisim.2025.12.8
https://orcid.org/0000-0001-7849-642X
https://pl.wikipedia.org/wiki/Herb
https://pl.wikipedia.org/wiki/Rawicz_(herb_szlachecki)
https://pl.wikipedia.org/wiki/1861
http://web.archive.org/web/20190726115902/https:/ruj.uj.edu.pl/xmlui/bitstream/handle/item/40876/zaczynski_kiedy_urodzil_sie_marian_zdziechowski_1986.pdf
https://pl.wikipedia.org/wiki/Uniwersytet_w_Tartu
https://pl.wikipedia.org/wiki/Zagrzeb
https://pl.wikipedia.org/wiki/Graz
https://pl.wikipedia.org/wiki/Genewa
https://pl.wikipedia.org/wiki/Genewa
https://pl.wikipedia.org/wiki/Stanis�aw_Kostka_Tarnowski
https://pl.wikipedia.org/wiki/Uniwersytet_Jagiello�ski
https://pl.wikipedia.org/wiki/Uniwersytet_Wile�ski
https://pl.wikipedia.org/wiki/Rektor
https://pl.wikipedia.org/wiki/Rektor


116 Krzysztof Bochenek

niewspółmierna do skąpej twórczości innych polskich myślicieli na ten temat. 
Utrzymywał też Zdziechowski dosyć bliskie kontakty z uznanymi w tym nurcie 
autorytetami europejskimi: M. Blondelem, L. Laberthonnièrem, R. Euckenem, 
G. Tyrrellem, A. Fogazzarem, G. Sarrazinem, A. Loisym, Sołowjowem, Tru-
beckim, Mereżkowskim, Bierdiajewem3, odwiedził w Jasnej Polanie Tołstoja, 
a dzieła modernistów czytał w oryginale bądź w tłumaczeniach na języki za-
chodnie4. Jak konstatował lapidarnie i dosadnie Czesław Miłosz, nie można jed-
nak powiedzieć, że Zdziechowski wywierał „większy wpływ na swoich”5, gdyż 
pozostał „myślicielem bez żadnej nadziei i odludkiem zrozpaczonym tym fak-
tem”6. Być może czytał go Leśmian i coś dla siebie mógł w nim znaleźć Stani-
sław Brzozowski, a może i Stanisław Ignacy Witkiewicz, konkludował Miłosz7. 
Eksponując wspomnianą samotność filozofa jako myśliciela religijnego oraz 
jego niewielką obecność w dyskursie katolickim, Artur Żywiołek uznał z kolei, 
że brała się ona z typowo polskiej, irracjonalnej niechęci do interioryzowania 
kwestii religijnych8.

W kontekście refleksji nad zaangażowaniem Zdziechowskiego w moder-
nizm katolicki podkreślić trzeba, że był on człowiekiem żarliwej wiary, któ-
rą konsekwentnie budował, począwszy od pierwszych prac: Mesjaniści i  sło-
wianofile czy Byron i jego wiek, poprzez dojrzałe studia: Wizja Krasińskiego, 
U opoki mesyanizmu, Pestis perniciosissima, a wreszcie w najobszerniejszym 
ze swych dzieł: Pesymizm, romantyzm a podstawy chrześcijaństwa9. Warto jed-
nak wspomnieć, że w 1915 r. pojawił się u niego poważny kryzys wiary zwią-
zany z samobójczą śmiercią młodszego syna Edmunda10. O tym, że symptomy 

3  Zob. M. Rogalski, Producenci margaryny? Marian Zdziechowski i polski modernizm ka-
tolicki, Wyd. Universitas, Kraków 2018, s. 85.

4  Zob. J. Skoczyński, Zdziechowski [w:] Encyklopedia filozofii polskiej…, s. 873; M. Gaw-
lik, Marian Zdziechowski (1861–1938) wobec modernizmu katolickiego, „Roczniki Teologiczne” 
2006–2007, t. 53–54, z. 7, s. 168.

5  C. Miłosz, Objętość katolicyzmu, „Znak” 2002, nr 7, s. 50.
6  C. Miłosz, Prywatne obowiązki, Wyd. Literackie, Warszawa 2001, s.  125–127. Por.  

W. Bolecki, Modalności modernizmu. Studia, analizy, interpretacje, wyd. Instytut Badań Literac-
kich PAN, Kryspinów 2012, s. 265.

7  Zob. C. Miłosz, Objętość katolicyzmu…, s. 51.
8  Zob. A. Żywiołek, Chrześcijaństwo wobec modernistycznych zagrożeń. Wokół myśli Ma-

riana Zdziechowskiego [w:] Drogi i rozdroża kultury chrześcijańskiej Europy, red. U. Cierniak,  
J. Grabowski, Częstochowa 2003, s. 579.

9  Zob. J. Skoczyński, Mariana Zdziechowskiego apologia wiary [w:] tenże, Wiedza i sumie-
nie. Z badań nad filozofią polską, Kraków 2009, s. 148.

10  Pomimo znajomości Zdziechowskiego z hierarchami Kościoła katolickiego pojawił się 
problem z katolickim pochówkiem samobójcy. Sam filozof nie chciał zgodzić się na wersję wy-
darzeń przyjętą przez policję i Kościół i chciał wierzyć, że śmierć syna, żyjącego w napięciu emo-
cjonalnym, wynikającym z zagrożenia powołaniem do wojska, była nieszczęśliwym wypadkiem, 
a nie samobójstwem. Zob. M. Rogalski, Producenci margaryny…, s. 137.



117Marian Zdziechowski w kontekście modernizmu katolickiego

tego kryzysu ujawniały się także później, dowiedzieć się można z listu, który  
25 VI 1934 r. napisał do niego Marian Massonius. Ten uznany filozof stwierdzał 
w nim, że w trakcie rozmowy, którą odbyli kilka dni wcześniej, Zdziechowski 
mówił mu, że zapewne do końca życia pozostanie praktykującym katolikiem, że 
nawet, o ile zajdzie potrzeba, będzie słowem i pismem bronił katolicyzmu, ale 
że utracił wiarę wewnętrzną11.

Obracając się przede wszystkim w orbicie duchowości francuskiej i rosyj-
skiej Zdziechowski pozostaje bez wątpienia w historii polskiej myśli religijnej 
postacią wyjątkową12. Współpracujący z nim Stanisław Stomma13 deklarował, 
że w dziedzinie religii właściwie Zdziechowskiego „całkowicie imituje. I  je-
śli on jest dla kogo złym katolikiem, to ja jestem katolikiem takim samym”14. 
Ludzie Kościoła, pisał Stomma, „przynajmniej ja tak to pamiętam, zachowy-
wali wobec Zdziechowskiego pewną doktrynalną ostrożność, rezerwę, a  jed-
nocześnie żywili dość wielki szacunek […] Zdziechowski w dzień powszedni 
przychodził na nieszpory do nieopalanej katedry (w Wilnie) pełnej «babek» ko-
ścielnych”15. Nawet krytyczny wobec Zdziechowskiego, w kontekście wyraża-
nia przez niego poglądów modernistycznych, o. Jacek Woroniecki, doceniając 
przywiązanie filozofa do katolickiej liturgii pisał: „ nie zamarło jeszcze zupełnie 
w  duszy Szanownego Profesora to, co nazywamy zmysłem katolickim «sensus 
catholicus», który sprawia, że z radością odczuwamy piękno życia Kościoła i ze 
zrozumieniem bierzemy w nim udział”16. Powyższy passus doskonale oddaje 
duchowość Zdziechowskiego bazującą na przekonaniu, że Kościół katolicki jest 
jedyną arką ocalenia w zalewającej świat fali zła. Z konstatacją tą wiązał on 
jednak wezwanie do pracy nad Jego wewnętrznym odrodzeniem oraz powin-
ność ostrzegania przed skutkami despotycznego i negującego wolność sumienia 
wiernych klerykalizmu, których sam zresztą, jako oskarżany o modernizm, do-
świadczał17.

11  Zob. M. Massonius, Dwa listy do Mariana Zdziechowskiego. List z 25 VI 1934, „Kronos” 
2014, nr 3, s. 225; tenże, Rozum w obliczu tajemnicy. Listy do Mariana Zdziechowskiego, „Znak” 
1983, nr 8, s. 1195.

12  Zob. C. Miłosz, Objętość katolicyzmu…, s. 50.
13  W latach 30. Stanisław Stomma (1908–2005), m.in. publicysta i działacz katolicki, był 

dwa lata sekretarzem Zdziechowskiego, co poczytywał sobie za zaszczyt oraz ważną przygodę 
intelektualną i duchową.

14  Zob. S. Stomma, Wspomnienie o Marianie Zdziechowskim, „Znak” 2002, nr 7, s. 54.
15  Zob. Tamże, s. 55.
16  J. Woroniecki, Z powodu ostatniego dzieła prof. Zdziechowskiego, odbitka z „Miesięczni-

ka Katecheza i Wychowanie”, Drukarnia Józefa Chęcińskiego, Lwów 1916, s. 9.
17  Zob. M. Gawlik, Pesymizm religijny w myśli antropologicznej Mariana Zdziechowskiego 

(1861–1938), „Nurt SVD” 2023, z. 1, s. 295.



118 Krzysztof Bochenek

Ewolucja poglądów

W twórczości pisarskiej Zdziechowskiego widzieć można rodzaj pomostu 
pomiędzy: romantyzmem i pozytywizmem, racjonalizmem i idealizmem, ide-
ami wschodu i zachodu, między logicznym pojmowaniem świata i ujęciem me-
tafizycznym, między pascalowską wiarą i rozumem. Równocześnie jednak był 
to myśliciel kierujący się własnymi pryncypiami światopoglądowymi, którego 
nie sposób wpisać w jakąkolwiek z uwidaczniających się w tym okresie dok-
tryn18. Zdaniem Stommy Zdziechowski „był i pozostał romantykiem, ale żyjąc 
w dobie pozytywizmu, ulegał także jego wpływom [...] wyznawał romantyzm 
racjonalnie kontrolowany, bowiem w rygorach myślowych Zdziechowski był 
pozytywistą”19. O ile w romantyzmie brakowało mu precyzyjnego, logicznego 
myślenia, to w pozytywizmie – pierwiastka metafizycznego. Pisał o sobie: „je-
stem niepotrzebnym, spóźnionym epigonem epoki romantycznej”20.

Pod koniec XIX w. Zdziechowski zaczął ulegać swego rodzaju pokusie 
zakorzenienia kultury w rzeczywistość religijną poprzez mariaż nowych wtedy 
idei umysłowych z  tradycyjnie rozumianym katolicyzmem. W Szkicach lite-
rackich z 1899 r., konstatując zjawisko odrodzenia idei religijnych, postulował 
odejście od pozytywistycznego sceptycyzmu na rzecz ponownego społeczne-
go uznania wartości ideałów religijnych21. W  Pestis perniciosissima. Rzecz 
o współczesnych kierunkach myśli katolickiej22, książce wydanej dwa lata przed 
apogeum kontrowersji modernistycznej, już tym tytułem Zdziechowski wyra-
żał modernistyczne konotacje. Nawiązał tu dosyć ironicznie do określenia „pe-
stis perniciosissima” użytego przez Piusa IX, gdy potępiał liberalizm katolicki 
jako najgroźniejszą zarazę w encyklikach Qui pluribus i Quanta cura (1864)23. 
Odrzucając zachowawczy katolicyzm triumfujący po 1864  r. przez dekady 
w  Kościele, Zdziechowski postulował otwarcie go na zewnątrz i  przełama-
nie teologicznego ekskluzywizmu poprzez rehabilitację liberalizmu24. Wspo-
mniana wyżej niezbyt obszerna książka25 stanowi ważny moment w rozwoju 
światopoglądu Zdziechowskiego. O ile do 1904 r. nadzieje wiązał z neoideali-

18  Zob. E.N. Wesołowska, Działać przed katastrofą, Warszawa 1994, s. 9.
19  S. Stomma, Oczyma świadka [w:] J. Skoczyński, Wartość pesymizmu, Kraków 1994, s. 10.
20  M. Zdziechowski, Szkice literackie, Warszawa 1900, s. 2.
21  Zob. Tamże, s. 4.
22  Zob. J. Skoczyński, Zdziechowski [w:] Encyklopedia filozofii polskiej…, s. 872.
23  Zob. M. Gawlik, Marian Zdziechowski (1861–1938)…, s. 169.
24  Zob. C. Głombik, Metafizyka kultury. Grabmann – Maritain – neoscholastyka polska, 

Książka i Wiedza, Warszawa 1982, s. 170.
25  Wydanej w 1905 r. niemal równocześnie po polsku (w Warszawie, 95 stron) i po niemiec-

ku (w Wiedniu, pomniejszonej o przedmowę autora – 85 stron).



119Marian Zdziechowski w kontekście modernizmu katolickiego

zmem francuskim i neochrystianizmem rosyjskim, zwłaszcza z myślą Tołsto-
ja, to wraz z publikacją Pestis…, jego poglądy religijne uległy radykalizacji. 
Dostrzegając walory modernizmu uznał, że katolik może go akceptować bez 
straty dla zachowania depozytu wiary26. Uznając za skostniały, mało twórczy 
i jałowy neotomizm, wierzył on, co ciekawe, że było to także stanowisko Piusa 
X. Sądził, że w trakcie rozmowy z papieżem podczas osobistej audiencji zda-
wał się on być przychylny katolicyzmowi liberalnemu oraz immanentyzmowi 
moralnemu modernizmu katolickiego27. Nadzieje te były płonne, gdyż wkrótce 
ukazała się encyklika Pascendi dominici gregis ostro potępiająca modernizm 
i  zamykająca dialog z  jego zwolennikami zarówno tymi rzeczywistymi, jak 
i wyimaginowanymi28.

Warto też zauważyć, że choć właściwie każdy katolik włączony w moder-
nizm przewidywał już zapewne nadejście radykalnej z nim rozprawy, którą za-
początkowało opublikowanie 3 VII 1907 r. przez Piusa X dekretu Lamentabili 
sane exitu, to Zdziechowski zdawał się wiedzieć w tej kwestii trochę więcej już 
wiosną tego roku. Świadczą o tym dwa listy od matki Celiny Borzęckiej, ku-
zynki Zdziechowskiego (dziś błogosławionej Kościoła katolickiego) mieszka-
jącej wtedy w Rzymie założycielki Zgromadzenia Zmartwychwstanek. W liście  
z 29 IV 1907  r. pisała bowiem: „Kochany Marianie, list twój mnie zmartwił 
i zaniepokoił. Znajduję iż walka z Kościołem, choćby najrozumniejszych ludzi, 
jest zawsze niebezpieczna. Ty co tak wierzysz w prawdę Kościoła, mógłbyś się 
zaplątać w najlepszej intencji ratowania dusz. Pomimo iż żałuję żeś nie przy-
jechał do Rzymu, sama nie wiem, czy nie lepiej, że się tak stało. Ojca Św. byś 
nie przekonał w  orzeczeniu Jego, że oni są w  błędzie zupełnym, choć może 
najrozumniejsi w innym kierunku myślicieli”29. Nie wiadomo dokładnie jakie 
słowa filozofa wzbudziły taką reakcję zakonnicy, lecz widać tu jej krytyczny 
stosunek do prób obrony przez kuzyna liberalnego katolicyzmu. Polemizując 
z  jego argumentami, uznała, że choćby potępieni zostać mieli ludzie najmą-
drzejsi i najwrażliwsi, to obowiązkiem Kościoła jest w pierwszym rzędzie bro-
nić czystości wiary, a jeśli ktoś błądzi w wierze, to obowiązkiem pasterzy jest 
ten błąd wskazać i osądzić30.

26  Zob. Z. Zdziechowski, „Pestis perniciosissima”. Rzecz o współczesnych kierunkach my-
śli katolickiej, Kraków1905, s. 10–11.

27  Zob. Z. Mikołejko, Katolicka filozofia kultury w Polsce w okresie modernizmu (1895–
1914), „Studia Religioznawcze. Filozofia i Socjologia Religii” 1987, nr 21, s. 67.

28  Zob. M. Rogalski, Producenci margaryny…, s. 61, 91; J. Stecko, Idea katolickiego mo-
dernizmu w  filozoficznych poszukiwaniach Mariana Zdziechowskiego, „Humanities and Social 
Sciences” 2014, vol. XIX, 21 (3/2014), s. 230.

29  Cyt. za: M. Rogalski, Producenci margaryny…, s. 92–93.
30  Zob. tamże, s. 93.



120 Krzysztof Bochenek

Zdziechowski jako modernista

Jeśli szukać prawdy o  tym, czy Zdziechowskiego rzeczywiście można 
uznawać za modernistę, zauważyć trzeba, że był on dosyć krytyczny wobec 
niektórych przejawów modernizmu, zwłaszcza w aspekcie prądu kulturowego 
i artystycznego, gdyż widział w nim zjawiska destrukcyjne z perspektywy wia-
ry: dekadencję, egoizm i moralne nadużycia. Sądził, że „w oburzeniu obrońców 
tradycyjnego Kościoła widać sporą dozę słuszności. Niewiele bowiem lepsze 
od negacji religii jest współczesne bawienie się nią, stające się dziś modą, a po 
dekadencku stylizowane, amatorskie. W pismach modernistyczno-katolickich 
nieraz uprawiany jest flirt z antyreligijnym duchem wieku, z próżną nadzieją, 
że zostanie się zaliczonym do ludzi postępowych”31. 

Pragnący pozostać w  Kościele Zdziechowski zarzucał też modernistom 
przejawy buntu i braku karności wobec Jego autorytetu oraz zapatrzenie w no-
watorstwo i postęp, implikujące zaślepieniem zbliżającym ich do nurtów anty-
religijnych32. Dostrzegając jednak, że choć z modernizmem koreluje niekiedy 
wzrost niechęci do Kościoła wywołany jego ułomnością, to moderniści zwykle 
na nowo chcą skierować świat ku Niemu33. Dlatego filozof sądził, że moder-
nizm należy poznać i  w  pewnym sensie wykorzystać w  celu przeciwstawie-
nia się antychrześcijańskiej filozofii epoki34. Trzeba przewartościować bazują-
ce dotąd na tomizmie podstawy katolickiej filozofii oraz zwiększać kontakty 
Kościoła katolickiego z innymi religiami świata35. Jako liberalny katolik, który 
nie odrzucał autorytetu Kościoła i jego kroków względem modernizmu, Zdzie-
chowski sytuował się pomiędzy integryzmem katolickim a niektórymi postu-
latami tegoż modernizmu. W tym ostatnim widział bowiem urzeczywistnienie 
swego głównego celu, a więc otwarcie się na to, co jest dobre, nawet jeżeli znaj-
duje się poza ramami Kościoła katolickiego. Po 1907 r. w atmosferze strachu 
przed prześladowaniami modernistów Zdziechowski unikał jasnej oceny ich 
stanowisk i podporządkował się autorytetowi Kościoła36. Nie wyzbył się jednak 
zupełnie sympatii do modernizmu, właściwie balansując na granicy ortodoksji, 

31  M. Zdziechowski, „Pestis perniciosissima”…, s. 63.
32  Zob. tamże, s. 74.
33  Zob. J. Skoczyński, Sympatyk modernizmu religijnego, „Znak” 1983, nr 8, s. 1248; tenże, 

Religijność i wiara w pismach Mariana Zdziechowskiego. Zarys problematyki [w:] Od Brzozow-
skiego do Kołakowskiego. Polscy pisarze XX wieku wobec religii, red. P. Nowaczyński, Lubin 
2001, s. 27. 

34  Zob. tenże, Sympatyk modernizmu religijnego…, s. 1236
35  Zob. tenże, Religijność i wiara…, s. 27–28.
36  Zob. T. Lewandowski, Młodopolskie spotkania z  modernizmem katolickim [w:] Pro-

blematyka religijna w literaturze pozytywizmu i Młodej Polski, red. S. Fiut, TN KUL, Lublin  
1993, s. 212.



121Marian Zdziechowski w kontekście modernizmu katolickiego

skoro potępienie liberalnego katolicyzmu uznawał za „niepojęte zaślepienie”37. 
Odnosząc się do posądzeń o przynależność do modernizmu, filozof pisał: 

nie modernizm […] przedstawiam, ale tylko ten jego najpiękniejszy wykwit, który nie z postu-
latów logicznych wyrósłszy, lecz z wołań sumienia i wynikającej stąd głębszej i nad wszelkie 
wywody rozumowe mocniejszej, bo na wewnętrznym doświadczeniu opartej pewności moralnej, 
przyniósł pogłębienie religii38.

Stomma przekonywał, że Zdziechowski 

nie uważał się za modernistę; co więcej – w przeciwieństwie do ojców modernizmu – do końca 
życia deklarował swą wierność wobec Kościoła, pozostając jednak żarliwym obrońcą tego nurtu 
reformatorskiego w Kościele i starając się ukrywać swoje różnice z katolicką ortodoksją39.

Skoro był bezkompromisowym antykomunistą, a  katolicki modernizm miał 
swoją lewicującą odmianę społeczną, to z  tego punktu widzenia modernistą 
nazwać go nie sposób, lecz wręcz przeciwnie: konserwatystą w każdym calu, 
konkludował Stomma40. Wskazując na brak jednoznaczności Zdziechowskiego 
w tej kwestii, Rogalski uznał, że podstawę dla niełączenia tego filozofa z mo-
dernizmem dają liczne w  jego tekstach figury dystansu41. Wątpliwości co do 
przynależności filozofa do ruchu modernizmu katolickiego nie miał zaś Zbi-
gniew Opacki42, a według Artura Żywiołka modernizm jawił się Zdziechow-
skiemu jako forma wewnętrznej krytyki takich cech kultury chrześcijańskiej, 
jak: klerykalizm, babska pobożność, upadek eucharystycznego i liturgicznego 
kultu, dostrzeganie zagrożenia atmosferą dekadencji, poczucie schyłku cywili-
zacji, która nie proponuje odpowiedzi na fundamentalne ludzkie pytania43. 

Dogmatyzm moralny jako propozycja Zdziechowskiego

Zwieńczeniem przemyśleń Zdziechowskiego nad modernizmem po jego 
potępieniu przez Piusa X jest obszerna dwutomowa książka Pesymizm, ro-
mantyzm a podstawy chrześcijaństwa, wydana na przełomie roku 1914 i 1915, 

37  Zob. S. Borzym, Przedmowa [w:] M. Zdziechowski, Pesymizm, romantyzm a podstawy 
chrześcijaństwa, t. 1, Warszawa 1983, s. XXVII.

38  M. Zdziechowski, Wyżej nadzieje nasze złożyć [w:] Wybór pism, Znak, Kraków 1993, s. 102.
39  S. Stomma, Wspomnienie o Marianie Zdziechowskim…, s. 54.
40  Zob. tamże, s. 54–55.
41  Zob. M. Rogalski, Modernizant czy modernista? Marian Zdziechowski w poszukiwaniu 

własnej formuły religijności [w:] Filozofia a religia w dziejach filozofii polskiej. Inspiracje, kry-
tyka, red. S. Janeczek, A. Starościc, Lublin 2014, s. 439–446.

42  Zob. Z. Opacki, Między uniwersalizmem a partykularyzmem. Myśl i działalność społecz-
no-polityczna Mariana Zdziechowskiego 1914–1938, Gdańsk 2006, s. 36.

43  Zob. A. Żywiołek, Chrześcijaństwo wobec modernistycznych zagrożeń…, s. 587.



122 Krzysztof Bochenek

drugie opus magnum myśli Zdziechowskiego, które umocniło jego pozycję ka-
tolika liberalnego w przestrzeni intelektualnej Europy. Filozof przedstawił tu 
pogłębioną, w stosunku do Pestis… propozycję dogmatyzmu moralnego jako 
propozycji dającej szansę na przezwyciężenie kryzysu cywilizacji i wskazanie 
kierunku optymalnego rozwoju chrześcijaństwa44. Przeciwstawiając moralizm 
dominującemu w Kościele przez wieki dogmatycznemu racjonalizmowi, uznał 
Zdziechowski już w  Pestis…, że od zarania dziejów filozofów kusiła chęć 
nadawania twierdzeniom swoim charakteru absolutnego, a w jeszcze większym 
stopniu nęciła ona teologów. Usiłują oni wciąż, pod nazwą scholastycyzmu, 
nescholastycyzmu, neotomizmu lub też po prostu racjonalizmu teologicznego, 
powagę Objawienia popierać dowodami, które osnute na mocnych podstawach 
rozumowych miałyby pozory oczekiwanej ścisłości matematycznej45. Diagno-
zując przejawiającą się we współczesnej mu kulturze europejskiej tendencję 
odwrotu od jednostronnego racjonalizmu w myśleniu religijnym, nazywał go 
„antyracjonalistycznym zwrotem ku moralnym postawom wiary”46, potwier-
dzenia wiary szukającym w  moralnych aspiracjach duszy, których najwyż-
szym wyrazem jest świętość47. Protoplastą tego typu myślenia w Kościele był 
według niego kardynał Newman, który odszedł od typowego dla katolicyzmu 
obiektywnego poszukiwania Boga w  świecie zewnętrznym ku opisowi tego 
doświadczenia wiary od wewnątrz. Newman, zdaniem Zdziechowskiego, do-
brze rozumiał, że skłonić ludzi do wiary mogą tylko ludzie święci lub do świę-
tości dążący, istotna jest moralna wartość nauczającego, a  nie intelektualne  
oczywistości48.

Za ważną próbę syntezy intelektualizmu i moralizmu uznawał też Zdzie-
chowski myśl Blondela, którego filozofia czynu propagowała intensywne życie 
religijne poparte świadectwem wiary49. Z Tyrrellem z kolei dzielił przekonanie, 
że członków Kościoła nie powinna łączyć teologia ani jej rozmaite systemy, 
które są zjawiskami chwili, lecz jedność wiary opartej na moralnym heroizmie 
Chrystusa50. Widząc konieczność dokonania w filozofii chrześcijańskiej zwrotu 

44  Zob. M. Zdziechowski, Pesymizm, romantyzm a podstawy chrześcijaństwa, t. 1, Kraków 
1914, s. 30–31. Por. T. Knapik, Geneza kryzysu cywilizacji w myśli wybranych przedstawicieli 
polskiej filozofii okresu międzywojennego, „IDEA – Studia nad strukturą i rozwojem pojęć filozo-
ficznych” 2014, nr XXVI, s. 126.

45  Zob. M. Zdziechowski, „Pestis perniciosissima”…, s. 5–6.
46  Zob. tenże, U  opoki mesyanizmu. Nowe szkice z  psychologii narodów słowiańskich, 

Lwów 1912, s. 348.
47  Zob. tenże, „Pestis perniciosissima”…, s. 6.
48  Zob. M. Zdziechowski, Pesymizm, romantyzm a podstawy chrześcijaństwa, t. 2, Kraków 

1915, s. 195. Por. M. Rogalski, Producenci margaryny…, s. 87.
49  Zob. J. Skoczyński, Sympatyk modernizmu…, s. 1247.
50  Zob. tenże, Mariana Zdziechowskiego apologia wiary…, s. 157.



123Marian Zdziechowski w kontekście modernizmu katolickiego

od grubego antropomorficznego racjonalizmu do głębin życia wewnętrznego, 
do moralnych pierwiastków wiary i do opartego na nich dogmatyzmu moralne-
go, przywoływał Laberthonniera, według którego percepcji treści teologicznych 
nie służy racjonalizm teologiczny, lecz dopełniający go dogmatyzm moralny 
podporządkowujący racjonalność wiary jej moralnemu wymiarowi51. 

Odchodząc od systemowości i  filozoficzności ujęcia ku tworzeniu myśli 
będącej drogą wewnętrznej przemiany i poszukiwaniem Boga, Zdziechowski 
wskazywał, że moralna wartość głoszonych prawd jest ważniejsza niż ich inte-
lektualna oczywistość, bardziej też zgodna z naturą człowieka, jego wolą i ży-
ciem emocjonalnym52. Moralizm czy dogmatyzm moralny, w  przeciwstawie-
niu do racjonalizmu, szuka bowiem „potwierdzenia wiary przede wszystkim 
w moralnych aspiracjach duszy, których najwyższym wyrazem jest świętość”53. 
Argument racjonalności miał ustąpić duchowej i ufnej afirmacji Stwórcy, rów-
nież wobec coraz większych zagrożeń wynikających z logiki zysku i postępu 
materialnego. Na gruncie chrześcijańskim, jak przyjął Zdziechowski, zwrot 
eklezjologiczny od dogmatyzmu racjonalnego nastąpić musi, bo rozumowi wy-
myka się nie tylko Bóg, ale i świat, który w swoim chaosie i anarchii wydaje się 
irracjonalny54.

Polemiki antymodernistyczne ze Zdziechowskim

Pomimo tego, że polska recepcja myśli Zdziechowskiego nie przedstawia 
się zbyt imponująco, to warto zwrócić uwagę na kilka wnikliwych, zwykle 
krytycznych recenzji Pestis perniciosissima i  Pesymizmu…, zwłaszcza jeśli 
chodzi o propozycję dogmatyzmu moralnego, oraz ogólnie rzecz biorąc, oce-
ny jego wizji katolicyzmu. Nie mogło być inaczej, skoro katoliccy myśliciele, 
tworzący swego rodzaju „front” walki z modernizmem, filozofa uznawali czę-
sto za modernistę. Krytyka z tym faktem związana, tak jak i w innych przy-
padkach, stała się jednak czymś w rodzaju obowiązku dopiero po publikacji 
Pascendi... Ks. Marcin Szkopowski w 1905 r. rozprawiał bowiem m.in. o tym, 
że należy odrzucić dawne uprzedzenia, że liberalizm walczy z Kościołem i jest 
przeciwny religii: 

uprzedzenie przeciwko wolnej myśli i wszelkim kierunkom liberalnym i stąd płynąca nazwa pe-
stis datują się z tych czasów, gdy wolna myśl oznaczała swobodę przyjęcia lub odrzucenia do-

51  Zob. S. Borzym, Przedmowa …, s. VII. Por. M. Gawlik, Marian Zdziechowski (1861–
1938)…, s. 172.

52  Zob. J. Skoczyński, Sympatyk modernizmu…, s. 1247–1248.
53  M. Zdziechowski, „Pestis perniciosissima”…, s. 6.
54  Zob. J. Woroniecki, Z powodu ostatniego dzieła prof. Zdziechowskiego…, s. 34.



124 Krzysztof Bochenek

gmatów, a liberalizm uwolnienie się z wszelkich pęt religijności, zarówno w dziedzinie dogmatu, 
jak i etyki. Gdy taki był nastrój umysłów i serc, tj. duch czasu, gdy wszelki kompromis mógł 
być dokonany jedynie na drodze zasadniczych ustępstw, wtedy to Kościół uznał wystąpienie za 
bezużyteczne, a nawet szkodliwe. Dziś warunki się zmieniły. Liberalizm opuściwszy dziedzinę 
dogmatu, przeszedł na pole pracy społecznej, konserwatyzm, widząc nowego ducha czasu, wi-
dząc, że duch ten nie chce atakować jego podstaw, a pragnie jedynie nowych dróg wiary, nowych 
sposobów, powinien być gotów do porozumienia55.

Z wyrozumiałością pisał też Szkopowski o domaganiu się przez Zdziechow-
skiego apologii wiary poprzez uczucie, co przecież wkrótce stało się jednym 
z powodów potępienia modernizmu:

Głos profesora Zdziechowskiego jest jednym z  tysiąca domagających się apologii wiary przez 
uczucie, przelewania z serc do serc, oraz większej względności i powiem więcej sprawiedliwości 
w ocenie tych panów z obozu przeciwnego, jak lubią nazywać nasi reakcjoniści swoich przeciw-
ników […] Są w tej książce pewne myśli i zdania, które w sumieniu prawowitego katolika budzić 
mogą podejrzenia, ale należy pamiętać, że szanowny autor jest profesorem, ale nie jest teologiem, 
brak mu więc tego idealnego całokształtu zasady katolickiej […] Sama jednak myśl jest słuszna 
i uczciwa, a brzmi mniej więcej tak: przestańcie przemawiać tylko do naszego rozumu, ale spójrz-
cie w nasze serca […] Głos ten człowieka świeckiego, odzywającego się do nas księży, powinien 
być zbadany i rozważony, a może skutkiem tego pozbędziemy się panicznego strachu przed taki-
mi pojęciami, jak liberalizm, duch czasu, myśl wolna, które dziś inne znaczenie przybrały, strachu 
przeszczepionego sztucznie z francuskich teologów na nasz grunt, strachu, który zrywa wszelkie 
mosty przed dwoma obozami56.

O Zdziechowskim jako „profesorze, który zasługuje na czytanie księży, go-
rąco przywiązanym do Kościoła i głęboko wierzącym, który spotkał się z Piu-
sem X i chciał usłyszeć jego zdanie o swoich poglądach [...] i ku swej radości 
wyłożył mu swe myśli i uzyskał słowa pochwały i  zachęty”, pisał w 1905  r. 
także ks. Marian Fulman, późniejszy biskup lubelski57:

Zdziechowski stara się dowodzić, że na obecne czasy ogólnie przyjęty sposób traktowania zagad-
nień religijnych nie wystarcza [...] scholastyka była zbyt sformalizowana, chciała ścisłości ma-
tematycznej [...] a zdania przeciwników bezwzględnie uznawała za absurd [...] ciągłe mieszanie 
teologii z matematyką, wyrabiając nieubłagalny absolutyzm w sądach, wysusza serce i pozbawia 
zdolności orientowania się w dziedzinie moralnej […] Zdziechowski ma wiele słuszności, wzy-
wa do większej miłości w  traktowaniu przeciwnika religijnego, do wyzbycia się absolutyzmu, 
tak zrażającego ludzi względem Kościoła, do świętości i podniosłości moralnej, która najwięcej 
może zjednać ludzi dla sprawy bożej, wreszcie i do zaniechania zbytniego formalizmu i biurokra-
tyzmu, który wysusza serce i zabija życie58.

55  Zob. M. Szkopowski, Recenzja. Zdziechowski M. „Pestis perniciosissima”. Rzecz 
o współczesnych kierunkach myśli katolickiej, „Książka” 1905, nr 10, s. 382.

56  Tamże, s. 382–383.
57  Zob. M. Fulman, Piśmiennictwo. Recenzja „Pestis perniciosissima” M. Zdziechowskie-

go, „Wiadomości Pasterskie” 1905, t. 1, s. 146.
58  Tamże, s. 147.



125Marian Zdziechowski w kontekście modernizmu katolickiego

Jeszcze na początku 1907 r. ks. A. Kwiatkowski zauważał, że „Zdziechowski 
bardzo rozumnie się wypowiada i apelował do duchowieństwa, aby od razu nie 
krytykowali, nie sprzeciwiali i nie potępiali inteligencji świeckiej”59. 

Dosyć przychylne oceny poglądów filozofa zmieniły się wraz z Pascen-
di… Ojciec Jan Rostworowski, uznając głos Zdziechowskiego z Pestiis… za 
„poważny i doniosły, w szlachetnej duszy zrodzony60, opowiadając się „za nie-
naruszalnością doktrynalnego i filozoficznego stanowiska Kościoła, sądził, że 
w samej filozofii katolickiej, jako filosophiae perennis, znaleźć można środki 
do wyjścia naprzeciw potrzebom świata”61. Jeśli mówić o ożywieniu myśli ka-
tolickiej, odpowiadał Zdziechowskiemu, to „po co z góry zakładać, że Kościo-
łowi brak takich sił, a ożywienie jest niemożliwe bez Jego reformy”62.

Ks. Charszewski w 1910 r. stwierdził bez ogródek, że już 

w Szkicach literackich widać modernizancką skłonność filozofa do bagatelizowania rozumowych 
podstaw i dowodów wiary, na rzecz dowodów moralnych. W Pestis… zaś związki jego i sympatie 
modernistyczne pogłębiły się i uwypukliły. Widzieliśmy wreszcie w tej pracy, że profesor z ża-
lem do Ojca Świętego komentował encyklikę i choć modernizm skrajny potępił, to jednak swoje 
dawne sympatie znowu podkreślił. Staraliśmy się wytłumaczyć to nieporozumieniem, które atoli, 
oszczędzając jego osobę, pozostawia w  swej mocy zarzut modernizantyzmu. Najlepsze nawet 
intencje katolickie nie mogą ocalić nikogo od zarzutu błądzenia, jeśli ono jest faktem63. 

Charszewski zauważał też, że

profesor Zdziechowski myśli, że można być modernistą i nie wiąże się to z niebezpieczeństwem 
odejścia od Kościoła. W istocie, nie sposób utrzymać się nawet przy modernizmie umiarkowa-
nym. Albo trzeba nawrócić ku katolicyzmowi, albo też, idąc konsekwentnie dalej, dojść do wnio-
sków, które płyną z subiektywistycznych założeń modernizmu, mianowicie do panteizmu64.

Wprawdzie w komentarzu jednego z odczytów Zdziechowskiego, opubli-
kowanym w czasopiśmie „Wiara – Przegl ąd Katolicki” w 1910 r., nie wspomi-
nano o podejrzeniach względem niego o modernizm, a pisano o przepełnionej 
sali ratuszowej i o prelegencie, uzdolnionym i pracowitym badaczu ojczystych 
i obcych prądów literackich 65, to ks. Tomczak w 1911  r. przekonywał, że to 
Zdziechowski obudził w Polsce, poprzez Pestis…, zainteresowanie moderni-
zmem. Uznając przy tym modernizm za powiew niedobrej wiedzy, który zastał 
społeczeństwo na nią nieprzygotowane, zwrócił uwagę na to, że odpór Zdzie-

59  A. Kwiatkowski, Ewolucja, cd., „Przegląd Katolicki” 1907, nr 3 (17 I 1907), s. 37.
60  J. Rostworowski, Z nowych kierunków myśli katolickiej. (Na tle broszury prof. M. Zdzie-

chowskiego: „Pestis perniciosissima”), Warszawa 1909, s. 66. 
61  Tamże, s. 66.
62  Tamże, s. 10.
63  I. Charszewski, Moderniści. Modernizanci. Antymoderniści. Nasi i obcy, Wilno 1910, s. 87.
64  Tamże, s. 41.
65  J.N., Odczyty katolickie, „Wiara – Przegląd Katolicki” 1910, nr 13 (26 III 1910), s. 256.



126 Krzysztof Bochenek

chowskiemu jako pionierowi modernizmu w Polsce dał ks. J. Rostworowski, 
drukując artykuły w  cyklu Pod dzisiejszą apologetykę. Z  nowych kierunków 
myśli katolickiej66. Z kolei Kantak, pisząc w 1914 r., że Zdziechowski jest do-
skonałym znawcą Rosji i głębokim myślicielem religijno-filozoficznym o kierun-
ku liberalnym, uznał go za wybitnego przedstawiciela mesjanizmu w Polsce67. 
Biskup Pelczar zaś, jeszcze w 1920 r., ubolewając, że „Zdziechowski chce być 
dobrym katolikiem, a nauki Kościoła nie słucha”68, przypisywał mu „orientację 
modernistyczną ze względu na to, że był wielbicielem idei Kanta oraz sądził, że 
dialektyka nie doprowadzi do Boga”69.

Wnikliwszą analizę filozoficznego stanowiska Zdziechowskiego przepro-
wadził M. Sieniatycki, który, recenzując Pesymizm…, uznał, że filozof ten 

nie tylko prezentuje wiernie poglądy modernistów na różne kwestie religijne, ale sam staje, 
niestety, po stronie modernizmu […] przytaczając poglądy modernistów, niemal zawsze je po-
dziela, tak że trudno te stanowiska odróżnić. O ile tylko gdzieniegdzie pojawia się umiarkowana 
krytyka poglądu jakiegoś modernisty, to na wielu miejscach, jakby z  obawy, by nie odbiegł 
zbytnio od ich poglądów, kruszy kopię w obronie poglądów modernistycznych nie gorzej od 
samych modernistów70.

Obszerną i  krytyczną rozprawę ze Zdziechowskiem na kanwie Pesymi-
zmu… przeprowadził także Woroniecki, który 

uznał ją za zasadną, gdyż w  tej książce znalazły się wykłady uniwersyteckie, a  więc zawarte 
w nich poglądy mogły się szerzyć i wywierać wpływ szczególnie na polską młodzież, która za-
czyna dopiero myśleć samodzielnie [...] z pewnym pietyzmem przyjmuje to wszystko, co z wy-
sokości katedry usłyszy71.

Z dzieła profesora Zdziechowskiego młodzież zaś „gruntownej znajomości me-
tod naukowych nie otrzyma”72. Jest on niekompetentny jako filozof, ale i wyka-
zuje „zupełną ignorancję nauki Kościoła”73. Z jego dzieła, „bije […] wszędzie 
ten sam dyletantyzm74. Tego typu „ćwiczenia filozofującego literata” zasługu-

66  K. Tomczak, Modernizm a protestantyzm liberalny, wstęp ks. C. Sokołowski, Warszawa 
1911, s. 10.

67  K. Kantak, Mesjanizm rosyjski a Marian Zdziechowski, „Miesięcznik Kościelny Unitas” 
1914, t. 11, z. 61–66, s. 249.

68  J.S. Pelczar, Obrona religii katolickiej, t. 1: Jak wielkim skarbem jest religia katolicka 
i dlaczego ta religia ma dzisiaj tylu przeciwników, Przemyśl 1920, s. 311a.

69  Tamże.
70  M. Sieniatycki, Modernizm w książce polskiej, „Przegląd Powszechny” 1916, t. XXX,  

nr IV–VI, s. 69.
71  J. Woroniecki, Z powodu ostatniego dzieła prof. Zdziechowskiego…, s. 1–2.
72  J. Skoczyński, Mariana Zdziechowskiego apologia wiary…, s. 142–143.
73  J. Woroniecki, Z powodu ostatniego dzieła prof. Zdziechowskiego…, s. 5–6.
74  J. Skoczyński, Mariana Zdziechowskiego apologia wiary…, s. 146–148.



127Marian Zdziechowski w kontekście modernizmu katolickiego

ją więc na stanowcze potępienie75. Woroniecki za szczególne nieporozumienie 
uznawał krytykę tomizmu i zestawianie teologii z matematyką, skoro „Tomasz 
nie tylko nie ma pretensji do matematycznej ścisłości w nauce o Bogu, ale uczy, 
że wiadomości nasze o Bogu są bardzo niedoskonałe”76. Z tej właśnie perspek-
tywy Woroniecki krytykował ostro jego dogmatyzm moralny jako alternatywę 
dla dogmatyzmu rozumu. Dogmatyzm moralny opiera się bowiem na sferze 
emocjonalnej człowieka i na „religii serca”, które Woroniecki uznaje za czyn-
niki drugorzędne77.

Trudno też nie zauważyć, konstatował Woroniecki, że 

spośród myślicieli katolickich prof. Zdziechowski zajął się wyłącznie szeregiem tych, którzy 
w mniejszym czy większym stopniu ulegli wpływom subiektywizmu religijnego, nieraz znaleźli 
się oni przez to w sprzeczności z nauką Kościoła, aż wreszcie całokształt ich poglądów został pod 
nazwą modernizmu potępiony przez Piusa X jako niezgodny z wiarą katolicką78. 

Woroniecki bez ogródek pisał: 

Prof Z. występuje w książce swej jako moralizator, przeciwstawiający odwiecznej moralności 
chrześcijańskiej jakąś wyższą moralność pod nazwą doktryny o prymacie sumienia, ale czy spo-
sób, w jaki on sam traktuje najpoważniejsze zagadnienia, można nazwać sumiennym? Miejmy 
jednak nadzieję, że książka Prof. Z. stanie się dla tej doktryny grobem…!79 

Pomimo tych ostrych opinii, wbrew integrystom, Woroniecki ostrożny był 
w nazywaniu Zdziechowskiego modernistą, gdyż oskarżenie i napiętnowanie 
kogoś jako heretyka jest poważnym aktem oznaczającym wykluczenie z Ko-
ścioła i pozbawienie zbawienia80.

Analizy Woronieckiego wokół poglądów Zdziechowskiego stanowią ewi-
dentny dowód na istnienie konfliktu pomiędzy Kościołem instytucjonalnym 
a wiarą opartą na doświadczeniu wewnętrznym, pomiędzy religią zracjonali-
zowaną, uznającą niezbędność argumentacji naukowej czy też quasi-naukowej 
a religią odwołującą się do sumienia, miłości i nadziei81. Uwidacznia ten fakt 
także krytyczne podejście do dogmatyzmu moralnego rozwijanego przez Zdzie-
chowskiego innych przedstawicieli środowiska kościelnego z początku XX w. 
Według Sieniatyckiego dla Zdziechowskiego, „jak i  dla modernistów, wiara 
streszcza się w jednym tylko, że Chrystus, Zbawiciel świata, przyszedł zwia-

75  J. Woroniecki, Z powodu ostatniego dzieła prof. Zdziechowskiego…, s. 37. Por. T. Knapik, 
Geneza kryzysu cywilizacji…, s. 128.

76  Zob. J. Woroniecki, Z powodu ostatniego dzieła prof. Zdziechowskiego…, s. 11–12.
77  Tamże, s. 17.
78  Tamże, s. 2–3.
79  Tamże, s. 38.
80  Tamże, s. 3.
81  S. Borzym, Przedmowa…, s. IV–V.



128 Krzysztof Bochenek

stować ludziom dobrą nowinę o nadchodzącym królestwie Bożym i że przeto 
powinniśmy oczyścić siebie ze wszelkiej skazy, ażeby zbliżyć panowanie Chry-
stusa”82. Dogmaty katolickie są tu „tylko analogią, próbą bliższego określenia 
tego wiekuistego Dobra, w świetle którego człowiek powinien kształcić uczucie 
swoje i wolę”83. Krytykując wprost dogmatyzm moralny Zdziechowskiego i wi-
dząc w wierze akt ściśle racjonalny, Rostworowski za „irracjonalne uznał za-
prezentowane przez tego filozofa poszerzanie języka apologetycznego poprzez 
uwzględnienie w  nim aspektu etycznego i  zwrócenie uwagi na subiektywny 
proces dochodzenia do wiary”84.

Podsumowanie

W  atmosferze lęku towarzyszącego wystąpieniom zwolenników moderni-
stycznej odnowy w Kościele Zdziechowski starał się zachować wyważoną po-
stawę. Nie występując wprost przeciw urzędowi nauczycielskiemu Kościoła, 
aprobował niektóre postulaty modernistów, będąc przekonanym, że dają one 
możliwość odnowy ducha religijnego w ogóle, a zwłaszcza polskiej religijności. 
Odcinając się od integryzmu, postulaty modernistów formułował, powołując się 
przeważnie na znanych reprezentantów tego ruchu85, ograniczając się właściwie 
do krótkiego komentarza, zapewne z obawy uznania za modernistę wrogiego Ko-
ściołowi86. Pomimo tej ostrożności, sympatia Zdziechowskiego do modernizmu 
nie została przeoczona i jego stanowisko uznawano za modernistyczne, czy też 
modernizatorskie, jak w przypadku Charszewskiego87. Publicysta ten w liście do 
ks. Michała Rutkowskiego 27 IV 1908 r. pisał: „W ogromnym strapieniu pozo-
staje prof. Zdziechowski; po długich wahaniach cofnął swoje pisma”88. Zdaje się 
z niego wynikać, o czym Charszewski wspomniał także w publikacji Moderniści. 
Modernizanci. Antymoderniści. Nasi i  obcy, że Zdziechowski oficjalnie cofnął 
swoje poglądy przed kościelnym autorytetem89. O tym, że filozof miał jasne zda-
nie w  sprawie zwalczania modernistów czy też innych myślicieli uznawanych 
przez ludzi Kościoła za heretyków, świadczy jego wypowiedź sprzed końca życia: 

82  M. Sieniatycki, Modernizm w książce polskiej, „Przegląd Powszechny” 1916, t. XXXI, 
nr VII–IX, s. 51.

83  Tamże.
84  J. Rostworowski, Z nowych kierunków myśli katolickiej…, s. 327. 
85  Zob. J. Skoczyński, Sympatyk modernizmu…, s. 1247.
86  Zob. tamże, s. 1246; tenże, Pesymizm filozoficzny Mariana Zdziechowskiego, Wrocław 

1983, s. 48–57.
87  Zob. tenże, Religijność i wiara…, s. 27.
88  Cyt. za: M. Rogalski, Producenci margaryny…, s. 94.
89  Zob. I. Charszewski, Moderniści. Modernizanci. Antymoderniści. Nasi i obcy…, s. 87.



129Marian Zdziechowski w kontekście modernizmu katolickiego

Inkwizytorowie wszyscy – katoliccy, prawosławni, protestanccy, którzy myślą, że służą Bogu, 
służyli szatanowi, są mi równie wstrętni, jak bolszewicy, jak Lenin, Trocki czy Stalin. Niestety, 
historia jest niezrozumiałą, przekraczającą granice myśli ludzkiej tragedią90.

Za pointę do powyższej konstatacji, potwierdzającej skomplikowany cha-
rakter dróg, którymi kroczy ludzka myśl przez historię, jest bez wątpienia sobór 
watykański II (1962–1965). Zaledwie pół wieku później wiele kontestowanych 
przez Kościół tez jako modernistyczne stało się bowiem częścią doktryny kato-
lickiej. W ten sposób idee Zdziechowskiego postulujące większe otwarcie kato-
licyzmu na świat czy też dowartościowanie roli uczuć w religii uznać można za 
wyprzedzające epokę, w której żył i tworzył.

Bibliografia

Bolecki W., Modalności modernizmu. Studia, analizy, interpretacje, Wyd. Instytut Badań Literac-
kich PAN, Kryspinów 2012.

Borzym S., Przedmowa [w:] M. Zdziechowski, Pesymizm, romantyzm a podstawy chrześcijań-
stwa, t. 1, Warszawa 1983, s. III–XXVIII.

Charszewski I., Moderniści. Modernizanci. Antymoderniści. Nasi i obcy, Wilno 1910.
Fulman M., Piśmiennictwo. Recenzja „Pestis perniciosissima” M. Zdziechowskiego, „Wiadomo-

ści Pasterskie” 1905, t. 1, s. 144–147.
Gawlik M., Marian Zdziechowski (1861–1938) wobec modernizmu katolickiego, „Roczniki Teo-

logiczne” 2006–2007, t. 53–54, z. 7, s. 165–176.
Gawlik M., Pesymizm religijny w myśli antropologicznej Mariana Zdziechowskiego (1861–1938), 

„Nurt SVD” 2023, z. 1, s. 284–300.
Głombik C., Metafizyka kultury. Grabmann – Maritain – neoscholastyka polska, Książka i Wie-

dza, Warszawa 1982.
J.N., Odczyty katolickie, „Wiara – Przegląd Katolicki” 1910, nr 13 (26 III 1910), s. 256–257.
Kantak K., Mesjanizm rosyjski a  Marian Zdziechowski, „Miesięcznik Kościelny Unitas” 1914, 

t. 11, z. 61–66, s. 249–266.
Knapik T., Geneza kryzysu cywilizacji w myśli wybranych przedstawicieli polskiej filozofii okresu 

międzywojennego, „IDEA – Studia nad strukturą i  rozwojem pojęć filozoficznych” 2014,  
nr XXVI, s. 120–141.

Kwiatkowski A., Ewolucja, cd., „Przegląd Katolicki” 1907, nr 3 (17 I 1907), s. 35–37.
Lewandowski T., Młodopolskie spotkania z modernizmem katolickim [w:] Problematyka religijna 

w literaturze pozytywizmu i Młodej Polski, red. S. Fiut, TN KUL, Lublin 1993, s. 197–252.
Massonius M., Dwa listy do Mariana Zdziechowskiego. List z 25 VI 1934, „Kronos” 2014, nr 3.
Massonius M., Rozum w obliczu tajemnicy. Listy do Mariana Zdziechowskiego, „Znak” 1983,  

nr 8, s. 1195–1225.
Mikołejko Z., Katolicka filozofia kultury w Polsce w okresie modernizmu (1895–1914), „Studia 

Religioznawcze. Filozofia i Socjologia Religii” 1987, nr 21, s. 46–73.
Miłosz C., Objętość katolicyzmu, „Znak” 2002, nr 7, s. 48–52.
Miłosz C., Prywatne obowiązki, Wyd. Literackie, Warszawa 2001.

90  M. Zdziechowski, W obliczu końca, Wilno 1938, s. 106.



130 Krzysztof Bochenek

Opacki Z., Między uniwersalizmem a partykularyzmem. Myśl i działalność społeczno-polityczna 
Mariana Zdziechowskiego 1914–1938, Gdańsk 2006.

Pelczar J.S., Obrona religii katolickiej, t. 1: Jak wielkim skarbem jest religia katolicka i dlaczego 
ta religia ma dzisiaj tylu przeciwników, Przemyśl 1920.

Rogalski M., Modernizant czy modernista? Marian Zdziechowski w poszukiwaniu własnej for-
muły religijności [w:] Filozofia a religia w dziejach filozofii polskiej. Inspiracje, krytyka,  
red. S. Janeczek, A. Starościc, Lublin 2014, s. 439–446.

Rogalski M., Producenci margaryny? Marian Zdziechowski i  polski modernizm katolicki,  
Wyd. Universitas, Kraków 2018.

Rostworowski J., Z nowych kierunków myśli katolickiej. (Na tle broszury prof. M. Zdziechowskie-
go: „Pestis perniciosissima”), Warszawa 1909.

Sieniatycki M., Modernizm w książce polskiej, „Przegląd Powszechny” 1916, t. XXX, nr IV–VI, 
s. 69–78.

Sieniatycki M., Modernizm w książce polskiej, „Przegląd Powszechny” 1916, t. XXXI, nr VII–IX, 
s. 40–56.

Skoczyński J., Pesymizm filozoficzny Mariana Zdziechowskiego, Wrocław 1983.
Skoczyński J., Sympatyk modernizmu religijnego, „Znak” 1983, nr 8, s. 1236–1248.
Skoczyński J., Zdziechowski [w:] Encyklopedia filozofii polskiej, t. 2, Lublin 2011, s. 871–873.
Skoczyński M., Mariana Zdziechowskiego apologia wiary [w:] tenże, Wiedza i sumienie. Z badań 

nad filozofią polską, Kraków 2009, s. 142–160.
Skoczyński M., Religijność i  wiara w  pismach Mariana Zdziechowskiego. Zarys problema-

tyki [w:] Od Brzozowskiego do Kołakowskiego. Polscy pisarze XX wieku wobec religii,  
red. P. Nowaczyński, Lubin 2001, s. 25–38.

Stecko J., Idea katolickiego modernizmu w filozoficznych poszukiwaniach Mariana Zdziechow-
skiego, „Humanities and Social Sciences” 2014, vol. XIX, 21 (3/2014), s. 223–231.

Stomma S., Oczyma świadka [w:] J. Skoczyński, Wartość pesymizmu, Kraków 1994.
Stomma S., Wspomnienie o Marianie Zdziechowskim, „Znak” 2002, nr 7, s. 53–55.
Szkopowski M., Recenzja. Zdziechowski M. „Pestis perniciosissima”. Rzecz o  współczesnych 

kierunkach myśli katolickiej, „Książka” 1905, nr 10, s. 382–383.
Tomczak K., Modernizm a protestantyzm liberalny, wstęp ks. C. Sokołowski, Warszawa 1911.
Wesołowska E.N., Działać przed katastrofą, Warszawa 1994.
Woroniecki J., Z powodu ostatniego dzieła prof. Zdziechowskiego, odbitka z „Miesięcznika Kate-

cheza i Wychowanie”, Drukarnia Józefa Chęcińskiego, Lwów 1916.
Zaczyński M., Kiedy urodził się Marian Zdziechowski?, „Przegląd Literacki” 1986, nr 2, s. 143–

145.
Zdziechowski M., Pestis perniciosissima”. Rzecz o współczesnych kierunkach myśli katolickiej, 

Kraków1905.
Zdziechowski M., Pesymizm, romantyzm a podstawy chrześcijaństwa, t. 1–2, Kraków 1914–1915.
Zdziechowski M., Szkice literackie, Warszawa 1900.
Zdziechowski M., U opoki mesyanizmu. Nowe szkice z psychologii narodów słowiańskich, Lwów 

1912.
Zdziechowski M., W obliczu końca, Wilno 1938. 
Zdziechowski M., Wyżej nadzieje nasze złożyć [w:] Wybór pism, Znak, Kraków 1993, s. 81–103.
Żywiołek A., Chrześcijaństwo wobec modernistycznych zagrożeń. Wokół myśli Mariana Zdzie-

chowskiego [w:] Drogi i rozdroża kultury chrześcijańskiej Europy, red. U. Cierniak, J. Gra-
bowski, Częstochowa 2003, s. 579–588.

Tekst przyjęty do druku: styczeń 2025
Tekst opublikowany: grudzień 2025

http://web.archive.org/web/20190726115902/https:/ruj.uj.edu.pl/xmlui/bitstream/handle/item/40876/zaczynski_kiedy_urodzil_sie_marian_zdziechowski_1986.pdf


131Marian Zdziechowski w kontekście modernizmu katolickiego

Marian Zdziechowski in the Context of Catholic Modernism

Abstrac t

Marian Zdziechowski is an important figure of Catholic modernism of European rank. He 
is also practically the only important Pole in the mainstream of liberal Catholicism at the turn of 
the 19th and 20th centuries. As a man of strong faith, he believed that modernism offered a chance 
to renew the Catholic Church and integrate it into the modern reality. Following Pius X’s 1907 
encyclical Pascendi dominici gregis, which condemned Catholic modernism, Zdziechowski 
remained loyal to the Church. Nevertheless, his key works – Pestis perniciosissima (1905) and 
Pessimism, Romanticism, and the Foundations of Christianity (1914) – contain content relevant 
to Catholic modernism. For this reason, Zdziechowski faced criticism from Polish opponents of 
this Church renewal trend. 

Keywords: Marian Zdziechowski, Catholic modernism, liberal Catholicism, religious philoso-
phy, Church reform


