
https://journals.ur.edu.pl/galisim

12
2025

ISSN 2450-5854

THIS JOURNAL IS OPEN 
ACCESS    CC BY-NC-ND  

DOI: 10.15584/galisim.2025.12.12

Witold M. Nowak
(Uniwersytet Rzeszowski, Polska) 
ORCID: 0000-0002-3799-1851

Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji  
uczuć metafizycznych

Nic nie może być zdobyte za darmo i ogólna szczęśliwość 
nie jest tu wyjątkiem. Za cenę tej szczęśliwości musi 
zaginąć pewnego rodzaju twórczość, mająca źródło 
swoje w  tragiczności istnienia, której nie będą mogli 
odczuwać przyszli ludzie1.

Artykuł prezentuje poglądy S.I. Witkiewicza na temat uczuć metafizycznych jako źródła 
kultury w jej trzech głównych przejawach: sztuce, religii i filozofii. Uczucia metafizyczne wiążą 
się z doznaniem ogromu, przypadkowości i potworności Istnienia. Kultura stanowi obiektywiza-
cję tych uczuć, a proces ten jest łagodzeniem napięcia związanego z poznaniem. Jesteśmy świad-
kami zanikania kultury metafizycznej wraz z totalnym uspołecznieniem ludzkości – przyszłość 
ludzkości jest jednak nieprzewidywalna. Istnieją powody, aby nie uważać Witkiewicza za konse-
kwentnego katastrofistę. 

Słowa kluczowe: S.I. Witkiewicz, metafizyka, uczucia metafizyczne, katastrofizm

Wstęp: „Witkiewicze”, Zakopane, Galicja

„Jeśli pouczającym jest […] opis życia filozofa, to tak samo i portret, ukazu-
jący jego oblicze”2 – napisał W. Tatarkiewicz. Aby zrozumieć dojrzałą postawę 
twórczą Stanisława Ignacego Witkiewicza, spójrzmy zatem na jego lata forma-
tywne w Galicji. Życie autora Szewców dzielone bywa na dwa okresy: 1885–1918 

1  S.I. Witkiewicz, Nowe formy w malarstwie i wynikające stąd nieporozumienia [w:] tenże, 
Nowe formy w malarstwie. Szkice estetyczne. Teatr, opracował oraz przypisami opatrzył J. Lesz-
czyński, PWN, Warszawa 1974, s. 114.

2  W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. 1, PWN, Warszawa 1998, s. 13.

http://dx.doi.org/10.15584/galisim.2025.12.12
https://orcid.org/0000-0002-3799-1851


197Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji uczuć metafizycznych

i 1918–1939, a cezurą jest jego powrót z Rosji do kraju po odbyciu służby w ar-
mii carskiej. Powiada się słusznie, że o ile Galicja Wschodnia z ośrodkiem we 
Lwowie żywiła fascynację Karpatami i kulturą Hucułów, to Galicja Zachodnia 
z centrum w Krakowie fascynowała się Podhalem i kulturą górali podhalańskich. 
Życie obu znakomitych Witkiewiczów, ojca i  syna, jest tej fascynacji dobrym 
przykładem. Ojciec filozofa Stanisław Witkiewicz (1851–1915), pisarz, malarz 
i folklorysta, chorował na gruźlicę, dlatego w 1890 r. z Warszawy przeniósł się 
wraz z rodziną do modnego wówczas wśród elit polskich Zakopanego. Odczuł tu 
wielką fascynację siłami przyrody i nabrał właściwego neoromantykom przeko-
nania, że to w sztuce ludowej kryje się prawdziwa tożsamość narodu. Witkiewicz 
ojciec żywił wielką miłość do góralszczyzny i jej folkloru, zwłaszcza do stylu 
zakopiańskiego w budownictwie: publikował na ten temat, gromadził obiekty 
i  propagował ów styl. Interesował się zdobionymi przedmiotami codziennego 
użytku, takimi jak meble, narzędzia, zabawki dziecięce (np. zdobione klocki), 
a ludowe wzory zdobień przenosił na projektowane przez siebie w stylu zako-
piańskim meble. Z uczestnictwa w życiu Podhalan wywiódł Witkiewicz przeko-
nanie, że „sztuka to wyraz duszy”, coś naturalnego i rodzącego się spontanicznie. 
Wraz z żoną przyjaźnili się z góralami, ojcem chrzestnym Stasia i częstym go-
ściem w ich domu był J. Krzeptowski ps. „Sabała”.

Syn Stanisława, Stanisław Ignacy Witkiewicz, który w 1913 r. obrał pseu-
donim „Witkacy”, urodził się w Warszawie w 1885 r., a po kilku latach wraz 
z rodzicami przyjechał do Zakopanego. Był dzieckiem szerokich zainteresowań 
i wyjątkowych zdolności, np. swój pierwszy dramat napisał w wieku siedmiu 
lat. Maturę zdał we Lwowie w roku 1903, by udać się po niej w podróż forma-
tywno-artystyczną do Włoch, Austrii i Niemiec. Wakacje lat 1900–1904 spędzał 
w Syłgudyszkach na Litwie w domu swojej ciotki Anieli z Witkiewiczów Jało-
wieckiej; powstało tu kilka pejzaży litewskich pokazanych potem na wystawie 
w Zakopanem. Pisać zaczął Witkacy bardzo wcześnie, a jego pierwsze rysunki 
ukazały się w „Przeglądzie Zakopiańskim”, gdy miał piętnaście lat. W wieku lat 
siedemnastu był już autorem pierwszych pism filozoficznych: Filozofia Scho-
penhauera i jej stosunek do poprzedników, Marzenia improduktywa – dywaga-
cja metafizyczna, O dualizmie. Studia odbył w Krakowskiej Akademii Sztuk 
pięknych w pracowni J. Mehoffera i J. Stanisławskiego, a po nich wrócił do Za-
kopanego, gdzie podjął się prac twórczych: malował, fotografował, pisał; publi-
kował sporo w podhalańskich gazetach i czasopismach. Odbył kolejne kształcą-
ce podróże. Po samobójstwie narzeczonej, J. Janczewskiej (21 lutego 1914 r.), 
dręczony wyrzutami wyjechał z  B. Malinowskim na Nową Gwinęę, szybko 
jednak powrócił i zaciągnąwszy się do armii rosyjskiej, po przyspieszonym pię-
ciomiesięcznym szkoleniu, uczestniczył w walkach Pawłowskiego Pułku Lejb-
gwardii. Wpływ doświadczenia wojny, a później rewolucji bolszewickiej na ka-



198 Witold M. Nowak

tastrofizm Witkacego i na jego wizję przyszłej ludzkości był niewątpliwy, wciąż 
jednak wymaga dokładniejszego zbadania3. Z Rosji do Polski, najpierw do War-
szawy i Krakowa, a stamtąd do Zakopanego, wrócił Witkacy w 1918 r. Stani-
sław Witkiewicz zmarł w 1915 r. w Lovranie, skąd udało się sprowadzić jego 
trumnę i pochować na Pęksowym Brzyzku w Zakopanem. Tutaj też w 1988 r. 
w grobie matki miał ostatecznie spocząć – gdyby nie upokarzające zamieszanie 
i pomyłka przy identyfikacji zwłok pisarza w Jeziorach na Polesiu – Stanisław 
Ignacy Witkiewicz. Do dziś nie wiemy, gdzie jest pochowany artysta.

Zakopane było dla Witkacego miejscem najważniejszym, centrum jego 
życia, miejscem obdarzonym genius loci. Aura duchowa Zakopanego, a  bar-
dziej jeszcze dookolna przyroda, tworzyła jego zdaniem unikalny klimat, który 
wyzwalał w przebywających tam ludziach instynkt twórczości spleciony nie-
rzadko z  cechami i  zachowaniami ujemnymi. Twórczość ta rozpoczynała się 
– a niekiedy i wyczerpywała – na poziomie życia towarzyskiego prowadzone-
go w domach i kawiarniach, a wieńczyło ją tworzenie dzieł kultury wysokiej:  
literatury, malarstwa, filozofii. Duchowi zakopiańczycy to według Witkiewicza 
ludzie skłonni do rozważań metafizycznych, swoiście uwewnętrznieni. W Za-
kopanem „życie zamienia się na sztukę”, a przebywającym tam ludziom właści-
we staje się „artystyczne przeżywanie”. Zakopanemu przypisywał też Witkacy 
swoisty demonizm4. Jest to jakość trudna do eksplikacji, związana z walorami 
przyrodniczymi miejsca, zwłaszcza z walorami gór, unaoczniona przez pisarza 
choćby w Sonacie Belzebuba, gdzie polskie miasteczko staje się węgierskim 
Mordovarem. Dodajmy jeszcze, że bywał Witkiewicz bardzo krytyczny wzglę-
dem niektórych cech mentalności górali podhalańskich, zwłaszcza wobec ich 
chciwości, „umiłowania dutków” i wzgardy względem „ceprów”. 

Wyrazem uznania Witkacego dla góralszczyzny jest wysoka pozycja zdro-
wego rozsądku w jego filozofii. Najczęściej mówi o potocznym poglądzie na 
świat jako wartościowym i zasadniczo prawdziwym, a przez to stanowiącym 
rodzaj testu dla powstających doktryn filozoficznych: jeśli jakaś doktryna jest 
zasadniczo niezgodna z założeniami poglądu potocznego, powinniśmy wzmóc 
względem niej nasz krytycyzm. Wolno też przypuszczać, że Witkiewiczowska 
koncepcja uczuć metafizycznych jako podstawy sztuki, religii i  filozofii po-
wstała pod wpływem doświadczenia zakopiańskiej przyrody, zwłaszcza maje-
statycznego piękna gór.

3  Zob. A. Micińska, Kronika życia i  twórczości Stanisława Ignacego Witkiewicza (24 II 
1985 – 30 VI 1918) [w:] Kronika życia i  twórczości Stanisława Ignacego Witkiewicza, oprac.  
J. Degler, A. Micińska, S. Okołowicz, T. Pawlak, PIW, Warszawa 2017, s. 259 n.

4  Zob. S.I. Witkiewicz, Demonizm Zakopanego [w:] tenże, O znaczeniu filozofii dla krytyki 
i inne artykuły polemiczne, opracował oraz przypisami opatrzył J. Leszczyński, posłowie B. Dze-
midok, PWN, Warszawa 1976, s. 547–576.



199Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji uczuć metafizycznych

Miłość do Tatr i Zakopanego nie powinna przesłaniać nam szerszego pa-
triotyzmu artysty. Mówienie o patriotyzmie Witkiewicza nie jest regułą wśród 
jego komentatorów – w przeciwieństwie do Witkiewicza ojca, którego umiło-
wanie polskości akcentowane jest niemal przez wszystkich badaczy – a przecież 
patriotyzm autora Szewców jest niewątpliwy. Bardzo silnie doszedł on do głosu 
w wydanych pośmiertnie Niemytych duszach, które należy postrzegać jako pró-
bę korekty polskich wad narodowych nieomijającą nawet zachowań codzien-
nych z poziomu troski o ciało etc.; podobnie Narkotyki miały cel dydaktyczny: 
miały przestrzegać społeczeństwo polskie przed zażywaniem „ogłupiansów”, 
zwłaszcza tych powszechnie dostępnych, czyli alkoholu i tytoniu.

Witkiewicz i filozofia

Jednym z najbardziej charakterystycznych i kluczowych dla systemu filo-
zoficznego Stanisława Ignacego Witkiewicza pojęć jest pojęcie „uczuć metafi-
zycznych”, zaś jedną z najważniejszych tez tego autora jest teza o dokonują-
cym się wraz z rozwojem społeczno-technicznym i kulminującym w jego czasie 
– I połowie XX stulecia – zaniku uczuć metafizycznych. Pragnę przyjrzeć się 
zarówno owemu pojęciu, jak też powyższej tezie autora Nowych form w malar-
stwie (1919) i pokazać, że wskazują one na pewną niezbywalną cechę myślenia 
filozoficznego, cechę, bez której filozofowanie zatraca samą swą istotę. Skupiam 
się na relacji między uczuciem metafizycznym i twórczością filozoficzną, mniej 
uwagi poświęcając wpływowi tego uczucia na powstawanie religii i sztuki.

Witkiewicz mówił o swoich trzech „zawodach”: literaturze, malarstwie i fi-
lozofii, wskazując na filozofię jako najważniejszy z nich – ten, który najbardziej 
zabezpieczył jego życie przed uczuciem pustki5. Teksty filozoficzne Witkacego, 
podobnie jak wszystko inne w jego życiu, noszą znamię jego osobowości: są 
pełne osobistych wtrętów, a język profesjonalnej filozofii przeplata się w nich 
z bogatym słownictwem autorskim. Posługując się własnymi metodami reto-
rycznymi Witkacy uprawiał filozofowanie przez prowadzone w sposób brawu-
rowy i  ludyczny, z wielką dozą ironii, prowokacji i  zgrywy, polemiki. Życie 
intelektualne, a także sferę twórczości traktował jako pole agonu; rywalizował 
ze wszystkimi, wciąż się sprawdzał, a rywalizacja ta była spleciona z zabawą 
i prestidigitatorstwem. 

Posiadając istotny element ludyczny, filozofia jest wszakże według Wit-
kiewicza zajęciem żmudnym i wymagającym. W artykule Urok świata pojęć 

5  S.I. Witkiewicz, Narkotyki – Niemyte dusze, wstępem poprzedziła i opracowała A. Mi-
cińska, PIW, Warszawa 1979, s. 192. Dramaty i powieści Witkiewicza miały być artystycznym 
unaocznieniem jego idei estetycznych.



200 Witold M. Nowak

filozoficznych przeciwstawiał cechujące się lekkością momenty rozrywki, takie 
jak taniec czy wycieczka górska, lekturze filozoficznej. Między „siedzeniem 
o trzeciej po południu w lecie z grubą książką, którą z trudem staramy się zrozu-
mieć”, a takimi rozrywkami jest przepaść6. Studium filozofii jest jego zdaniem 
o tyle łatwe, że jest naturalne, instynktowne, wychodzące od poglądu natural-
nego i zgodne z naturą człowieka jako istoty rozumnej. Pozostaje ono jednak 
o  tyle trudne, iż angażuje pojęcia abstrakcyjne, specyficznie „suche”, niena-
sycone treścią zmysłową – dlatego adept filozofii musi długo przezwyciężać 
w sobie „wstręt inicjalny do abstrakcji”.

Filozofia – a  także szeroko pojęty intelektualizm – przenika u Witkacego 
wszystko7. Poza dziełami stricte filozoficznymi, w których stosował metodę im-
plikacji pojęć, filozofia jest obecna nie tylko w jego traktatach estetycznych, lecz 
także w dramatach (zwłaszcza w Szewcach, Sonacie Belzebuba, Matce i Meta-
fizyce dwugłowego cielęcia) i w  powieściach; te ostatnie wskrzeszają przecież 
oświeceniowy gatunek powieści traktatu (Voltaire, Rousseau), czyli powieści, 
w której podejmuje się doniosłe filozoficznie zagadnienie społeczne, a  także – 
i to już charakterystyczne specjalnie dla powieści Witkacego – zagadnienia stricte 
filozoficzne. Nie na tym wszakże koniec, bowiem również jako artysta malarz 
dążył Witkacy w sporządzanych przez siebie portretach – które nazywał psycho-
logicznymi – do ujęcia indywidualności psychicznej swych modeli; tym samym 
sztuka portretowa stawała się studium duchowym o filozoficznych ambicjach8. 

6  S.I. Witkiewicz, Urok świata pojęć filozoficznych [w:] tenże, O  idealizmie i  realizmie. 
Pojęcia i twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia i inne prace filozoficzne, zebrał, opra-
cował i przypisami opatrzył B. Michalski, PWN, Warszawa 1977, s. 41.

7  Dzieło Witkacego, choć powstałe w zaledwie dwadzieścia lat – Witkiewicz debiutował 
wszak w  roku 1919 – jest ogromne. Samo dzieło piśmiennicze – zakazane w  Polsce do roku 
1956 i odkrywane dopiero od lat 60. – obejmuje cztery tomy dzieł filozoficznych, trzy książki 
należące do dziedziny estetyki i teorii sztuki, cztery powieści, ponad czterdzieści dramatów, dwie 
książki eseistyczno-publicystyczne (Narkotyki i Niemyte dusze) i kilkaset artykułów polemiczno-
-krytycznych. 

8  Portrety te – mówi o najlepszych spośród nich R. Ingarden – „które to niby miały być 
portretami jego znajomych i przyjaciół […] były wszystkie jeno przejawami koszmaru, który go 
wciąż nachodził w życiu” – R. Ingarden, Wspomnienie o S.I. Witkiewiczu [w:] Stanisław Ignacy 
Witkiewicz. Człowiek i  twórca, księga pamiątkowa pod red. T. Kotarbińskiego i  J.E. Płomień-
skiego, PIW, Warszawa 1957, s. 176. S. Symotiuk mówił o triadzie technik portretowych Witka-
cego, na którą składają się portret „realistyczny”, portret zdeformowany i portret „jarzeniowy”. 
Techniką „jarzeniową”, która najsilniej angażowała jego filozoficzną estetykę, Witkiewicz ma-
lował głównie postacie twórców, natomiast techniki realistyczne stosował dla oddania postaci 
przeciętnych. Portrety typu jarzeniowego, na które swą sztuką witrażu wpłynął prawdopodobnie  
J. Mehoffer – pod którego kierunkiem Witkiewicz studiował malarstwo w Krakowie – cechują 
aktywizm i dynamika, są one apelatywne, choć nie jest jasne ku czemu wzywają i o co apelują. 
„Można by powiedzieć, że ten najbardziej ‘witkacowski’ typ portretowania przypomina witraż, 
złożony z  podłużnych ‘pasków’ barwnego szkła, przez które przebija się intensywne światło. 



201Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji uczuć metafizycznych

Jedną z najbardziej trafnych charakterystyk S.I. Witkiewicza jako myślicie-
la jest określenie go mianem „filozofa metafizycznego niepokoju”9. Określenie 
to, autorstwa jego przyjaciela J. Leszczyńskiego, choć zdawać się może zrazu 
publicystyczne, mieści w sobie głęboką treść. Idzie bowiem o to, po pierwsze, 
że u Witkacego wszystko, a więc również filozofia, nosi znak jego żywej, nie-
spokojnej osobowości i potężnej indywidualności; dzieło ściśle spaja się z czło-
wiekiem. Tę cechę twórczości Witkacego podkreślał w swoich wspomnieniach 
R. Ingarden; twierdził on nawet, że osobowość Witkacego wykrystalizowała 
się dopiero w  filozofii. Po drugie zaś, Witkiewicz domagał się od wszelkich 
twórców, w tym od osób filozofujących, aby nie tylko nie gasili w sobie uczucia 
metafizycznego, lecz przeciwnie – podsycali je w sobie i z niego czerpali filo-
zoficzną inspirację. 

Ingarden, krytyczny względem Witkacego, który jego zdaniem w pracy fi-
lozoficznej nie posiadał przemyślanej i konsekwentnie stosowanej metody, przy-
znaje, że był on jednak filozofem tout court. Decydowało tu osobiste przejęcie: 

Był filozofem przede wszystkim dlatego, że miał własne zagadnienia, którymi żył, które go osobi-
ście interesowały i na serio do głębi poruszały, a nie były tylko nabyte z literatury ani też nie były 
czymś, co po prostu należy do uprawianego zawodu10. 

Dodajmy, że nawiązując do typologii E. Kretschmera, samego siebie klasyfiko-
wał Witkiewicz pod względem umysłowym jako schizotymika („schizoida”) – 
absolutystę, czyli myśliciela nakierowanego na jednolite ujęcie rzeczywistości 
w systemie pojęć11. Jego wielkość polegała ponadto na konsekwencji w pozna-

Efekt ten pogłębiony jest właśnie przez ciemne, jednolite tło, gdzie zarysowane są kontury twarzy. 
To tło jest jakby przesłoną, za którą uwięzione jest światło i zza której wydobywa się szczelinami, 
jakimi są właśnie ‘rysy twarzy’” – S. Symotiuk, Filozoficzny sens sztuki portretowej Witkacego 
[w:] tenże, Rekonesanse witkacjańskie, Wydawnictwo UMCS, Lublin 2015, s. 92.

9  J. Leszczyński, Filozof metafizycznego niepokoju [w:] Stanisław Ignacy Witkiewicz. 
Człowiek i  twórca, księga pamiątkowa pod red. T. Kotarbińskiego i  J.E. Płomieńskiego, PIW, 
Warszawa 1957, s. 93–118.

10  R. Ingarden, Wspomnienie o S.I. Witkiewiczu…, s. 173–174.
11  S.I. Witkiewicz, O  dwóch typach filozofów (Teoria typów ludzkich Kretschmera)  

[w:] tenże, O idealizmie i realizmie. Pojęcia i  twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia 
i inne prace filozoficzne…, s. 50. Witkiewicz był przeciwnikiem typu umysłowości, którą określał 
mianem protagorejskiej, redukującej wiedzę do czystego empiryzmu. Umysłowość protagorejska 
w  swych różnych odmianach dąży do unifikacji systemu wiedzy za pomocą metod nauk ści-
słych i pod przewodnictwem tych nauk dokonuje „odwartościowania tanim kosztem ontologii” –  
S.I. Witkiewicz, O protagorejskim typie umysłowości [w:] tenże, Nauki ścisłe a filozofia i inne pi-
sma filozoficzne (1933–1939), oprac. M. Dombrowski, M. Bizior-Dombrowska, PIW, Warszawa 
2014, s. 602. Na marginesie dodajmy, że co się zaś tyczy postawy ogólnej wobec rzeczywistości 
i implikowanej przez nią techniki pracy, Witkiewicz łączył typ „arystokraty” z typem „rzemieśl-
nika”: kształcił się i prowadził dociekania wszechstronnie, potrafił wszakże zmusić się do trudu 
specjalistycznego, rzemieślniczego badania.



202 Witold M. Nowak

niu: widział, że „Prawdy […] metafizyczne są okrutne”12, lecz zarazem pokazy-
wał, iż nie można ulegać w poznaniu kompromisom ze względu na lęki własne 
czy opinię publiczną.

Wartość filozofii w ujęciu Witkiewicza

Spośród filozofów bardzo bliski był Witkacemu A. Schopenhauer, czyta-
ny regularnie w domu Witkiewiczów; filozofia obu autorów jest silnie odczu-
ta i głęboko przeżyta. Najostrzejszej krytyce poddawał poglądy H. Bergsona, 
a dalej pragmatystów i E. Macha, głównego oponenta miał jednak w „formi-
ście” L. Chwistku, któremu poświęcił całą polemiczną rozprawę i  niejeden 
fragment. Pomimo ostro formułowanych zarzutów – „musimy w sferze myśli 
Chwistka poczuć się jak w więzieniu i to nie z powodu jej ścisłości, tylko ubó-
stwa, graniczącego z nędzą”13 – traktował go bardzo serio. Autor ten, będący 
też przyjacielem Witkacego, był dlań figurą logika, symbolem pewnego typu 
myślenia, który nazywał „logistyką”, a który oznaczał skłonność do formali-
zacji wszelkich rozumowań, „znaczkowania”. Skłonność tę Witkacy odrzucał 
jako skrajną, pisząc z przesadą: „Będę zupełnie otwarty: nie mogłem, nie mogę 
teraz […] i nie będę mógł prawdopodobnie nigdy zrozumieć znaczenia logistyki 
dla filozofii”14. Poza totalizującym logicznym formalizmem Witkacy odrzucał 
także pragmatyzm, który traktowałby prawdziwość każdej filozofii jako propor-
cjonalną do jej użyteczności. Pragmatystyczna koncepcja prawdy zamyka jego 
zdaniem horyzont poznawczy i  przeczy istocie samej filozofii jako poznania 
ukierunkowanego na całość istnienia i na prawdę obiektywną15.

Na czym zatem polega według Witkiewicza wartość filozofii? W realizu-
jącym cele popularyzatorskie artykule Znaczenie filozofii dla wszystkich (1931) 
Witkacy akcentował znaczenie „sfery ducha” dla każdego człowieka: „Wypo-
wiem zdanie na pozór ryzykowne, że dla mnie człowiek, nie mający problemów 
filozoficznych, choćby w najbardziej rudymentarnej formie, mało różni się od 
zwierzęcia”16. Ktoś taki bowiem przejawiałby jedynie aktywność adaptacyjną, 

12  S.I. Witkiewicz, Nowe formy w malarstwie… s. 127.
13  Tenże, Leon Chwistek – Demon intelektu [w:] tenże, O idealizmie i  realizmie. Pojęcia 

i twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia i inne prace filozoficzne…, s. 185.
14  Tamże, s. 138.
15  Jak trafnie pisze znawca tej twórczości: „Ideałem Witkacego była obstająca przy intelek-

tualizmie i uznająca istnienie problemów nierozwiązywalnych (lecz nie pozornych!) ontologia 
pojęta jako docta ignorantia” – S. Mazurek, Wątki katastroficzne w myśli rosyjskiej i polskiej 
1917–1950, Fundacja na rzecz Nauki Polskiej, Wrocław 1997, s. 189.

16  S.I. Witkiewicz, Znaczenie filozofii dla wszystkich [w:] tenże, O idealizmie i realizmie. 
Pojęcia i twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia i inne prace filozoficzne…, s. 33. Lu-
dzie tacy różnią się jeszcze bardziej od roślin, wszak: „Czyż jedna palma wie o drugiej, kiedy 



203Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji uczuć metafizycznych

angażując całą swą pojęciowość do zamkniętego koła zagadnień życiowych. 
Podobnie uprawianie jedynie nauk praktycznych oznacza rezygnację z człowie-
czeństwa i wtopienie w krąg istot skupionych na przystosowaniu do otoczenia. 
Filozofia natomiast wyraża wolność ludzką i tę wolność wzmaga – posiada za-
tem charakter antropotwórczy17.

Uprawianie metafizyki świadczy zdaniem Witkiewicza o posiadaniu przez 
ludzi „pojęciowego luksusu”: nie posługujemy się pojęciami jedynie po to, aby 
lepiej opanowywać środowisko. Metafizyczność istot ludzkich nie polega na 
zaspokajaniu jakiejś potrzeby, jednej z wielu, lecz na możliwości doświadcze-
nia Tajemnicy Istnienia. Tajemnica ta bywa eksplorowana w jej wymiarach bio-
logicznym i astronomicznym – istnieje bowiem odczucie dziwności biologicz-
nej, fizycznej i dziwności astronomicznej w odniesieniu do świata – najgłębiej 
wszak ujmujemy ją w dociekaniu metafizycznym. Innymi słowy, dopiero filo-
zofia pozwala nam ujrzeć i uchwycić pojęciowo nowy wymiar rzeczywistości 
– wymiar tajemnicy i metafizycznej dziwności. 

Powstaje w tym miejscu ważne pytanie o to, jaką wartość ma dla człowie-
ka doświadczenie Tajemnicy Istnienia? Po pierwsze, świat ujęty filozoficznie 
jest bardziej interesujący, czyli pasjonujący poznawczo oraz piękniejszy. Pisze 
Witkiewicz: 

studium filozofii nie tylko nie pozbawia uroku świata, ale potęguje urok ten w prawie niemożliwy 
do wytrzymania sposób, oczywiście w  zupełnie innym wymiarze niż jazzband, sport, alkohol 
i najbardziej demoniczne flirty. Ale nawet na te cztery elementy życia można patrzeć w sposób 
daleko ciekawszy, o ile się przejdzie przedtem filozoficzną tresurę18.

Po drugie, intensyfikując nasze doświadczenie, filozofia uwalnia od życiowej 
nudy i łagodzi uczucie pustki19. Po trzecie, szerokość – „otchłanność” – kon-
tekstu, w  jakim filozofia sytuuje życie człowieka wraz z  jego codziennymi 

rodzi owoc? Czyż nasza złocista żaba wie, kiedy i przez kogo Bezkresna Dal zstępuje w jej skrzy-
żowane uda?” – S.I. Witkiewicz, Metafizyka dwugłowego cielęcia [w:] tenże, Dzieła wybrane. 
Dramaty, t. IV, PIW, Warszawa 1985, akt I, s. 537.

17  Dla Witkiewicza charakter antropotwórczy ma szczególnie uprawianie filozofii w  jej 
wersji metafizycznej. J. Grondin pisząc, podobnie jak Witkiewicz, o panującym dziś „ogłuszają-
cym utylitaryzmie”, wskazuje na potrzebę spójnej i rozumnej myśli metafizycznej jako podstawy 
ludzkiej godności, nauki i edukacji – J. Grondin, Piękno metafizyki. Esej o filarach hermeneu-
tycznych, przeł. M. Marczak, PIW, Warszawa 2021, s. 8 n. U Witkiewicza motyw godności istoty 
ludzkiej jest słabo akcentowany.

18  S.I. Witkiewicz, Znaczenie filozofii dla wszystkich…, s. 35–36.
19  Podobnie Schopenhauer, tak chętnie czytany w domu Witkiewiczów, twierdził, że poj-

mowana jako brak pragnień nuda, languor, jest wśród ludzi powszechna; w jej doświadczeniu 
przez ogół filozof upatrywał nawet źródła masowej turystyki. Zob. A. Schopenhauer, Świat jako 
wola i wyobrażenie, przełożył, wstępem poprzedził i komentarzem opatrzył J. Garewicz, PWN, 
Warszawa 1994, t. 1, s. 402. 



204 Witold M. Nowak

troskami, pozwala uchwycić realną skalę naszych problemów i powstrzymać 
się przed ich wyolbrzymianiem: „A kto raz zajrzał w tę otchłań, nie tak łatwo 
odwróci od niej oczy, a rozmyślaniem o jej głębiach może pomóc sobie do prze-
trzymania niejednej ciężkiej chwili życia”20. 

Świat odproblemiony i  „życiowo jasny jak słońce” jest nudny i  pozba-
wiony sensu. Mimo to wielu ludzi instynktownie ucieka od myślenia, wielu 
pogrąża się też w życiu zawodowym i skupia jedynie na praktycznych wyma-
ganiach swej specjalności, resztę czasu „zapychając zabawami”, pascalowską 
„rozrywką” (divestissement). Witkacy nie miał wysokiego zdania o większości 
ludzi, uważał ich nie tylko za nieskłonnych do umysłowego wysiłku, ale też 
za instynktownie mu wrogich i rychło potępiających jako „niezrozumialstwo” 
wszystko, co niepojmowalne w jednej chwili21. Stąd brało się jego selektywne 
pojmowanie kultury, zgodnie z którym jest ona – podobnie jak w koncepcji  
A. Schopenhauera – tworem geniuszy, a  nie dziełem całego społeczeństwa 
czy choćby jednostek przeciętnych: kulturę tworzą jednostki wybitne, a  nie  
gatunek ludzki22.

Bywa, że Witkiewicz nazywa filozofię „instynktem”, aby podkreślić jej 
spontaniczny i naturalny charakter, a także to, że problemy filozoficzne ujmu-
je się zarówno pojęciowo, jak i uczuciowo. Wyrzekanie się filozofii uważa za 
duchową zbrodnię, a  ludzie, którzy głoszą bezwartościowość filozofii, to dla 
niego „społeczni złoczyńcy”. Filozofowanie, czyli pojęciowa walka z Tajem-
nicą Istnienia, podpada także jego zdaniem pod kategorie estetyczne: Witkie-
wicz mówi niekiedy o „promienistej Tajemnicy” świata, co sugeruje estetyczną 
kategorię blasku (łac. claritas) właściwą estetyce średniowiecznej, zwłaszcza 
w wersji św. Tomasza z Akwinu. Istnienie cechują jednak w jego odbiorze nie 
tylko piękno i wspaniałość, lecz także okrucieństwo, groza i potworność, dla-
tego zachwyt Istnieniem jest u Witkiewicza zachwytem pięknem tragicznym 
i łączy się z pewnym psychicznym masochizmem23. 

Filozofia to dla Witkacego najpiękniejsza ze wszystkich sfer twórczości 
ludzkiej: 

Z chwilą, kiedy raz się pojmie ogrom otaczającej nas tajemnicy, kiedy zrozumie się, że świat 
zawiera w  sobie ukrytą zagadkę, której nie podaje nam praktycznie dobry i  poczciwy pogląd 

20  S.I. Witkiewicz, Urok świata pojęć filozoficznych…, s. 44.
21  Tamże, s. 42.
22  Wątek ten w kontekście historiozofii Witkiewicza interesująco omawia L. Gawor w pra-

cy Katastrofizm konsekwentny. O poglądach Mariana Zdziechowskiego i Stanisława Ignacego 
Witkiewicza, Wydawnictwo UMCS, Lublin 1998, s. 70–78.

23  W  Metafizyce dwugłowego cielęcia najwięcej pytań metafizycznych stawia Karmazy-
niello. O istnieniu mówi on następująco: „Wy jeszcze nie rozumiecie potworności ostatecznej.  
Ja to przemyślałem jeszcze na Nowej Gwinei. Sam fakt istnienia w ogóle jest czymś ohydnym” –  
S.I. Witkiewicz, Metafizyka dwugłowego cielęcia…, akt III, s. 573.



205Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji uczuć metafizycznych

życiowy, że my sami, z całym pospolitym, nawet w swych największych ‘nadzwyczajnościach’,  
aż nazbyt jasno określonym życiem, jesteśmy cząstkami przerażająco tajemniczego zjawiska Ist-
nienia w ogóle, wszystkie pozornie suche pojęcia, którymi umysł stara się tę zagadkę Istnienia 
rozplątać, nabierają potwornie głębokiego znaczenia, rozbłyskują jakimś nowym światłem, któ-
rego przedtem zupełnie nie posiadały. […] Straszliwa zagadka nasyca się pojęciami i ich koniecz-
nymi kombinacjami…24

Należy podkreślić, że sytuację w filozofii jemu współczesnej Witkacy oce-
niał krytycznie i diagnozował tak oto: dostrzegając niemożliwość zbudowania 
systemu pojęć, w którym można by bez popadania w sprzeczność ująć problem 
Istnienia – zrezygnowano z dociekań metafizycznych w ogóle; nastąpiło „samo-
bójstwo filozofii”, jej śmierć dokonała się bowiem z ręki samych akademickich 
filozofów, którzy uznają klasyczne pytania metafizyki za problemy pozorne, 
problèmes fantômes. W takim nihilizującym rozwiązaniu filozofowie sięgają po 
pojęcia z nauk szczegółowych, czyniąc z filozofii służebnicę tych nauk.

Filozofia i pogląd życiowy

Przedmiotem filozofii jest istnienie jako całość – całość bytu. Do całości 
tej filozofia dochodzi, biorąc za punkt wyjścia pojęcia i poglądy „implikowane” 
przez pojęcie istnienia: pojęcia i poglądy te nasuwają nam się w sposób koniecz-
ny, gdy założymy istnienie własne i istnienie świata25. Filozofia dla Witkiewicza 
jest zatem metafizyką istnienia – to bardzo klasyczny i maksymalistyczny po-
gląd na nią, choć podważany tak w jego czasach, jak i dzisiaj przez różne typy 
scjentyzmu. Witkiewiczowska obrona filozofii jako metafizyki istnienia nosi 
przy tym znamiona dużej oryginalności, Witkacy broni bowiem uniwersalnego 
charakteru filozofii, czym nawiązuje z  jednej strony do klasycznej koncepcji 
metafizyki, a zarazem wysuwa na przedni plan osobowość jako pewną pierwot-
ną – z niczego niewywodliwą i do niczego nie sprowadzalną, daną bezpośrednio 
– całość, w czym bliski jest egzystencjalistom.

24  S.I. Witkiewicz, O „suchości” pojęć filozofii [w:] tenże, O idealizmie i realizmie. Poję-
cia i twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia i inne prace filozoficzne…, s. 47. W tym 
punkcie napotykamy jedną z ważnych sprzeczności w systemie Witkiewicza: twierdzi on, że ist-
nieje wielka Tajemnica Istnienia, a zarazem uporczywie sugeruje, że życie ludzkie oraz istnienie 
świata są pozbawione sensu. Skoro jest tak, jak głosi teza o braku sensu – to na czym miałaby 
polegać Tajemnica? 

25  S.I. Witkiewicz, Pojęcia i  twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia [w:] tenże, 
O idealizmie i realizmie. Pojęcia i  twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia i  inne pra-
ce filozoficzne…, s. 405–542. „Implikację” pojmuje Witkiewicz szeroko, odmiennie aniżeli jest 
rozumiana w języku logiki, oznacza ona dla niego różne związki skojarzeniowe, synonimiczne, 
homonimiczne oraz różne analogie, jakie zachodzą między wyrażeniami. 



206 Witold M. Nowak

Filozofia ujmuje byt pojęciowo i zmierza do zbudowania – niedoskona-
łego z  racji naszych ograniczeń – systemu, do Ontologii Ogólnej. Odrzucał 
Witkiewicz irracjonalne metody docierania do prawdy, a za taką miał zwłasz-
cza Bergsonowską intuicję. Filozofując musimy też odrzucić programy trakto-
wania filozofii jako syntezy nauk szczegółowych, takie podejście oznaczałoby 
bowiem pozbawienie filozofii charakteru uniwersalnego, autentycznie cało-
ściowego. Na gruncie nauk żadna synteza nie jest możliwa: nie da się całości 
istnienia opisać ze stanowiska ze swej natury częściowego, ograniczonego; nie 
da się dojść do całości przez złożenie części. Przede wszystkim jednak nauka, 
a w ślad za nią filozofie o charakterze scjentystycznym, nie uwzględniają pod-
miotowości, lecz badają „samą rzeczywistość jako taką”. Nie tylko zresztą jej 
nie uwzględniają, lecz samo stwierdzanie istnienia „ja”, istnienia podmiotowo-
ści traktują jako niedorzeczną metafizykę. Nauki eliminują ze swego pola tak 
ważne dla Witkiewicza Istnienie Poszczególne – istotę żywą z jej przeżyciami 
wewnętrznymi, opisują istoty żywe „przykrawając” je do kategorii urobionych 
na bytach fizycznych26. Sumując, nauka nie może zastąpić filozofii, a jej rosz-
czenie do rugowania metafizyki jako dziedziny fantastyki i dowolności nie ma 
rzetelnych podstaw.

Charakterystyczne dla Witkiewicza jest, że wychodzi on nie tylko od (do-
świadczenia) świata, ale i od poglądów na ten świat – od wiedzy i samowiedzy 
w  ich powiązaniu. Powodem obrania takiego punktu wyjścia jest usiłowanie 
uchwycenia całości: jeśli filozofia ma ująć całość bytu, musi w swe dociekania 
włączyć również tego, kto te dociekania uprawia. W tym punkcie Witkiewicz 
zajmuje stanowisko zbliżone do M. Heideggera, który utrzymywał, że nie wy-
starczy, aby pytania filozoficzne były przez badaczy powtarzane, lecz konieczne 
jest, aby były naprawdę stawiane; wszak jedynie wówczas filozofowanie jest 
rzetelnym zapytywaniem, gdy stawia pod znakiem zapytania także samego fi-
lozofującego; zapytywanie tego rodzaju nie jest jedynie intelektualnym ćwicze-
niem – zmusza nie tylko do zmiany poglądów, ale także do zmiany życia27. 

26  Sporowi z „hydrą naturalizmu” sporo uwagi poświęcił Ch. Taylor, argumentując zwłasz-
cza, że scjentystyczne modele filozofowania usuwają z pola uwagi język, w jakim sami ludzie 
artykułują swe problemy i w  jakim dokonują samointerpretacji. Jest to język subtelniejszy od 
ekspansywnego języka nauki, którego terminy traktowane są przez naukowców i  podległą im 
publiczność jako terminy absolutne, niewymagające rzekomo dalszego rozjaśniania. Niebranie 
pod uwagę ludzkich samoopisów stoi w sprzeczności z tym, co Taylor nazywa zasadą najlepsze-
go objaśniania (the best account principle) i pozbawia nas – jak trafnie punktuje filozof – naj-
istotniejszego źródła wiedzy o  człowieku. Zob. Ch. Taylor, Źródła podmiotowości. Narodziny 
tożsamości nowoczesnej, przeł. zespół, naukowo opracował T. Gadacz, wstęp A. Bielik-Robson, 
Warszawa 2002, s. 115. 

27  Zob. D.W.F. Hamlyn, Being a Philosopher. The History of a Practice, Routledge, London 
– New York 1994.



207Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji uczuć metafizycznych

Jako dyscyplina całościowa nie może też filozofia abstrahować od po-
glądu życiowego, czyli zespołu mniemań, które, żyjąc, przyjmujemy bezre-
fleksyjnie w  codziennym obcowaniu ze światem. Witkiewicz zalecał rozpa-
trywanie poglądu życiowego – będącego swoistą premetafizyką28 – nie w celu 
odrzucenia go, lecz po to, aby uchwycić w wyraźnych pojęciach prawdę, którą  
on zawiera.

Branie przez filozofię pod uwagę poglądu życiowego wiedzie Witkiewicza 
do tezy, iż aby uznać doktrynę filozoficzną za słuszną, nie wystarczy, iż jest ona 
spójna pod względem logicznym. Na przykład solipsyzmowi nie sposób odmó-
wić logicznej zwartości i nie sposób go logicznie obalić. Witkiewicz odrzuca 
solipsyzm ze względu na jego poznawczą bezpłodność: konsekwentny spolip-
systa nie może uprawiać filozofii, filozofowanie bowiem zakłada, iż jakieś wyj-
ście poza własną jaźń jest możliwe. 

Uczucie metafizyczne

Stosując metodę interpretacji koncepcji filozoficznych wypracowaną przez 
R.G. Collingwooda29, warto postawić kwestię, na jakie pytanie odpowiedź 
stanowi koncepcja uczuć metafizycznych Witkiewicza. Otóż koncepcja ta po-
wstała w kontekście rozważań o postępującym uspołecznieniu ludzkości, które 
skutkuje zanikiem poczucia jednostkowego „ja” czy też zanikiem świadomości 
u  ludzi, iż stanowią oni Istnienia Poszczególne. Proces historyczny interpre-
tował Witkacy jako rozwój form uspołecznienia, od jego form pierwotnych – 
początek stanowi powstanie władzy w totemicznych klanach ludzkości dzikiej 
– poprzez rewolucję francuską oznaczającą narodziny systemu władzy demo-
kratycznej po totalne uspołecznienie współczesne, które – wzmagane środkami 
technicznymi – upodabnia społeczeństwo do wielkiego mechanizmu, jednost-
kom zaś odbiera indywidualność. Kontekstem sformułowania koncepcji był za-
tem kontekst teorii społeczeństwa i filozofii dziejów, a jej dominantą – poczucie 
schyłku wartościowej formy kultury (kultury metafizycznej) i przekonanie, że 
jej koniec jest bliski30.

28  „Premetafizyka” to ważny termin dokonywanej przez J. Grondina próby obrony metafi-
zyki w kontekście filozofii współczesnej i współczesnej kultury. O naszej epoce Grondin słusznie 
stwierdza, że jej premetafizyka jest – podobnie jak w  czasach Witkiewicza – „nominalistycz-
na”: większość ludzi domyślnie przyjmuje, że świat jest złożony wyłącznie z  rzeczywistości 
o charakterze materialnym rządzonych prawami ściśle fizycznymi i badanymi przez naukę. Zob.  
J. Grondin, Piękno metafizyki. Esej o filarach hermeneutycznych…, s. 10.

29  Zob. R.G. Collingwood, An Essay on Metaphysics, Oxford University Press, Oxford 1940.
30  Zob. L. Gawor, Katastrofizm konsekwentny. O  poglądach Mariana Zdziechowskiego 

i Stanisława Ignacego Witkiewicza…, s. 114–117.



208 Witold M. Nowak

Mówiąc o  uczuciach metafizycznych jako źródle potrójnej twórczości 
ludzkiej, Witkacy nie miał na myśli jedynie tego, iż aby tworzone dzieła nosiły 
znamię autentyczności, ich twórcy muszą być emocjonalnie osobiście przejęci 
problemami, na które ich wytwory stanowią odpowiedź. „Uczucie metafizycz-
ne” to u Witkacego autorski termin techniczny – kategoria myślowa. 

Aby uchwycić treść pojęcia „uczucie metafizyczne”, musimy przypomnieć 
w skrócie ontologię Witkiewicza. W filozofii pojęcia takie jak jedność i wielość 
oraz ich pochodne – całość i część, ciągłość i zmienność – uznawane są za pary 
przeciwieństw. Witkacy natomiast uważał jedność i  wielość za konstytutyw-
ne cechy istnienia i z takiego stanowiska podejmował krytykę dwu głównych 
postaw filozofii XX w.: metafizycznej i pozytywistycznej. Obu stawiał zarzut 
deformującej obraz świata jednostronności. Oto z jednej strony tradycja esen-
cjalizmu głosi pierwszeństwo całości nad częścią i  hipostazuje „substancję”, 
„materię”, „ducha” i „duszę”. Specjalnie krytykował Witkacy traktowanie „du-
szy” jako bytu odrębnego, różnego od jakości ludzkiego życia psychicznego 
danych nam w introspekcji. Na drugim krańcu pozytywizm głosi prymat części 
nad całością i uznaje hegemonię metod analitycznych, odrzuca metafizykę i sto-
suje powszechnie redukcjonizm. 

Centralne w  ontologii Witkiewicza było pojęcie istnienia i  z  tego poję-
cia właśnie wywodził autor wszelkie pojęcia pozostałe. Istnienie według 
Witkiewicza składa się z  Istnień Poszczególnych, które różne poglądy filo-
zoficzne określały mianem „indywiduów”, „jaźni”, „ja”, „osobników” czy 
„monad”, przy czym Witkiewicz skłonił się do przyjęcia tego ostatniego,  
Leibnizowskiego terminu. Najwyższy stopień organizacji wykazuje mona-
da będąca człowiekiem, najniższy zaś monady świata materii nieożywionej. 
Każde z Istnień Poszczególnych jest dualistyczne, złożone z nierozdzielnych 
składników: ciała i świadomości – co jest odpowiednikiem ontologicznej struk-
tury świata, która jest czasoprzestrzenna. Człowiek jako Istnienie Poszczegól-
ne musi być zatem, z  racji swej budowy, ujmowany dwoiście i  fałszywe są 
według Witkiewicza wszelkie materialistyczne, jak też spirytualistyczne jego  
interpretacje. 

Istnienie Poszczególne stoi ze swą świadomością wobec świata, czyli 
całego Istnienia, świat zaś jest wobec monady ludzkiej czymś zewnętrznym. 
Jakkolwiek przeciwstawienie podmiot – przedmiot jest u Witkiewicza nieostre 
przyjmuje on zasadniczo, że proces poznania polega na pojawianiu się w świa-
domości wielości jakości osadzonych w rzeczywistości pozapodmiotowej. Ja-
kości te można przyporządkować dwóm kompleksom: jedne odnoszą się do 
własnego cielesnego wymiaru podmiotu, drugie – do innych postrzeganych Ist-
nień Poszczególnych. W trakcie procesu poznania zachodzi zdaniem Witkiewi-
cza porządkowanie pojawiających się jakości, którego efektem jest odróżnianie 



209Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji uczuć metafizycznych

„ja” i „nie-ja”. Przebieg procesu poznania dowodzi, że zasadnicza funkcja świa-
domości monady ludzkiej polega na wyodrębnianiu własnej indywidualności 
z całego istnienia. Na tej drodze kształtuje się zindywidualizowana świadomość 
oraz poczucie osobniczej jedności każdej z monad31. Całość owego procesu wy-
odrębniania czy też budowania tożsamości podmiotowej Witkiewicz nazywa 
odczuwaniem „jedności w wielości”32. 

Witkiewicz określał mianem uczucia metafizycznego bezpośrednio daną 
jedność osobowości. W  roku 1931 pisał: „Dziś nazwałbym po prostu ‘uczu-
cie’ to ‘bezpośrednio daną jednością osobowości’ i  koniec…”33. Bezpośredni 
charakter owego dania oznaczał, iż ma ono taki sam charakter, w jaki dane są 
nam wszelkie jakości: barwy, zapachy, dźwięki, jakości haptyczne (taktylne). 
Poczucie jedności osobowości posiada według Witkiewicza każdy człowiek, 
choć w niejednakowym stopniu. Uczucie metafizyczne nazwane zostało meta-
fizycznym, aby przeciwstawić je czy odróżnić od uczuć życiowych34, takich jak 
radość, gniew, miłość, zaś uczuciem w ogóle z tego powodu, żeby podkreślić 
bezpośredni charakter „dania”, różny od dania za pośrednictwem pojęć. 

31  Zachodzi ścisły związek pomiędzy narodzinami zindywidualizowanej świadomości 
a  doznaniem Tajemnicy Istnienia: „Dla mnie metafizycznym przeżyciem będzie pojmowanie 
bezpośrednie Tajemnicy Istnienia na tle spotęgowanego uczucia jedności osobowości i przeciw-
stawienia się Istnienia Poszczególnego (żywego stworu) reszcie nieskończonego istnienia” –  
S.I. Witkiewicz, Leon Chwistek – Demon intelektu…, s. 184. 

32  Pojęcie „jedności w wielości” odgrywa centralną rolę nie tylko w ontologii Witkiewicza, 
ale także w jego teorii sztuki i  formalistycznej estetyce, przyjmuje on bowiem że „Zasadniczą 
cechą dzieł sztuki jest jedność w wielości bez względu na to, jakie są elementy tej wielości i ja-
kim sposobem osiągnięta jest ich wielość” – S.I. Witkiewicz, Nowe formy w malarstwie…, s. 10. 
Dzieła sztuki tym właśnie różnią się od innych ludzkich wytworów, że wyrażenie jedności w wie-
lości jest ich celem samym w sobie, gdy w wypadku innych wytworów jedność pozostaje czymś 
ubocznym. Jedność, o jakiej tu mowa, jest jednością formy, ponieważ „forma dzieła sztuki jest 
jego jedyną treścią istotną” – tamże, s. 11.

33  S.I. Witkiewicz, Uczucia metafizyczne [w:] tenże, O znaczeniu filozofii dla krytyki i inne 
artykuły polemiczne, opracował oraz przypisami opatrzył J. Leszczyński, posłowie B. Dziemidok, 
PWN, Warszawa 1976, s. 30.

34  Przedstawianie w sztuce uczuć życiowych nie wznosi jej jeszcze na poziom metafizyki 
istnienia. Takie zatrzymanie się zarzucał Witkiewicz „hiperrealiście” R. Malczewskiemu, który 
poprzestał na poszukiwaniu dziwności w pospolitości i nie poszedł dalej, w kierunku ostatecznego 
zdziwienia tajemnicą bytu: „U Malczewskiego jest to raczej akcentowanie drobnych dziwnostek 
życiowych, dysproporcji człowieka i natury, niesamowitego uroku wulgarnego, bezmyślnego ist-
nienia w jakichś zapadłych dziurach, w których myślące istoty przez głupotę codziennych zajęć 
i nałogów upodabniają się do małżów i polipów; na tym tle przebłyski ‘innego świata’ wywoła-
ne nadmiarem nudy i udręki” – S.I. Witkiewicz, Wystawa Rafała Malczewskiego w Zakopanem  
[w:] tenże, O znaczeniu filozofii dla krytyki i inne artykuły polemiczne…, s. 178. Dzieło tego ro-
dzaju nie jest jeszcze przekaźnikiem metafizycznych wartości poznawczych, a taką również rolę 
dziełu sztuki przypisywał Witkiewicz.



210 Witold M. Nowak

Przeżycie metafizyczne łączy się z takimi uczuciami jak przerażenie i zdzi-
wienie dziwnością bytu. Przerażenie i zdziwienie odnoszą się do kontyngentne-
go charakteru naszego zaistnienia w świecie: że jesteśmy tym oto, a nie innym 
istnieniem, że pojawiliśmy się w takim a takim miejscu Bytu, że mogłoby nas 
wcale nie być i że mogłoby nie być niczego etc. Jak ujmuje to w Metafizyce dwu-
głowego cielęcia Karmazyniello, mówiąc do Parvisa: „Przecież mogłoby mnie 
wcale nie być… Mogłem nie być wcale. Czyż musiałbym przyjąć moje istnienie 
przed moim własnym początkiem? Wcielenie w jakąś przypadkową skorupę?”35.

Doświadczenie bytowej kontyngencji to właśnie powód, dla którego prze-
życie metafizyczne jest źródłem kultury ujmowanej przez Witkiewicza w  jej 
trzech głównych przejawach, jakimi są religia, sztuka i filozofia. Wszystkie one 
są próbami uporania się („załatwienia”) z przerażeniem i zdziwieniem ogromną 
skalą Bytu i narzucającym się przypadkowym charakterem mojego – a nie tylko 
„naszego”, gatunkowego – w nim zaistnienia. Dyskomfort, jaki rodzą w nas te 
uczucia wraz z ich intelektualną składową, polega na tak potężnym zachwianiu 
poczucia bezpieczeństwa, na „wytrącaniu z równowagi”, że konieczny staje się 
jakiś rodzaj jego oswojenia i kompensaty utraconego spokoju: religia dokonuje 
tego oswojenia przez rytuały, sztuka przez formy artystyczne, zaś filozofia za 
pomocą konstrukcji pojęciowych.

Uczucia metafizyczne są „metafizyczne” w dwojakim sensie36. Po pierw-
sze odnoszą nas do metafizyki, jej dociekań i problemów. Po drugie są metafi-
zyczne w sensie bardziej dosłownym: samo ich występowanie w człowieku jest 
czymś uniezwyklającym go i świadczy o tym, że człowiek transcenduje porzą-
dek przyrodniczy – porządek potrzeb i dążenia do przystosowania. Przejawianie 
uczuć metafizycznych stanowi humanum: zwierzęta uczuć metafizycznych nie 
posiadają, a o ich braku u gatunków zwierzęcych wnioskujemy między innymi 
ex silentio, z braku praktyk i wytworów mogących występowanie takich uczuć 
potwierdzać. 

Zauważmy, że Witkiewicza interesowały uczucia przede wszystkim 
w aspekcie ich odnoszenia nas do świata – uczucia metafizyczne to wszak uczu-
cia, jakie w osobowości pojedynczego człowieka wywołuje Tajemnica Istnienia. 
Nastawienie takie różniło Witkiewicza np. od W. Witwickiego, którego klasyfi-
kacja uczuć – formułowana w ramach jego teorii kratyzmu – bierze pod uwagę 
wyłącznie relacje między ludźmi i stosunki władzy. Obok uczucia metafizycz-
nego i metafizycznego niepokoju Witkiewicz mówił też o specjalnym rodzaju 
niepokoju, który nazwał „niepokojem życiowym” i „niepokojem metapsychicz-

35  S.I. Witkiewicz, Metafizyka dwugłowego cielęcia…, akt 1, s. 541.
36  Nazwę „uczucie metafizyczne” uważał Witkiewicz za niefortunną z tego powodu, że przy-

czyniła się do nieporozumień w sporach o jego teorię sztuki – teorię Czystej Formy. Zob. S.I. Wit-
kiewicz, Uczucia metafizyczne…, s. 29.



211Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji uczuć metafizycznych

nym”, a który stanowi kombinację „czystego uczucia metafizycznego” z uczu-
ciami życiowymi37. Brał też pod uwagę nastroje, uznając, iż mogą one cechować 
nie tylko stany psychiczne i  sytuacje międzyludzkie, ale także miejsca; znane 
są Witkiewiczowskie opisy szczególnej, „demonicznej” nastrojowości, jaka zna-
mionowała jego zdaniem Zakopane38. 

Doświadczane przez twórczą osobowość uczucia metafizyczne nie zawsze 
są przez nią w pełni uświadamiane i poddawane refleksji39 – niekiedy przybiera-
ją formę niepokoju powiązanego z rozdrażnieniem i skutkującego nieprzystoso-
waniem do społecznego otoczenia oraz osamotnieniem40. Uczucia metafizyczne 
zawsze wyosabniają jednostkę ze zbiorowości ludzkiej, mają bowiem charakter 
silnie indywidualizujący, który sprawia, że jednostki odczuwają je w sposób nie 
tylko nieidentyczny, lecz nawet dalece różny – i ze względu na to zróżnicowanie 
nie tworzą wspólnoty41.

Wyrastające z doznania „dziwności życia” uczucia metafizyczne znajdują 
wyraz w pytaniach, do których należą: dokąd zmierzają dzieje?, co stanie się 
z nami po śmierci?, czy w świecie przeważa zło czy dobro? Rozwijający kon-
cepcje Witkiewicza K. Kościuszko pisze: 

Odpowiedzi na te i inne pytania są ‘metafizyczne’ między innymi w tym sensie, że nie dotyczą 
jakichś szczegółowych rozwiązań problemów codzienno-życiowych, lecz w tym sensie, że wy-
rażają całościowe powiązania między zagadnieniami teologicznymi, etycznymi, politycznymi, 
ontologicznymi, kosmologicznymi, estetycznymi itd.42

37  S.I. Witkiewicz, Geneza uczuć metapsychicznych [w:] tenże, O znaczeniu filozofii dla 
krytyki i inne artykuły polemiczne…, s. 57–60.

38  S.I. Witkiewicz, Demonizm Zakopanego…, s. 547–556. Zakopiański demonizm odgrywa 
ważną rolę choćby w poświęconej sztuce muzyki Sonacie Belzebuba (1925), gdzie aurę Zakopa-
nego ma będący miejscem akcji węgierski Mordovar.

39  J. Grondin odróżnia metafizykę „pełną” i wspomnianą już protometafizykę, czyli „meta-
fizykę nie w pełni jeszcze wykształconą lub taką, której istnienie dopiero się zakłada, niekoniecz-
nie będąc go pewnym” – J. Grondin, Piękno metafizyki. Esej o filarach hermeneutycznych…, s. 7. 

40  Tę formę niepokoju doświadczanego przez twórczą jednostkę pokazał znakomicie B. Ra-
felson w nakręconym rok po swym słynnym filmie Easy Rider (1969) obrazie Pięć łatwych utwo-
rów (Five Easy Pieces 1970). Bohater filmu, grany przez J. Nicholsona Robert Eroica Dupea to 
młody mężczyzna z kulturalnej waszyngtońskiej rodziny, który mimo sukcesów w sztuce gry na 
fortepianie porzucił pianistykę, lecz na to miejsce nie sformułował żadnego planu życia ani choć-
by nowego celu. Drąży go niezadowolenie, niechęć do siebie i pragnienie ucieczki od otoczenia, 
które notorycznie razi go swą trywialnością. Jest człowiekiem wyobcowanym, a jego samotniczą 
kondycję podkreślają symboliczne i profetyczne słowa kierowcy czerwonej ciężarówki, w której 
Dupea postanawia nagle uciec od swej dziewczyny kelnerki (K. Black) i od całego dotychczaso-
wego życia: „Potrzebna panu kurtka. Tam, dokąd jedziemy, jest zimno jak diabli”. 

41  Na temat doświadczanej przez artystę „pustki samotności wśród heterogenicznego poko-
lenia” zob. A. Schopenhauer, Świat jako wola i wyobrażenie…, t. 1, s. 412.

42  K. Kościuszko, O  muzyce metafizycznej. Polemika z  Józefem Kozieleckim [w:] tenże, 
Wokół Witkacego, Wydawnictwo Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego, Olsztyn 2019, s. 152.



212 Witold M. Nowak

Istnieją dzieła sztuki należące do klasy dzieł metafizycznych. Metafizyczne 
dzieło sztuki niejako zmusza odbiorcę do myślenia w perspektywie transcenden-
cji, czyli stawia przed nim filozoficzny problem i jednocześnie sugeruje mu ja-
kieś jego rozwiązanie w postaci całościowej wizji świata i sensu naszego w tym 
świecie istnienia43. Psychologia twórczości z reguły pomija różnice pomiędzy 
dziełami, które wywołują w nas „uczucia życiowe” i dziełami metafizyczny-
mi44, różnice te są natomiast bardzo istotne dla twórców i nierzadko istotne dla 
odbiorców. Dodajmy, że Witkiewiczowską koncepcję twórczości akceptował – 
pozostając tu zresztą pod wpływem Witkacego – K. Szymanowski, dla którego 
miarą oceny dzieła było to przede wszystkim, czy potrafi ono wywołać wzru-
szenie wobec samego faktu istnienia („tajemnicy istnienia”), podobne pojmo-
wanie twórczości znajdziemy u K. Pendereckiego, który w wielu utworach miał 
na celu wyrażenie ponadczasowych przeżyć religijno-metafizycznych (Pasja 
według św. Łukasza, Credo), awangardę zaś odrzucał. 

Uczucia metafizyczne podlegają obiektywizacji – wyrasta na tej drodze 
twórczość artystyczna, religijna i filozoficzna. Mówiąc o „zobiektywizowanym 
uczuciu metafizycznym”, Witkiewicz rozumiał przez nie „uczucie metafizyczne 
wyrażone” i  istniejące poza podmiotem; obiektywizacją taką może być dzie-
ło sztuki, symbol religijny lub system metafizyczny. W każdej z tych odmian 
obiektywizacji – poprzez którą dochodzi zarazem do rozładowania związanego 
z poznaniem napięcia – tak samo przeżywa się rzeczywistość, a tylko inny daje 
wyraz przeżyciu; owa różnica formuły, czyli zewnętrznej formy wypowiedzi, 
nie jest różnicą istotną; doświadczenie estetyczne, religijne i filozoficzne cechu-
je podstawowa homogenia. 

Witkacy zdawał sobie sprawę z  hermetycznego charakteru wiedzy, jaką 
uzyskuje się podczas doświadczania „jedności w wielości”: wiedza ta nie daje 
się wyrazić ani opisać w języku jednoznacznym, nie pozwala konceptualizować 
w słowniku tradycyjnej filozofii; nie da jej się w ogóle wyrazić w sposób ścisły 
i precyzyjny. Przeżycie „jedności w wielości” domaga się jednak obiektywiza-
cji z samej swej istoty i temu zadaniu właśnie istoty ludzkie starają się podo-
łać na trzech drogach twórczości, która niejako rozładowuje napięcie związane 
z przeżyciem: religii, sztuce i filozofii. Dziedziny te choć są jakościowo różne, 
w swej funkcji podstawowej – jako obiektywizacje przeżycia „jedności w wie-
lości” – pozostają równoważne. Każde Istnienie Poszczególne, które jest zdolne 
do przeżyć metafizycznych, podąża – zgodnie ze swymi skłonnościami – którąś 
z powyższych trzech dróg twórczości. 

43  W  obszarze muzyki z  dziełami metafizycznymi mamy do czynienia zwłaszcza w  ob-
szarze muzyki programowej (III symfonia Pieśń o  nocy K. Szymanowskiego, Pasja według  
św. Łukasza K. Pendereckiego), lecz nie tylko (Kunst der Fuge J. S. Bacha). 

44  Zob. np. J. Kozielecki, Transgresja i kultura, Żak, Warszawa 2002.



213Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji uczuć metafizycznych

Zakończenie

Liczni interpretatorzy od dawna stwierdzali, że filozofia Witkiewicza jest 
niespójna, trudna do ujednoznacznienia i – wbrew systemotwórczym ambicjom 
jej autora – niesystematyczna lub tworząca nie jeden, lecz kilka trudnych do 
uzgodnienia systemów. Jak twierdzi E. Wolicka:

Zarówno […] u Diltheya, Heideggera, jak i innych ‘filozofów życia’, do których Witkacy wydaje 
się czasami podobny, brak owej tak typowej dla jego pisarstwa wieloznaczności, posuniętej aż 
do ambiwalencji, a nawet sprzeczności – w zamiarach i dążeniach, postulatach i ich realizacji, 
nadających w sumie szczególny, nadrealistyczny klimat zarówno artystycznej, jak i teoretycznej 
twórczości Witkiewicza 45.

Mimo tych niedoskonałości czy może idiomatyczności wykładu myśli lek-
ceważenie Witkacego-filozofa, zdarzające się jeszcze tu i ówdzie, uznać należy 
za postawę niesłuszną. Już samo to, że zajmowali się nim u nas ludzie w filo-
zofii wybitni i reprezentujący różne opcje filozoficzne oraz światopoglądowe –  
T. Kotarbiński, J. Metallmann, R. Ingarden, K. Pomian, E. Wolicka, by wymie-
nić tylko niektórych – dostatecznie zaświadcza o wielości i klasie pomysłów 
autora Nowych form w malarstwie.

Wśród komentatorów pism Witkiewicza dominuje przekonanie, że jego 
myśl to filozofia katastroficzna i pesymistyczna, w której istnienie ludzkie i ist-
nienie świata uznane zostaje za „nędzne i pozbawione sensu”46, zaś uświado-
mienie sobie tego faktu rodzi w człowieku odczucie „potworności istnienia”47. 
Tym, co najsilniej przetrwało ze spuścizny intelektualnej Witkacego jest wła-
śnie pesymistyczna wizja ujednoliconego społeczeństwa, dokładnie zorganizo-
wanego na wzór wielkiego mrowiska, w  którym będą panować demokracja, 
równość i dobrobyt („domek z ogródkiem dla każdego”), nie dojdą jednak do 
głosu żadne przejawy indywidualizmu. Będzie to społeczeństwo nihilistycznie 
odwartościowane, o kulturze niemetafizycznej (postmetafizycznej), niestawia-
jące ostatecznych pytań ani niezdolne do odczucia Tajemnicy Istnienia48. Prze-

45  E. Wolicka, Estetyka metafizyczna St. I. Witkiewicza, „Studia Philosophiae Christianae” 
1969, nr 5/2, s. 174.

46  S.I. Witkiewicz, Nowe formy w malarstwie…, s. 121.
47  Uznanie istnienia za „potworność” ma u Witkiewicza proweniencję Schopenhauerowską, 

to niemiecki filozof wszak był najczęściej czytanym w domu Witkiewiczów myślicielem. Dla 
Schopenhauera świat – którego osnową metafizyczną była wola (Wille) – to arena powszechnej 
i okrutnej wojny międzygatunkowej: bellum omnium contra omnes. Nie chcąc pomnażać cierpie-
nia cudzego (w tym cierpienia zwierząt, dla których świat jest „piekłem”, a ludzie „diabłami”), 
należy się z niego wycofać, jak czynią to święci, ewentualnie zająć wobec niego postawę czysto 
kontemplacyjną, oglądową, jak robią to artyści-geniusze. 

48  Jak mówi Król w jednym z najbardziej doniosłych filozoficznie dramatów Witkiewicza: 
„maminsynkowate automaty to typ przyszłości. Tylko, że matką ich będzie całe społeczeństwo… 



214 Witold M. Nowak

widywania Witkiewicza w tym względzie wydają się trafne. W czasie, który mi-
nął od jego śmierci liczba czynników homogenizujących zbiorowości ludzkie 
wydatnie wzrosła, nasiliły się też tendencje totalitarne władzy politycznej, mi-
litarnej i gospodarczej, a postępy powyższych negatywnych tendencji ułatwia 
rozwój technicznych środków służących inwigilacji społeczeństw. 

Krzysztof Kościuszko twierdzi, że autor Sonaty Belzebuba nie był katastro-
fistą i za błędne uznaje powszechne klasyfikowanie go w ten sposób, a katastro-
ficzne wizje Witkiewicza traktuje jako „przestrogi przed mogącym się wydarzyć 
wariantem rozwoju ludzkości, a  nie jako stuprocentowo pewne prognozy”49. 
Jego zdaniem Witkacy uważał, iż intelekt ludzki posiada zdolność samokory-
gowania i  jako taki jest w stanie naprawić błędy przez siebie spowodowane. 
W kontekście rozwoju społecznego oznacza to, iż ludzie potrafią zatrzymać się 
wobec perspektywy totalnego uspołecznienia, które niszczy indywidualność 
i blokuje możliwość doznawania uczuć metafizycznych. Intencje Witkiewicza 
rysuje Kościuszko następująco: 

Gospodarka racjonalno-planowa (czy to pojęta na sposób socjalistyczny czy kapitalistyczny) jest 
koniecznością, ale jeśli nie chcemy zmienić się w zmechanizowane automaty, musimy pozosta-
wić miejsce dla indywidualnej inicjatywy zarówno w sferze ekonomii, jak i w obszarze twórczo-
ści kulturowej”50.

Kościuszko niestety nie podbudowuje dostatecznie swych twierdzeń wypowie-
dziami samego Witkacego, a  przeciw tezie badacza świadczy nie tylko treść 
wypowiedzi Witkiewicza, lecz także ich ton: pisze on o zaniku uczuć metafi-
zycznych z  wyraźnym przejęciem, w  nastroju przygnębienia i  poczuciu bez-
wyjściowości; nie mamy powodu, aby traktować ton tych wypowiedzi jako  
mistyfikację. 

Kwestia katastrofizmu Witkiewicza jest bardzo subtelna. Choć akcentował 
on silne związki systemu społecznego i sposobów myślenia, w tym filozofii, nie 
da się uznać, iżby przyjmował ścisły determinizm historyczny. Pisał przecież:

Nie możemy określić, czy zmiany społeczne są przyczyną bezpośrednią powstawania uspokaja-
jących światopoglądów, jednak musimy stwierdzić, że między objawami tymi i poglądami w filo-
zofii, jak również ze zjawiskami w sferze sztuki jest jakiś funkcjonalny związek…51

zmechanizowanie wychowania…” – S.I. Witkiewicz, Metafizyka dwugłowego cielęcia…, akt III, 
s. 580. Nowym i jedynym bogiem przyszłości będzie tłum – tamże, s. 582.

49  K. Kościuszko, Czy grozi nam utrata wartości metafizycznych? Studium porównawcze 
z historiozofii S.I. Witkiewicza i A.A. Cournot [w:] tenże, Wokół Witkacego…, s. 171. Zob. też 
K. Kościuszko, O technikach (mechanizmach) eliminowania metafizyki – z perspektywy Witka-
cego [w:] tenże, Wokół Witkacego…, s.  176–185; K. Kościuszko, O  muzyce metafizycznej…, 
s. 151–166.

50  K. Kościuszko, Czy grozi nam utrata wartości metafizycznych?…, s. 175. 
51  S.I. Witkiewicz, Nowe formy w malarstwie…, s. 122–123.



215Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji uczuć metafizycznych

Wskazać także należy na głosy bohaterów dramatów Witkiewicza, które 
zdają się dostrzegać możliwość znalezienia ratunku dla uspołeczniającej się 
ludzkości. Na przykład w Matce Leon, jeden z dwojga głównych protagonistów, 
wierzy w możliwość ocalenia ludzkości przed katastrofą zniszczenia indywidu-
um i ostatecznym zbydlęceniem, deklarując w podniosłych słowach wiarę w mi-
sję ocalenia ludzkości mocą woli potężnych indywiduów. Głosy tego rodzaju 
odbierają bardziej jednoznaczny wydźwięk pejorystycznym tezom i mrocznej 
dominancie emocjonalnej pism społecznych Witkiewicza.

Zasadniczo trudno być pewnym, czy Witkacy pogodził się – intelektualnie 
i emocjonalnie – z nadejściem społeczeństwa zunifikowanego i jego niemeta-
fizycznej kultury, które dostrzegał na horyzoncie dziejów. Gdyby jednak na-
wet tak było, to postanowił wykonać gest artystycznego sprzeciwu wobec tego, 
co nadchodzi. W Pożegnaniu jesieni (1927) znajdujemy porównanie rozwoju 
społecznego do pędzącej lokomotywy, której wprawdzie nie sposób zatrzymać, 
jednak artysta winien wetknąć patyk w jej szprychy i tym symbolicznym gestem 
zamanifestować brak akceptacji dla nowego ustroju. Ze strony Witkacego takim 
gestem było opublikowanie Narkotyków (I wyd. 1932) i Niemytych dusz (napi-
sane w 1936 r.). Obie te broszury tworzą pewną całość, którą należy odczyty-
wać w kontekście Listów do syna S. Witkiewicza – będących zapisem rodzinnej 
psychomachii – w których Witkiewicz ojciec nakreślił idee wychowawcze dla 
swego podopiecznego. Wpływem idei ojca należy tłumaczyć fakt, że Witkacy 
poświęcił późne lata życia nie tylko filozofii, ale też prospołecznej publicystyce 
i odczytom, z którymi jeździł po kraju. W tekstach pisanych dla różnych pism 
i w wykładach próbował być – stosując metody perswazyjne niemal z pozytywi-
stycznej pedagogiki – wychowawcą narodu polskiego, podnosić poziom kultury 
umysłowej ludzi oraz kultury dnia codziennego, w tym higieny52. Wszystko to 
pokazuje jego emocjonalną, a może i intelektualną niezgodę na historiozoficzny 
pejoryzm i na degenerację życia polskiego: pozostając teoretycznym pesymistą, 
był zarazem praktycznym optymistą – działał.

Bibliografia

Collingwood R.G., An Essay on Metaphysics, Oxford University Press, Oxford 1940.
Degler J., Obecność Witkacego, PIW, Warszawa 2023.
Gawor L. Katastrofizm konsekwentny. O poglądach Mariana Zdziechowskiego i Stanisława Igna-

cego Witkiewicza, Wydawnictwo UMCS, Lublin 1998.

52  Zob. J. Degler, Obecność Witkacego, PIW, Warszawa 2023, s. 124. Witkacy perorował 
przeciwko niedomyciu, nadużywaniu tytoniu i alkoholu, zażywaniu narkotyków, zalecał codzien-
ną poranną i wieczorną gimnastykę, zachwalał stosowanie mydła i szczotki przy myciu (słynne 
tyrady na cześć szczotek braci Sennewaldt). 



216 Witold M. Nowak

Grondin J., Piękno metafizyki. Esej o  filarach hermeneutycznych, przeł. M. Marczak, PIW, 
Warszawa 2021.

Hamlyn D.W.F., Being a Philosopher. The History of a Practice, Routledge, London – New York 
1994.

Ingarden R., Wspomnienie o S.I. Witkiewiczu [w:] Stanisław Ignacy Witkiewicz. Człowiek i twórca, 
księga pamiątkowa pod red. T. Kotarbińskiego i J.E. Płomieńskiego, PIW, Warszawa 1957. 

Kościuszko K., Czy grozi nam utrata wartości metafizycznych? Studium porównawcze z historio-
zofii S.I. Witkiewicza i A.A. Cournot [w:] tenże, Wokół Witkacego, Wydawnictwo Uniwersy-
tetu Warmińsko-Mazurskiego, Olsztyn 2019, s. 168–175.

Kościuszko K., O muzyce metafizycznej. Polemika z Józefem Kozieleckim [w:] tenże, Wokół Wit-
kacego, Wydawnictwo Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego, Olsztyn 2019, s. 151–166.

Kościuszko K., O technikach (mechanizmach) eliminowania metafizyki – z perspektywy Witkace-
go [w:] tenże, Wokół Witkacego, s. 176–185. 

Kozielecki J., Transgresja i kultura, Żak, Warszawa 2002.
Leszczyński J., Filozof metafizycznego niepokoju [w:] Stanisław Ignacy Witkiewicz. Człowiek 

i twórca, księga pamiątkowa pod red. T. Kotarbińskiego i J.E. Płomieńskiego, PIW, Warsza-
wa 1957, s. 93–118.

Mazurek S., Wątki katastroficzne w  myśli rosyjskiej i  polskiej 1917–1950, Fundacja na rzecz 
Nauki Polskiej, Wrocław 1997.

Micińska A., Kronika życia i  twórczości Stanisława Ignacego Witkiewicza (24 II 1985 – 30 VI 
1918) [w:] Kronika życia i twórczości Stanisława Ignacego Witkiewicza, oprac. J. Degler,  
A. Micińska, S. Okołowicz, T. Pawlak, PIW, Warszawa 2017.

Schopenhauer A., Świat jako wola i wyobrażenie, przełożył, wstępem poprzedził i komentarzem 
opatrzył J. Garewicz, PWN, Warszawa 1994.

Symotiuk S., Filozoficzny sens sztuki portretowej Witkacego [w:] tenże, Rekonesanse witkacjań-
skie, Wydawnictwo UMCS, Lublin 2015.

Tatarkiewicz W., Historia filozofii, t. 1, PWN, Warszawa 1998.
Taylor Ch., Źródła podmiotowości. Narodziny tożsamości nowoczesnej, przeł. zespół, naukowo 

opracował T. Gadacz, wstęp A. Bielik-Robson, Warszawa 2002.
Witkiewicz S.I., Demonizm Zakopanego [w:] tenże, O znaczeniu filozofii dla krytyki i inne artyku-

ły polemiczne, opracował oraz przypisami opatrzył J. Leszczyński, posłowie B. Dzemidok, 
PWN, Warszawa 1976, s. 547–556. 

Witkiewicz S.I., Geneza uczuć metapsychicznych [w:] tenże, O  znaczeniu filozofii dla krytyki 
i  inne artykuły polemiczne, opracował oraz przypisami opatrzył J. Leszczyński, posłowie  
B. Dzemidok, PWN, Warszawa 1976, s. 57–60.

Witkiewicz S.I., Leon Chwistek – Demon intelektu [w:] tenże, O idealizmie i realizmie. Pojęcia 
i twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia i inne prace filozoficzne, zebrał, opraco-
wał i przypisami opatrzył B. Michalski, PWN, Warszawa 1977, s. 135–198.

Witkiewicz S.I., Metafizyka dwugłowego cielęcia [w:] tenże, Dzieła wybrane. Dramaty, t.  IV, 
PIW, Warszawa 1985, s. 527–586.

Witkiewicz S.I., Narkotyki – Niemyte dusze, wstępem poprzedziła i  opracowała A. Micińska, 
PIW, Warszawa 1979.

Witkiewicz S.I., Nowe formy w malarstwie i wynikające stąd nieporozumienia [w:] tenże, Nowe 
formy w malarstwie. Szkice estetyczne. Teatr, opracował oraz przypisami opatrzył J. Lesz-
czyński, PWN, Warszawa 1974, s. 3–150.

Witkiewicz S.I., O  dwóch typach filozofów (Teoria typów ludzkich Kretschmera) [w:] tenże,  
O idealizmie i realizmie. Pojęcia i twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia i inne 
prace filozoficzne, zebrał, opracował i przypisami opatrzył B. Michalski, PWN, Warszawa 
1977, s. 48–58. 



217Stanisław I. Witkiewicz o obiektywizacji uczuć metafizycznych

Witkiewicz S.I., O protagorejskim typie umysłowości [w:] tenże, Nauki ścisłe a filozofia i inne pi-
sma filozoficzne (1933–1939), opracowali M. Dombrowski, M. Bizior-Dombrowska, PIW, 
Warszawa 2014, s. 570–602. 

Witkiewicz S.I., O „suchości” pojęć filozofii [w:] tenże, O idealizmie i realizmie. Pojęcia i twier-
dzenia implikowane przez pojęcie istnienia i  inne prace filozoficzne, zebrał, opracował 
i przypisami opatrzył B. Michalski, PWN, Warszawa 1977, s. 45–47. 

Witkiewicz S.I., Pojęcia i twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia [w:] tenże, O ideali-
zmie i  realizmie. Pojęcia i  twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia i  inne prace 
filozoficzne, zebrał, opracował i przypisami opatrzył B. Michalski, PWN, Warszawa 1977, 
s. 405–542.

Witkiewicz S.I, Uczucia metafizyczne [w:] tenże, O znaczeniu filozofii dla krytyki i inne artykuły 
polemiczne, opracował oraz przypisami opatrzył J. Leszczyński, posłowie B. Dziemidok, 
PWN, Warszawa 1976, s. 29–32.

Witkiewicz S.I., Urok świata pojęć filozoficznych [w:] tenże, O idealizmie i realizmie. Pojęcia 
i twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia i inne prace filozoficzne, zebrał, opraco-
wał i przypisami opatrzył B. Michalski, PWN, Warszawa 1977, s. 41–44.

Witkiewicz S.I., Wystawa Rafała Malczewskiego w Zakopanem [w:] tenże, O znaczeniu filozofii 
dla krytyki i inne artykuły polemiczne, opracował oraz przypisami opatrzył J. Leszczyński, 
posłowie B. Dziemidok, PWN, Warszawa 1976, s. 172–180.

Witkiewicz S.I., Znaczenie filozofii dla wszystkich [w:] tenże, O idealizmie i realizmie. Pojęcia 
i twierdzenia implikowane przez pojęcie istnienia i inne prace filozoficzne, zebrał, opraco-
wał i przypisami opatrzył B. Michalski, PWN, Warszawa 1977, s. 33–36. 

Wolicka E., Estetyka metafizyczna St.I. Witkiewicza, „Studia Philosophiae Christianae”1969,  
nr 5/2, s. 159–177. 

Tekst przyjęty do druku: styczeń 2025
Tekst opublikowany: grudzień 2025

Stanisław I. Witkiewicz on the Objectification of Metaphysical Feelings

Abstrac t

The article presents Witkiewicz’s views on metaphysical feelings as a source of culture in 
its three manifestations: art, religion and philosophy. Metaphysical feelings are associated with 
the experience of vastness, randomness and monstrosity of existence. Culture serves as the ob-
jectification of these feelings, and the process of culture alleviates the tensions associated with 
cognition. The article argues that the total socialization of humanity is causing the decline of me-
taphysical culture, though the future of humanity remains unpredictable. Moreover, Witkiewicz is 
presented not as a consistent catastrophist. 

Keywords: Stanisław Ignacy Witkiewicz, metaphysics, metaphysical feelings, catastrophism


