Kultura — Przemiany — Edukacja

https://journals.ur.edu.pl/kpe/ ISSN 2300-9888; ISSN online 2544-1205
DOI: 10.15584/kpe.2025.4 Data nadestania: 26.08.2025 r.
Artykut oryginalny Zaakceptowano do druku: 31.10.2025 r.

Opublikowano: 31.12.2025 r.

Grzegorz Zuk

Uniwersytet Marii Curie-Sktodowskiej w Lublinie
ORCID: 0000-0002-5484-751X

Muzeum pamieci — rzecz o wojnie i pokoju

Memorial museum — about war and peace

Streszczenie

Artykut podejmuje refleksje nad edukacyjnym, aksjologicznym i egzystencjalnym wymiarem
dos$wiadczenia muzealnego w muzeach-miejscach pamigci, zwlaszcza w muzeach martyrologicznych
powstatych na terenach bylych obozow koncentracyjnych i Zagtady. W oparciu o wyniki badan
jakosciowych z udzialem studentow autor analizuje emocjonalne i moralne reakcje zwiedzajacych
wobec przestrzeni naznaczonej cierpieniem. Ukazuje, ze spotkanie z autentycznym miejscem zbrodni
prowadzi do refleksji nad naturg zta, utrata cztowieczenstwa, odpowiedzialnoscig i sensem pokoju.
W tekscie podjeto probe interpretacji wypowiedzi mtodych ludzi w $wietle filozofii dialogu, pedagogiki
pamigci oraz chrzescijanskiej koncepcji pokoju. Artykut wskazuje, ze edukacja muzealna w miejscach
pamigci ma potencjat formacyjny: uczy wspotodczuwania, wdzigcznosci i odpowiedzialnos$ci za $wiat,
w ktorym przeszto$¢ pozostaje moralnym zobowigzaniem wobec przysztosci.

Stowa kluczowe: muzeum-miejsce pamigci, muzeum martyrologiczne, edukacja muzealna,
Il wojna $wiatowa, pami¢¢, pokoj, wartosci, odpowiedzialno$¢, cztowieczenstwo

Abstract

The article explores the educational, axiological, and existential dimensions of museum experience
in memorial museums, particularly in martyrdom museums located on the sites of former concentration
and extermination camps. Drawing on qualitative research conducted among university students, the
author analyses the emotional and moral responses of visitors to spaces marked by suffering. The
study reveals that encounters with authentic sites of atrocity inspire reflection on the nature of evil,
the loss of humanity, moral responsibility, and the meaning of peace. The paper interprets students’
testimonies through the perspectives of dialogical philosophy, memory pedagogy, and the Christian
concept of peace. The author argues that museum education at sites of remembrance possesses form-
ative potential: it teaches empathy, gratitude and responsibility for a world in which the past remains
a moral obligation towards the future.

Keywords: memorial museum, martyrdom museum, museum education, World War II, Holocaust,
memory, peace, values, responsibility, humanity



56 GRZEGORZ ZUK

Wprowadzenie

Potoczne rozumienie dziatalnosci muzedw ogranicza si¢ do gromadzenia i udo-
stepniania zbiorow, jednak w ostatnich kilkudziesieciu latach muzeum stopniowo
zmienia swoje oblicze. Nadal, chociaz w coraz mniejszym stopniu, kojarzy si¢
z ciszg, podniostoscia, atmosferg i przestrzenig wypetniong eksponatami, sprzyja-
jaca rozwojowi ludzkiego ducha. Jednak coraz czgéciej wizyte w muzeum traktuje
si¢ jako wielowymiarowe, zroznicowane do§wiadczenie, ktore stuzy poznawaniu
historii czy innym obszar6w wiedzy, ale tez sprzyja pojawieniu si¢ emocji i refleksji
oraz relacjom migdzyludzkim, dzigki czemu przeszto$¢ staje si¢ rzeczywistoscia
przezywana i interpretowang przez kolejne pokolenia zwiedzajacych. Zaktada sig,
ze wizyta w muzeum ma by¢ dos§wiadczeniem pozytywnym — zardwno w wymiarze
osobistym, jak i wspdlnotowym.

W definicji ,,muzeum”, przyjetej na Kongresie International Council of Mu-
seums (ICOM) w 2022 r. czytamy:

A museum is a not-for-profit, permanent institution in the service of society that researches, col-
lects, conserves, interprets and exhibits tangible and intangible heritage. Open to the public, accessible
and inclusive, museums foster diversity and sustainability. They operate and communicate ethically,
professionally and with the participation of communities, offering varied experiences [wyrézn. G.Z.]
for education, enjoyment, reflection and knowledge sharing'.

Zroznicowane doswiadczenie towarzyszy kazdej wizycie w muzeum, réwniez
W muzeum-miejscu pamieci, ktore czesto okreslane jest mianem muzeum martyro-
logicznego. Tego rodzaju instytucja funkcjonuje w miejscu zbrodni, dokumentuje
tragedie ofiar, chroni $§wiadectwa przesztosci oraz prowadzi edukacje zgodnie
z ideg ,,nigdy wigcej”. Muzeum martyrologiczne stanowi przestrzen dos§wiadcze-
nia o charakterze granicznym, w ktorej zwiedzajacy konfrontuje si¢ z dramatem
tysiecy ofiar, poznaje i przezywa ich histori¢. W obliczu takiego spotkania moga
pojawic sie refleksje natury egzystencjalnej i moralnej dotyczace wojny, cierpienia,
okrucienstwa, ale takze wlasnego zycia, jego sensu i warto$ci. W rezultacie do-
$wiadczenie muzealne moze sta¢ si¢ rowniez impulsem do namystu nad wspoélnota,
w ktorej cztowiek zyje.

W latach 2017-2022 przeprowadzitem wsrod studentéw kierunkow huma-
nistycznych UMCS w Lublinie badania sondazowe o charakterze jakoSciowym
(ankieta otwarta), ktore miaty na celu sprawdzenie, czy i ewentualnie w jaki sposob
wizyta w muzeum martyrologicznym wptyneta na ich dalsze zycie. Studentom,
ktorzy mieli takie do§wiadczenie w czasie edukacji szkolnej, zadatem pytania
na temat: 1) emocji, jakie si¢ wowczas u nich pojawity; 2) refleksji dotyczacych
poznanej historii; 3) postanowien, do ktorych zainspirowat ich pobyt w muzeum.
Odpowiedzi postuzyty mi m.in. do przyjrzenia si¢, jak mtodzi ludzie postrzegaja

! https://icom.museum/en/resources/standards-guidelines/museum-definition/ (22.09.2025).



Muzeum pamigci — rzecz 0 wojnie i pokoju 57

rozne aspekty rzeczywistosci w kontek$cie wydarzen, ktore mialy miejsce w czasie
II wojny $wiatowej, szczeg6lnie w bytych niemieckich nazistowskich obozach kon-
centracyjnych i obozach zagtady. W niniejszym artykule zaprezentuje wypowiedzi
studentéw dotyczace wojny i pokoju.

Wojna

Wypowiedzi studentow wskazujg na fakt, ze wizyta w autentycznym miejscu
pamigci inspiruje glebokie refleksje nad naturg cztowieka w warunkach granicz-
nych oraz nad mechanizmami, ktore doprowadzity do tragedii Il wojny §wiatowe;.
Wypowiedzi studentoéw pokazaty, ze wojna stanowi sytuacj¢ graniczng, w ktorej
zatamujg si¢ dotychczasowe normy moralne. Zdanie: Ludzie w ekstremalnych sytu-
acjach zapominajg o moralnosci (M, 23) odnosi si¢ do tego, co Karl Jaspers okreslat
mianem ,,proby czlowieczenstwa”, czyli sytuacji, w ktorej cztowiek przechodzi
sprawdzian, na ile jest moralnie uksztaltowany, by nie przekroczy¢ granic dobra
i zta®. W kontekscie obozoéw koncentracyjnych i obozoéw zagtady utrata moralnosci
przybierata wymiar systemowy: cztowiek nie tyle zapominat o moralnosci, ile byt
przez system pozbawiony mozliwosci jej zachowania.

Student, ktory pisat o irracjonalnych decyzjach i dramatycznych skutkach wojny
(M, 21), zwrocit uwage na psychologiczng destrukcje cztowieka w warunkach
ekstremalnych. Psychologia traumatyczna i obozowa (por. Viktor E. Frankl, Bruno
Bettelheim, Wanda Pottawska) wskazuje, ze w sytuacji dlugotrwatego zagrozenia
cztowiek wlacza instynktownie mechanizmy przetrwania, czesto kosztem refleksji
moralnej.

Wypowiedz: Okropnosc wojny, zgingto mnostwo niewinnych ludzi. Zwlaszcza
dzieci, ktore nie mogty przezy¢ dorostego zycia (K, 20) ujawnia emocjonalny wymiar
refleksji nad wojna jako katastrofa moralng i symboliczng. Smier¢ dzieci — istot
niewinnych i bezbronnych — staje si¢ w §$wiadomosci uczestnikow zaje¢ muzealnych
synonimem ostatecznego upadku cztowieczenstwa. Zaglada dzieci w czasie wojny
to nie tylko $mier¢ jednostek, lecz takze $mier¢ pokolenia przysztosci, symboliczny
wymiar przerwania cigglosci §wiata, jaki znamy.

Refleksja studentki: W jaki sposob wladza totalitarna, dyktatura moze wplyngc
na cztowieka (K, 21) odnosi si¢ do problemu ideologicznego ubezwlasnowolnienia
jednostki. Wtadza totalitarna nie tylko narzuca przemoc fizyczna, lecz takze de-
formuje §wiadomos$¢ moralna, przeksztalcajac cztowieka w bezrefleksyjne narze-
dzie systemu. Ta wypowiedz ukazuje, ze wizyty w miejscach pamigci pozwalaja
zrozumie¢ mechanizmy wiladzy, propagandy i ideologii, ktore uczynity z ludzi
wykonawcow masowego niszczenia zycia, ludobojstwa.

2 K. Jaspers, Die Schuldfrage, Berlin—Boston 1946, s. 45-47.



58 GRZEGORZ ZUK

Wypowiedz: Wizyta w obozie sktonita mnie do przemyslen na temat wojny i jej
sensu, a takze ideologii nazistowskiej i wplywu tak ekstremalnej sytuacji na zachowa-
nie ludzi (K, 20) potwierdza, ze edukacja w miejscu pamigci prowadzi do transgres;ji
poznawczej 1 moralnej: od poznania faktow do zrozumienia mechanizméw zta.

Paul Ricoeur podkreslat, ze pamig¢ o przesztosci ma sens tylko wtedy, gdy
staje si¢ aktem sprawiedliwosci wobec tych, ktorzy cierpieli’. W tym sensie re-
fleksje studentéw sg forma moralnego uczestnictwa w pamigci, probg zrozumienia
tego, co wydarzyto si¢ w Auschwitz, na Majdanku czy w Treblince, nie tylko jako
faktu historycznego, lecz rowniez jako wyzwania moralnego dla wspotczesnosci.
Wypowiedzi studentow ujawniajg §wiadomosé, ze zto wojny i ludobdjstwa nie
nalezy wylacznie do przesztosci — jest potencjalnie zawsze obecne w czlowieku.
Ich refleksje maja charakter ostrzegawczy i moralny: przypominaja, ze ocalenie
czlowieczenstwa wymaga nieustannej czujnosci, pamie¢ci i wrazliwosci.

Refleksje studentéw ukazuja, ze wojna, a w szczegdlnosci do§wiadczenie
II wojny $wiatowej oraz obozow koncentracyjnych i obozéw zaglady, stanowi dla
cztowieka sytuacj¢ graniczng, w ktdrej ujawnia si¢ zarowno kruchosé, jak i gltebia
ludzkiej natury. Uczestnicy badan dostrzegaja, ze wojna niszczy ludzi nie tylko
fizycznie, lecz takze §wiadomos$¢ moralng i duchowg — pozbawia jednostke zdol-
nosci wyboru dobra, wpisujac ja w mechanizm przemocy.

Jednoczesnie w wypowiedziach pojawia si¢ Swiadomo$¢ wymiaru symbolicz-
nego 1 moralnego wojny, ktorej najbardziej dramatycznym znakiem jest $mier¢
niewinnych, zwtaszcza dzieci. Utrata dziecinstwa i przysztosci oznacza $mierc
samej idei czlowieczenstwa, a pamiec o tej stracie staje si¢ dla mtodego pokolenia
moralnym zobowigzaniem wobec przesztosci.

Analizowane wypowiedzi wskazuja, ze spotkanie z miejscem pamigci prowa-
dzi do poglebionej refleksji nad natura zta i mechanizmami totalitaryzmu, ktore
potrafig zniewoli¢ zarowno cialo, jak i sumienie czlowicka. Studenci postrzegaja
edukacje w muzeach-miejscach pamieci jako proces, ktory przekracza wymiar
poznaweczy, staje si¢ doswiadczeniem aksjologicznym uczacym empatii, rozwagi
i odpowiedzialnosci.

Pokéj

Przezycie wojny w wymiarze symbolicznym i emocjonalnym —udzial w zajeciach
muzealnych w autentycznym miejscu zbrodni — rodzi w mtodych ludziach potrzebe
troski o pokdj, a zarazem $wiadomos¢, ze zto nie zostato przezwyciezone. W ten
sposob edukacja muzealna staje si¢ forma czuwania nad czlowieczenstwem, w ktorej
pamigc o przeszto$ci przemienia si¢ w moralne wezwanie do troski o przysztos¢.

3 P. Ricoeur, Pamig¢, historia, zapomnienie, Krakow 2006, s. 106.



Muzeum pamigci — rzecz 0 wojnie i pokoju 59

,,Pok0j” to stowo, ktore zyskato aprobate wielu osob w kontekscie historii
obozow koncentracyjnych, obozow zagtady i Il wojny $wiatowej. Doceniajg fakt
zycia w czasach pokoju, pojawia si¢ wdzigczno$¢ mtodego pokolenia za zycie
w takich warunkach:

a) Zycie bez wojny jest wielkim szczesciem (K, 20);

b) Powinnismy si¢ cieszy¢, ze zyjemy w pokojowych czasach (K, 23);

c) Powinnismy sig cieszyc, ze zyjemy w tych czasach, a nie podczas [ wojny (M, 22);
d) To miejsce i rzeczy, ktore si¢ tam dzialy odnositam do siebie i rowiesnikow.

Zyjemy beztrosko, nie zwazajqc na zasady, wartosci, moralno$¢. Nie doceniamy

tego, jakim szczesciem i darem od Boga jest mozliwos¢ Zycia w spokojnych dla

nas czasach (K, 22)

Refleksje te pokazuja, ze w zetknigciu z historig mlodzi ludzie doswiadczaja
przebudzenia aksjologicznego, rozpoznaja pokoj jako dobro duchowe, ktore na-
daje sens istnieniu. Pokdj w tym ujeciu jest nie tylko brakiem wojny, lecz przede
wszystkim stanem tadu moralnego 1 harmonii wewnetrznej wynikajacym z posza-
nowania zycia i godno$ci kazdego czlowieka. Jednym z warunkéw zycia w pokoju
jest pojednanie. W tym kontekscie Paul Ricoeur pisat, ze prawdziwe pojednanie
nie polega na zapomnieniu, lecz na ,,uzdrowieniu pamieci”, czyli procesie, w kto-
rym cztowiek pozwala przesztosci przemawiac, jednoczes$nie nie pozwalajac jej
panowac?. Pokoj staje sic owocem wewngtrznej przemiany, w ktorej zrozumienie
i wspolczucie przezwyciezaja nienawis¢. Edukacja muzealna, pokazujac skutki
wojny, moze prowadzi¢ uczestnikow do zrozumienia, ze pokoj zaczyna si¢ tam,
gdzie cztowiek odzyskuje zdolnos$¢ do czynienia dobra i do odpowiedzialnos$ci.
Erich Fromm pisal, ze mitos¢ do zycia jest przeciwienstwem mitosci do $mierci,
ze cztowiek, ktory kocha zycie, troszczy si¢ o wzrost wszystkiego, co zyje. Twier-
dzit, Ze ta troska jest przejawem zdolnos$ci cztowieka do akceptacji, wdzigcznos$ci
i tworczego podejscia do $wiata’. Mitos¢ stanowi duchowe zrodto pokoju, troski
1 tworczosci cztowieka, przeciwstawia si¢ destrukcyjnym tendencjom ku $mierci,
nienawisci czy obojetnosci. Pokdj — podobnie jak mito$¢ — wymaga troski, zdolnosci
do empatii i §wiadomego wyboru.

Z kolei Viktor E. Frankl podkreslat, Ze nawet w warunkach ekstremalnych,
jakie panowaty w obozie koncentracyjnym, cztowiek moze zachowa¢ wolno$é
wyboru: ,,cztowiekowi mozna odebra¢ wszystko, z wyjatkiem jednej rzeczy — ostat-
niej z ludzkich swobdd: swobody wyboru swojego postepowania w konkretnych
okolicznosciach, swobody wyboru wihasnej drogi”. Edukacja muzealna stwarza
warunki, w ktorych mlody cztowiek moze nauczy¢ si¢ odpowiedzialnej wolnosci.

Johan Galtung, tworzac teori¢ peace education, dokonat rozréznienia migdzy
»pokojem negatywnym” (brakiem przemocy) a ,,pokojem pozytywnym”, ktory

4 P. Ricoeur, Pamigé, historia, zapomnienie, Krakow 2006, s. 617-622.
5 E. Fromm, Anatomia ludzkiej destrukcyjnosci, Poznan 2021, s. 477-478.
¢ V.E. Frankl, Czlowiek w poszukiwaniu sensu, Warszawa 2009, s. 108.



60 GRZEGORZ ZUK

objawia si¢ obecno$cig sprawiedliwosci, solidarnosci i troski o dobro wspdlne’.
Edukacja muzealna w miejscach pamigci ksztattuje postawy sprzyjajace pokojowi
pozytywnemu, czyli empatig, refleksj¢ moralng i gotowos¢ do dziatania na rzecz
urzeczywistniania dobra. Filozofia pokoju zaktada, ze cztowiek musi si¢ go na-
uczy¢ — nie jako postawy biernej, lecz aktywnego wspotistnienia. Martin Buber
pisat, ze zrodtem pokoju jest relacja ,,Ja—Ty”, w ktorej czlowiek spotyka drugiego
jako osobg, a nie jako $rodek do celu®. Pokdj jest wiee wydarzeniem relacyjnym:
rodzi si¢ w dialogu, w uznaniu godnos$ci kazdego cztowieka.

W refleksji chrzescijanskiej pokdj nie jest jedynie stanem politycznym czy
emocjonalnym, lecz darem Ducha i owocem serca przemienionego mitoscig. Jak
nauczat Jezus Chrystus w Ewangelii: ,,Btogostawieni, ktérzy wprowadzaja pokoj,
albowiem oni bgda nazwani synami Bozymi” (Mt 5,9). Pokdj w tym sensie jest
wewngtrznym stanem cztowieka pojednanego z Bogiem, z samym sobg i z innymi
ludzmi. Nie wynika z braku konfliktu, lecz z obecnosci dobra, prawdy i przeba-
czenia. Jan Pawet II, rozwijajac te¢ mysl, wskazywal, ze ,,pokdj rodzi si¢ w ser-
cach”, a jego fundamentem jest uznanie godnosci kazdego cztowieka jako istoty
stworzonej przez Boga na Jego obraz i podobiefistwo. W oredziach na Swiatowy
Dzien Pokoju papiez Jan Pawet II podkreslat, ze pokdj wymaga wychowania do
prawdy, mitosci i solidarnosci’. Pokdj w ujeciu chrzescijanskim nie jest stanem
zewnetrznym, ale procesem nawrocenia serca, w ktorym cztowiek uczy sie zy¢
w zgodzie z sumieniem, odrzucajac przemoc w kazdej formie. Chrzescijanskie
rozumienie pokoju pogtebia wymiar aksjologiczny edukacji muzealnej. Uczy, ze
pokdj nie jest biernym trwaniem, ale aktem duchowym i moralnym, ktéry domaga
si¢ zaangazowania, modlitwy i czynu. W tym sensie muzeum-miejsce pamigci moze
by¢ traktowane jako przestrzen, w ktorej historia ludzkiego cierpienia prowadzi do
odkrycia warto$ci zycia i wewnetrznej potrzeby pojednania.

Pokoj jest wartoscig rodzaca si¢ w ludzkich sercach. To nie tylko brak wojny,
lecz réwniez stan duchowej harmonii, zakorzenionej w prawdzie, mito$ci i pamigci.
W ten sposob pamigc o przesztosci przestaje by¢ cigzarem, a staje si¢ wyzwaniem
moralnym. Muzea-miejsca pamieci ucza, ze pokoj — podobnie jak wolno$¢ — nie
jest dany raz na zawsze. Trzeba go pielegnowac, odnawiac i przekazywac dale;j.
W tym sensie edukacja muzealna buduje pokdj przez prawde, wspdtczucie i mitosé
do zycia; moze sta¢ si¢ drogag wychowania do tak rozumianego pokoju: do zycia
w zgodzie z sobg, z drugim cztowiekiem i z historig.

Wizyta w miejscu pamieci jest procesem dojrzewania moralnego i duchowego.
Studentka, ktora przyznaje: Zyjemy beztrosko, nie zwazajgc na zasady, wartosci,

7 J. Galtung, Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, Development and Civilization,
London 1996, s. 9-14.

§ M. Buber, Ja i Ty, Warszawa 1992, s. 61-72.

9 Jan Pawel 11, Oredzie na Swiatowy Dzier Pokoju 1983: Dialog na rzecz pokoju — obowigzkiem
kazdego cztowieka, Watykan 1982.



Muzeum pamigci — rzecz 0 wojnie i pokoju 61

moralnos¢ (K, 22), dokonuje aktu samopoznania — odkrywa rozdzwick migdzy
$wiatem pokoju a $wiatem bezrefleksyjnej codziennosci. To doswiadczenie ma
charakter formacyjny: prowadzi do odkrycia, ze pokdj wymaga troski, wdzigcz-
nosci i dzialania.

Paolo Freire opisat ide¢ edukacji dialogicznej: ,,Nikt nie wychowuje nikogo, nikt
tez nie wychowuje sam siebie; ludzie wychowuja si¢ wzajemnie we wspolnocie,
zyjac i komunikujac si¢ w tym samym $wiecie”'’. Autor przeciwstawit opresyjny
model edukacji modelowi partnerskiemu, dialogicznemu, w ktorym nauczyciel
iuczen razem odkrywaja sens swiata dzigki dialogowi i refleksji. Edukacja w miej-
scach pamieci sprzyja rozmowie, taczac refleksje nad przeszloscig z pytaniami
o odpowiedzialno$§¢ w kontekscie przysztosci. W tym sensie muzeum staje si¢
szkotg pokoju, gdzie mlody cztowiek uczy si¢ nie tylko historii, ale rowniez tego,
jak zy¢ dobrze — w prawdzie, wolnosci, szacunku do siebie i drugiego cztowieka.

Przyszlos¢é

Mtodzi ludzi maja jednak $wiadomos¢, ze czasy pokoju moga nie trwa¢ wiecz-
nie. Wizyta w miejscu martyrologii sktania ich do refleksji na temat przysztosci. Wi-
doczna jest troska o przysztosc; mtodzi stawiajg pytania, nie oczekujac odpowiedzi.
Mozna zauwazy¢ lek o to, jaka czeka ich perspektywa i czy moze wptyna¢ na plany
zyciowe, na spokojne, stabilne zycie. W zebranym materiale ankietowym pojawit
si¢ grupa wypowiedzi, ktorych autorzy wyrazali obawy i troske o przysziosc:

a) Czy jeszcze kiedys cos takiego moze si¢ powtorzy¢? (K, 20);

b) Czyw przysztosci moze wydarzy¢ sig taka tragedia i ludzkie uciemigzenie? (K 21);
c) Obawa, ze moze si¢ to powtorzy¢ (K, 22);

d) Trzeba zapobiegac takim wydarzeniom w przysziosci (K, 22);

e) Pragnienie, by taka sytuacja nigdy juz nie miata szansy zaistnienia (K, 23);
f) Miec nadzieje, ze takie sytuacje juz nigdy wigcej sie na swiecie nie wydarzg

(K, 24);

g) Nie mozemy dopusci¢, aby takie nieludzkie wydarzenia sie powtorzyty (K, 23).

Powyzsze wypowiedzi wskazuja, ze do§wiadczenie miejsca pamigci uruchamia
pami¢¢ moralng i antycypacyjng, w ktorej przesztosc staje si¢ punktem odniesienia
dla przysztosci. W mtodych ludziach budzi si¢ $wiadomos¢ cyklicznosci historii
i kruchosci pokoju. Ich pytania i leki maja charakter egzystencjalny, dotykaja
podstawowego dylematu wspotczesnosci: czy cztowiek zdolny do takiego zla jest
w stanie si¢ przed nim uchronic?

Pytania o mozliwos$¢ powtorzenia tragedii wpisujg si¢ w nurt refleksji nad pa-
mi¢cig normatywng Jana Assmanna, czyli taka, ktora nie tylko zachowuje obraz

19 Paulo Freire, Pedagogia do oprimido, Rio de Janeiro 1987, s. 39.



62 GRZEGORZ ZUK

przesztosci, lecz takze przeksztalca si¢ w etyczne zobowigzanie wobec przysztosci'’.
W tym sensie pami¢c staje si¢ przestrzenia, w ktorej cztowiek uczy si¢ rozpoznawac
mechanizmy zta i czuwaé nad wlasnym czlowieczenstwem.

Hannah Arendt twierdzita, ze nic nie chroni cztowieka przed powtorzeniem zta
bardziej niz zdolno$¢ do myslenia i pamigtania'?. Wypowiedzi studentow wyrazaja
wlasnie ten rodzaj uwaznej pamieci, czyli Swiadomos¢, ze zapomnienie prowadzi
do obojetnosci, a obojetnos¢ — do powrotu barbarzynstwa. Arendt podkreslita, ze
banalnos¢ zta rodzi si¢ wtedy, gdy cztowiek przestaje mysle¢, twierdzac, ze tym,
co umozliwia ludziom czynienie zta, nie jest fanatyzm ani deprawacja, lecz wtasnie
bezmys$Inos¢!®. W tym $wietle lek studentow nie jest przejawem pesymizmu, lecz
wrazliwo$ci moralnej i odpowiedzialno$ci za przysztose.

Theodor W. Adorno, piszac o tragedii Auschwitz, stwierdzit: ,,Kazda debata
o ideatach wychowawczych jest niewiele warta i obojg¢tna wobec tej jednej sprawy,
amianowicie, aby Auschwitz si¢ nie powtorzyto™'*. Nie jest to apel polityczny, lecz
fundamentalne wezwanie moralne, w ktorym pami¢¢ przeksztatca si¢ w postulat
wychowania do odpowiedzialno$ci, empatii i solidarnosci. W tym sensie wypo-
wiedzi studenckie wpisuja si¢ w nurt pedagogiki pamieci, ktorej celem nie jest
wzbudzanie leku, lecz przeksztatcanie grozy w zobowigzanie moralne.

W perspektywie chrzescijanskiej Iek przed powtorzeniem zta ma sens tylko
wtedy, gdy prowadzi do odnowy serca i przemiany moralnej. Jak pisat Jan Pawet 11
w oredziu na XVII Swiatowy Dzief Pokoju: ,,Pokéj rodzi si¢ w sercach”s, W tym
swietle wypowiedzi mlodych ludzi mozna interpretowac jako wyraz wewnetrznego
poruszenia sumienia. Poczucia, ze odpowiedzialno$c¢ za przysztos¢ swiata zaczyna
si¢ w sercu kazdego cztowieka. Edukacja w miejscach pamigci moze prowadzic¢
nie tylko do poznania historii, lecz rowniez do formowania duchowej wrazliwosci
na pokdj i dobro — w sobie i w otaczajacym swiecie. Jak przypomniat Jan Pawet II:
,,Pokdj nie jest tylko darem Bozym, lecz takze dzielem czlowieka. Jesli bowiem
Boég daje pokdj, to rownoczesnie wzywa cztowieka, aby wspotpracowat w jego
urzeczywistnianiu”'®. Wspotodpowiedzialnos¢, taczaca pamigc z dziataniem, $wiad-
czy o dojrzatej postawie moralne;.

1 J. Assmann, Kultura pamieci, Warszawa 2018, s. 65-68. Zob. tez: idem, Erinnern, um da-
zuzugehoren. Kulturelles Geddchinis, Zugehérigkeitsstruktur und normative Vergangenheit [w:]
Generation und Geddchtnis, red. K. Platt, M. Dabag, Opladen 1995, s. 60-61.

12 H. Arendt, Eichmann w Jerozolimie. Rzecz o banalnosci zla, Krakéw 1998, s. 298.

13 Ibidem.

4 Th.W. Adorno, Erziehung nach Auschwitz (1966) [w:] idem, Erziehung zur Miindigkeit,
Vortréige und Gespréche mit Hellmuth Becker 1959-1969, red. G. Kadelbach, Frankfurt am Main
1970, s. 92.

15 Jan Pawel 11, Oredzie na XVII Swiatowy Dzieri Pokoju. Pokdj rodzi sie w sercach, Watykan
111984, pkt 3.

16 Jan Pawel 11, Oredzie na XV Swiatowy Dzieri Pokoju. Pokdj — dar Bozy powierzony ludziom,
Watykan, 1 stycznia 1982 [w:] Nauczanie papieskie, t. V/2, Poznan 1984, s. 25.



Muzeum pamigci — rzecz 0 wojnie i pokoju 63

Refleksje studentow wskazujg na proces ksztattowania postawy czuwania
W sensie etycznym i egzystencjalnym. W tym ujeciu pamigc¢ o przesztosci staje si¢
narzgdziem wychowania do pokoju i solidarno$ci. Uczestnicy badan, przezywajac
lek i nadzieje, wchodza w proces, ktory mozna nazwaé formowaniem odpowiedzial-
nego sumienia historycznego — zdolnego nie tylko do refleksji, ale i do dziatania.
Pytania i obawy studentéw o mozliwos$¢ powtodrzenia tragedii $wiadcza o tym, ze
wizyta w miejscu pamigci stata si¢ dla nich do§wiadczeniem moralnym i egzy-
stencjalnym. Ich lgk jest forma troski o $wiat, w ktorym zto mogtoby si¢ odrodzi¢.
To, co najglebsze w tych refleksjach, to §wiadomo$¢ wspotodpowiedzialnosci za
utrzymanie pokoju.

Wypowiedzi mtodych ludzi pokazuja, ze pamig¢ o przesztosci moze staé sig
zrodtem nadziei, ktora nie neguje istnienia zta, ale przemienia je w moralne zo-
bowigzanie. W tym sensie edukacja muzealna staje si¢ nie tylko miejscem nauki
historii, lecz takze szkota cztowieczenstwa — miejscem, gdzie rodzi si¢ wrazliwosc,
pokora i duchowe czuwanie nad pokojem. Mtodzi ludzie maja swiadomos¢, ze
kazdy moze w jaki$§ sposob przyczyni¢ si¢ do utrzymania pokoju, na swoj sposéb
przeciwdziata¢ wojnie i przemocy. Pisza o pragnieniu i nadziei na dobra, pokojowa
przysztosc.

Podsumowanie

Edukacja muzealna w miejscach pamieci stanowi szczegdlny wymiar wycho-
wania. Nie ogranicza si¢ do przekazu wiedzy historycznej, lecz otwiera przestrzen
refleksji nad sensem zycia, cierpienia i pokoju. Pobyt w autentycznym miejscu
tragedii konfrontuje mtodego cztowieka z granicg cztowieczenstwa, a zarazem
z mozliwoscig jego duchowego odrodzenia. W tym sensie muzeum-miegjsce pa-
migci staje si¢ nie tylko przestrzenig poznania, lecz réwniez inicjatorem procesu
formacyjnego, w ktérym przeszto$¢ petni role nauczycielki moralnosci i nadziei.

Doswiadczenie muzealne jest wydarzeniem granicznym, w ktorym cztowiek
spotyka si¢ z dramatem ofiar, a poprzez to — z wlasnym cztowieczefnstwem. Wypo-
wiedzi studentow pokazuja, ze kontakt z autentycznym miejscem zbrodni staje si¢
impulsem do refleksji nad naturg zta, mechanizmami wojny, odpowiedzialno$cia
moralng oraz znaczeniem pokoju. Odkrywaja oni, ze historia obozoéw koncentra-
cyjnych i Zaglady nie nalezy wytacznie do przesztosci, lecz stanowi nieustanne
wezwanie do czuwania nad sobg i §wiatem.

Edukacja w przestrzeniach naznaczonych cierpieniem i $miercig ma charakter
gleboko wychowawczy. Uczy wspotodczuwania, przywraca sens takim wartosciom,
jak zycie, godnosc¢, wolnosc i solidarnos¢. W ten sposob pamigc o przesztosci prze-
ksztalca si¢ w troske o przysztos¢. Refleksje mtodych ludzi dowodza, ze wojna i pokoj
nie sg dla nich abstrakcyjnymi pojeciami, lecz doswiadczeniami egzystencjalnymi



64 GRZEGORZ ZUK

dotykajacymi istoty cztowieka i jego wyboréw moralnych. Muzeum-miejsce pamigci
jawi sie jako przestrzen odnowy duchowej, w ktdrej przeszios¢ uczy odpowiedzial-
nosci, a pamigc staje si¢ aktem sprawiedliwosci wobec ofiar.

Wyniki badan potwierdzaja, ze doswiadczenie muzealne prowadzi do dojrzewa-
nia moralnego i aksjologicznego, co potwierdza obserwowany proces internalizacji
wartosci i refleksji nad sensem historii. W mtodym pokoleniu rodzi si¢ $wiadomos¢
wspotodpowiedzialno$ci za $wiat, w ktorym pokdj nie jest dany raz na zawsze,
lecz musi by¢ stale nasycany prawda, wspotczuciem i mitoscig do zycia. W ten
sposob muzeum jako miejsce Smierci i cierpienia staje si¢ szkotg cztowieczenstwa,
w ktorej przesztos¢ przemawia do przysztosci gtosem nadziei.

Bibliografia

Adorno Th.W., Erziehung nach Auschwitz (1966) [w:] Th.W. Adorno, Erziehung zur Miindigkeit,
Vortrige und Gesprédche mit Hellmuth Becker 1959-1969, red. G. Kadelbach, Frankfurt am
Main 1970.

Arendt H., Eichmann w Jerozolimie. Rzecz o banalnosci zta, Krakow 1998.

Assmann J., Erinnern, um dazuzugehoren. Kulturelles Geddchtnis, Zugehorigkeitsstruktur und nor-
mative Vergangenheit [w:] Generation und Geddchtnis, red. K. Platt, M. Dabag, Opladen 1995.

Assmann J., Kultura pamieci, Warszawa 2018.

Buber M., Ja i Ty, Warszawa 1992.

Frankl V.E., Czlowiek w poszukiwaniu sensu, Warszawa 2011.

Freire P., Pedagogia do oprimido, Rio de Janeiro 1987.

Fromm E., Anatomia ludzkiej destrukcyjnosci, Poznan 2021.

Galtung J., Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, Development and Civilization, London 1996.

Jan Pawet 11, Oredzie na Swiatowy Dzieri Pokoju 1983. Dialog na rzecz pokoju — obowigzkiem kaz-
dego cztowieka, Watykan 1982.

Jan Pawet I, Oredzie na XVII Swiatowy Dzier Pokoju. Pokdj rodzi sie w sercach, Watykan 1 11984,

Jan Pawel I1, Oredzie na XV Swiatowy Dzier Pokoju. Pokdj — dar Bozy powierzony ludziom, Watykan,
1 stycznia 1982 [w:] Nauczanie papieskie, t. V/2, Poznan 1984.

Jaspers K., Die Schuldfrage, Berlin—Boston 1946.

Ricoeur P., Pamig¢é, historia, zapomnienie, Krakow 2006.



