
DOI: 10.15584/kpe.2025.4  Data nadesłania: 26.08.2025 r.
Artykuł oryginalny      Zaakceptowano do druku: 31.10.2025 r. 
					              Opublikowano: 31.12.2025 r. 

Grzegorz Żuk
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie 
ORCID: 0000-0002-5484-751X

Muzeum pamięci – rzecz o wojnie i pokoju

Memorial museum – about war and peace

Streszczenie

Artykuł podejmuje refleksję nad edukacyjnym, aksjologicznym i egzystencjalnym wymiarem 
doświadczenia muzealnego w muzeach-miejscach pamięci, zwłaszcza w muzeach martyrologicznych 
powstałych na terenach byłych obozów koncentracyjnych i Zagłady. W oparciu o wyniki badań 
jakościowych z udziałem studentów autor analizuje emocjonalne i moralne reakcje zwiedzających 
wobec przestrzeni naznaczonej cierpieniem. Ukazuje, że spotkanie z autentycznym miejscem zbrodni 
prowadzi do refleksji nad naturą zła, utratą człowieczeństwa, odpowiedzialnością i sensem pokoju. 
W tekście podjęto próbę interpretacji wypowiedzi młodych ludzi w świetle filozofii dialogu, pedagogiki 
pamięci oraz chrześcijańskiej koncepcji pokoju. Artykuł wskazuje, że edukacja muzealna w miejscach 
pamięci ma potencjał formacyjny: uczy współodczuwania, wdzięczności i odpowiedzialności za świat, 
w którym przeszłość pozostaje moralnym zobowiązaniem wobec przyszłości.

Słowa kluczowe: muzeum-miejsce pamięci, muzeum martyrologiczne, edukacja muzealna, 
II wojna światowa, pamięć, pokój, wartości, odpowiedzialność, człowieczeństwo

Abstract

The article explores the educational, axiological, and existential dimensions of museum experience 
in memorial museums, particularly in martyrdom museums located on the sites of former concentration 
and extermination camps. Drawing on qualitative research conducted among university students, the 
author analyses the emotional and moral responses of visitors to spaces marked by suffering. The 
study reveals that encounters with authentic sites of atrocity inspire reflection on the nature of evil, 
the loss of humanity, moral responsibility, and the meaning of peace. The paper interprets students’ 
testimonies through the perspectives of dialogical philosophy, memory pedagogy, and the Christian 
concept of peace. The author argues that museum education at sites of remembrance possesses form-
ative potential: it teaches empathy, gratitude and responsibility for a world in which the past remains 
a moral obligation towards the future.

Keywords: memorial museum, martyrdom museum, museum education, World War II, Holocaust, 
memory, peace, values, responsibility, humanity

t. XVI–XVII (2025)Kultura – Przemiany – Edukacja
https://journals.ur.edu.pl/kpe/  ISSN 2300-9888; ISSN online 2544-1205



56 Grzegorz Żuk

Wprowadzenie

Potoczne rozumienie działalności muzeów ogranicza się do gromadzenia i udo-
stępniania zbiorów, jednak w ostatnich kilkudziesięciu latach muzeum stopniowo 
zmienia swoje oblicze. Nadal, chociaż w coraz mniejszym stopniu, kojarzy się 
z ciszą, podniosłością, atmosferą i przestrzenią wypełnioną eksponatami, sprzyja-
jącą rozwojowi ludzkiego ducha. Jednak coraz częściej wizytę w muzeum traktuje 
się jako wielowymiarowe, zróżnicowane doświadczenie, które służy poznawaniu 
historii czy innym obszarów wiedzy, ale też sprzyja pojawieniu się emocji i refleksji 
oraz relacjom międzyludzkim, dzięki czemu przeszłość staje się rzeczywistością 
przeżywaną i interpretowaną przez kolejne pokolenia zwiedzających. Zakłada się, 
że wizyta w muzeum ma być doświadczeniem pozytywnym – zarówno w wymiarze 
osobistym, jak i wspólnotowym.

W definicji „muzeum”, przyjętej na Kongresie International Council of Mu-
seums (ICOM) w 2022 r. czytamy:

A museum is a not-for-profit, permanent institution in the service of society that researches, col-
lects, conserves, interprets and exhibits tangible and intangible heritage. Open to the public, accessible 
and inclusive, museums foster diversity and sustainability. They operate and communicate ethically, 
professionally and with the participation of communities, offering varied experiences [wyróżn. G.Ż.] 
for education, enjoyment, reflection and knowledge sharing1.

Zróżnicowane doświadczenie towarzyszy każdej wizycie w muzeum, również 
w muzeum-miejscu pamięci, które często określane jest mianem muzeum martyro-
logicznego. Tego rodzaju instytucja funkcjonuje w miejscu zbrodni, dokumentuje 
tragedię ofiar, chroni świadectwa przeszłości oraz prowadzi edukację zgodnie 
z ideą „nigdy więcej”. Muzeum martyrologiczne stanowi przestrzeń doświadcze-
nia o charakterze granicznym, w której zwiedzający konfrontuje się z dramatem 
tysięcy ofiar, poznaje i przeżywa ich historię. W obliczu takiego spotkania mogą 
pojawić się refleksje natury egzystencjalnej i moralnej dotyczące wojny, cierpienia, 
okrucieństwa, ale także własnego życia, jego sensu i wartości. W rezultacie do-
świadczenie muzealne może stać się również impulsem do namysłu nad wspólnotą, 
w której człowiek żyje. 

W latach 2017–2022 przeprowadziłem wśród studentów kierunków huma-
nistycznych UMCS w Lublinie badania sondażowe o charakterze jakościowym 
(ankieta otwarta), które miały na celu sprawdzenie, czy i ewentualnie w jaki sposób 
wizyta w muzeum martyrologicznym wpłynęła na ich dalsze życie. Studentom, 
którzy mieli takie doświadczenie w czasie edukacji szkolnej, zadałem pytania 
na temat: 1) emocji, jakie się wówczas u nich pojawiły; 2) refleksji dotyczących 
poznanej historii; 3) postanowień, do których zainspirował ich pobyt w muzeum. 
Odpowiedzi posłużyły mi m.in. do przyjrzenia się, jak młodzi ludzie postrzegają 

1  https://icom.museum/en/resources/standards-guidelines/museum-definition/ (22.09.2025).



57Muzeum pamięci – rzecz o wojnie i pokoju

różne aspekty rzeczywistości w kontekście wydarzeń, które miały miejsce w czasie 
II wojny światowej, szczególnie w byłych niemieckich nazistowskich obozach kon-
centracyjnych i obozach zagłady. W niniejszym artykule zaprezentuję wypowiedzi 
studentów dotyczące wojny i pokoju. 

Wojna

Wypowiedzi studentów wskazują na fakt, że wizyta w autentycznym miejscu 
pamięci inspiruje głębokie refleksje nad naturą człowieka w warunkach granicz-
nych oraz nad mechanizmami, które doprowadziły do tragedii II wojny światowej. 
Wypowiedzi studentów pokazały, że wojna stanowi sytuację graniczną, w której 
załamują się dotychczasowe normy moralne. Zdanie: Ludzie w ekstremalnych sytu-
acjach zapominają o moralności (M, 23) odnosi się do tego, co Karl Jaspers określał 
mianem „próby człowieczeństwa”, czyli sytuacji, w której człowiek przechodzi 
sprawdzian, na ile jest moralnie ukształtowany, by nie przekroczyć granic dobra 
i zła2. W kontekście obozów koncentracyjnych i obozów zagłady utrata moralności 
przybierała wymiar systemowy: człowiek nie tyle zapominał o moralności, ile był 
przez system pozbawiony możliwości jej zachowania. 

Student, który pisał o irracjonalnych decyzjach i dramatycznych skutkach wojny 
(M, 21), zwrócił uwagę na psychologiczną destrukcję człowieka w warunkach 
ekstremalnych. Psychologia traumatyczna i obozowa (por. Viktor E. Frankl, Bruno 
Bettelheim, Wanda Półtawska) wskazuje, że w sytuacji długotrwałego zagrożenia 
człowiek włącza instynktownie mechanizmy przetrwania, często kosztem refleksji 
moralnej.

Wypowiedź: Okropność wojny, zginęło mnóstwo niewinnych ludzi. Zwłaszcza 
dzieci, które nie mogły przeżyć dorosłego życia (K, 20) ujawnia emocjonalny wymiar 
refleksji nad wojną jako katastrofą moralną i symboliczną. Śmierć dzieci – istot 
niewinnych i bezbronnych – staje się w świadomości uczestników zajęć muzealnych 
synonimem ostatecznego upadku człowieczeństwa. Zagłada dzieci w czasie wojny 
to nie tylko śmierć jednostek, lecz także śmierć pokolenia przyszłości, symboliczny 
wymiar przerwania ciągłości świata, jaki znamy.

Refleksja studentki: W jaki sposób władza totalitarna, dyktatura może wpłynąć 
na człowieka (K, 21) odnosi się do problemu ideologicznego ubezwłasnowolnienia 
jednostki. Władza totalitarna nie tylko narzuca przemoc fizyczną, lecz także de-
formuje świadomość moralną, przekształcając człowieka w bezrefleksyjne narzę-
dzie systemu. Ta wypowiedź ukazuje, że wizyty w miejscach pamięci pozwalają 
zrozumieć mechanizmy władzy, propagandy i ideologii, które uczyniły z ludzi 
wykonawców masowego niszczenia życia, ludobójstwa.

2  K. Jaspers, Die Schuldfrage, Berlin–Boston 1946, s. 45–47.



58 Grzegorz Żuk

Wypowiedź: Wizyta w obozie skłoniła mnie do przemyśleń na temat wojny i jej 
sensu, a także ideologii nazistowskiej i wpływu tak ekstremalnej sytuacji na zachowa-
nie ludzi (K, 20) potwierdza, że edukacja w miejscu pamięci prowadzi do transgresji 
poznawczej i moralnej: od poznania faktów do zrozumienia mechanizmów zła.

Paul Ricoeur podkreślał, że pamięć o przeszłości ma sens tylko wtedy, gdy 
staje się aktem sprawiedliwości wobec tych, którzy cierpieli3. W tym sensie re-
fleksje studentów są formą moralnego uczestnictwa w pamięci, próbą zrozumienia 
tego, co wydarzyło się w Auschwitz, na Majdanku czy w Treblince, nie tylko jako 
faktu historycznego, lecz również jako wyzwania moralnego dla współczesności. 
Wypowiedzi studentów ujawniają świadomość, że zło wojny i ludobójstwa nie 
należy wyłącznie do przeszłości – jest potencjalnie zawsze obecne w człowieku. 
Ich refleksje mają charakter ostrzegawczy i moralny: przypominają, że ocalenie 
człowieczeństwa wymaga nieustannej czujności, pamięci i wrażliwości.

Refleksje studentów ukazują, że wojna, a w szczególności doświadczenie 
II wojny światowej oraz obozów koncentracyjnych i obozów zagłady, stanowi dla 
człowieka sytuację graniczną, w której ujawnia się zarówno kruchość, jak i głębia 
ludzkiej natury. Uczestnicy badań dostrzegają, że wojna niszczy ludzi nie tylko 
fizycznie, lecz także świadomość moralną i duchową – pozbawia jednostkę zdol-
ności wyboru dobra, wpisując ją w mechanizm przemocy.

Jednocześnie w wypowiedziach pojawia się świadomość wymiaru symbolicz-
nego i moralnego wojny, której najbardziej dramatycznym znakiem jest śmierć 
niewinnych, zwłaszcza dzieci. Utrata dzieciństwa i przyszłości oznacza śmierć 
samej idei człowieczeństwa, a pamięć o tej stracie staje się dla młodego pokolenia 
moralnym zobowiązaniem wobec przeszłości.

Analizowane wypowiedzi wskazują, że spotkanie z miejscem pamięci prowa-
dzi do pogłębionej refleksji nad naturą zła i mechanizmami totalitaryzmu, które 
potrafią zniewolić zarówno ciało, jak i sumienie człowieka. Studenci postrzegają 
edukację w muzeach-miejscach pamięci jako proces, który przekracza wymiar 
poznawczy, staje się doświadczeniem aksjologicznym uczącym empatii, rozwagi 
i odpowiedzialności.

Pokój

Przeżycie wojny w wymiarze symbolicznym i emocjonalnym – udział w zajęciach 
muzealnych w autentycznym miejscu zbrodni – rodzi w młodych ludziach potrzebę 
troski o pokój, a zarazem świadomość, że zło nie zostało przezwyciężone. W ten 
sposób edukacja muzealna staje się formą czuwania nad człowieczeństwem, w której 
pamięć o przeszłości przemienia się w moralne wezwanie do troski o przyszłość.

3  P. Ricoeur, Pamięć, historia, zapomnienie, Kraków 2006, s. 106.



59Muzeum pamięci – rzecz o wojnie i pokoju

„Pokój” to słowo, które zyskało aprobatę wielu osób w kontekście historii 
obozów koncentracyjnych, obozów zagłady i II wojny światowej. Doceniają fakt 
życia w czasach pokoju, pojawia się wdzięczność młodego pokolenia za życie 
w takich warunkach:
a)	 Życie bez wojny jest wielkim szczęściem (K, 20);
b)	 Powinniśmy się cieszyć, że żyjemy w pokojowych czasach (K, 23);
c)	 Powinniśmy się cieszyć, że żyjemy w tych czasach, a nie podczas II wojny (M, 22);
d)	 To miejsce i rzeczy, które się tam działy odnosiłam do siebie i rówieśników. 

Żyjemy beztrosko, nie zważając na zasady, wartości, moralność. Nie doceniamy 
tego, jakim szczęściem i darem od Boga jest możliwość życia w spokojnych dla 
nas czasach (K, 22)
Refleksje te pokazują, że w zetknięciu z historią młodzi ludzie doświadczają 

przebudzenia aksjologicznego, rozpoznają pokój jako dobro duchowe, które na-
daje sens istnieniu. Pokój w tym ujęciu jest nie tylko brakiem wojny, lecz przede 
wszystkim stanem ładu moralnego i harmonii wewnętrznej wynikającym z posza-
nowania życia i godności każdego człowieka. Jednym z warunków życia w pokoju 
jest pojednanie. W tym kontekście Paul Ricoeur pisał, że prawdziwe pojednanie 
nie polega na zapomnieniu, lecz na „uzdrowieniu pamięci”, czyli procesie, w któ-
rym człowiek pozwala przeszłości przemawiać, jednocześnie nie pozwalając jej 
panować4. Pokój staje się owocem wewnętrznej przemiany, w której zrozumienie 
i współczucie przezwyciężają nienawiść. Edukacja muzealna, pokazując skutki 
wojny, może prowadzić uczestników do zrozumienia, że pokój zaczyna się tam, 
gdzie człowiek odzyskuje zdolność do czynienia dobra i do odpowiedzialności. 
Erich Fromm pisał, że miłość do życia jest przeciwieństwem miłości do śmierci, 
że człowiek, który kocha życie, troszczy się o wzrost wszystkiego, co żyje. Twier-
dził, że ta troska jest przejawem zdolności człowieka do akceptacji, wdzięczności 
i twórczego podejścia do świata5. Miłość stanowi duchowe źródło pokoju, troski 
i twórczości człowieka, przeciwstawia się destrukcyjnym tendencjom ku śmierci, 
nienawiści czy obojętności. Pokój – podobnie jak miłość – wymaga troski, zdolności 
do empatii i świadomego wyboru. 

Z kolei Viktor E. Frankl podkreślał, że nawet w warunkach ekstremalnych, 
jakie panowały w obozie koncentracyjnym, człowiek może zachować wolność 
wyboru: „człowiekowi można odebrać wszystko, z wyjątkiem jednej rzeczy – ostat-
niej z ludzkich swobód: swobody wyboru swojego postępowania w konkretnych 
okolicznościach, swobody wyboru własnej drogi”6. Edukacja muzealna stwarza 
warunki, w których młody człowiek może nauczyć się odpowiedzialnej wolności.

Johan Galtung, tworząc teorię peace education, dokonał rozróżnienia między 
„pokojem negatywnym” (brakiem przemocy) a „pokojem pozytywnym”, który 

4  P. Ricoeur, Pamięć, historia, zapomnienie, Kraków 2006, s. 617–622.
5  E. Fromm, Anatomia ludzkiej destrukcyjności, Poznań 2021, s. 477–478. 
6  V.E. Frankl, Człowiek w poszukiwaniu sensu, Warszawa 2009, s. 108.



60 Grzegorz Żuk

objawia się obecnością sprawiedliwości, solidarności i troski o dobro wspólne7. 
Edukacja muzealna w miejscach pamięci kształtuje postawy sprzyjające pokojowi 
pozytywnemu, czyli empatię, refleksję moralną i gotowość do działania na rzecz 
urzeczywistniania dobra. Filozofia pokoju zakłada, że człowiek musi się go na-
uczyć – nie jako postawy biernej, lecz aktywnego współistnienia. Martin Buber 
pisał, że źródłem pokoju jest relacja „Ja–Ty”, w której człowiek spotyka drugiego 
jako osobę, a nie jako środek do celu8. Pokój jest więc wydarzeniem relacyjnym: 
rodzi się w dialogu, w uznaniu godności każdego człowieka.

W refleksji chrześcijańskiej pokój nie jest jedynie stanem politycznym czy 
emocjonalnym, lecz darem Ducha i owocem serca przemienionego miłością. Jak 
nauczał Jezus Chrystus w Ewangelii: „Błogosławieni, którzy wprowadzają pokój, 
albowiem oni będą nazwani synami Bożymi” (Mt 5,9). Pokój w tym sensie jest 
wewnętrznym stanem człowieka pojednanego z Bogiem, z samym sobą i z innymi 
ludźmi. Nie wynika z braku konfliktu, lecz z obecności dobra, prawdy i przeba-
czenia. Jan Paweł II, rozwijając tę myśl, wskazywał, że „pokój rodzi się w ser-
cach”, a jego fundamentem jest uznanie godności każdego człowieka jako istoty 
stworzonej przez Boga na Jego obraz i podobieństwo. W orędziach na Światowy 
Dzień Pokoju papież Jan Paweł II podkreślał, że pokój wymaga wychowania do 
prawdy, miłości i solidarności9. Pokój w ujęciu chrześcijańskim nie jest stanem 
zewnętrznym, ale procesem nawrócenia serca, w którym człowiek uczy się żyć 
w zgodzie z sumieniem, odrzucając przemoc w każdej formie. Chrześcijańskie 
rozumienie pokoju pogłębia wymiar aksjologiczny edukacji muzealnej. Uczy, że 
pokój nie jest biernym trwaniem, ale aktem duchowym i moralnym, który domaga 
się zaangażowania, modlitwy i czynu. W tym sensie muzeum-miejsce pamięci może 
być traktowane jako przestrzeń, w której historia ludzkiego cierpienia prowadzi do 
odkrycia wartości życia i wewnętrznej potrzeby pojednania.

Pokój jest wartością rodzącą się w ludzkich sercach. To nie tylko brak wojny, 
lecz również stan duchowej harmonii, zakorzenionej w prawdzie, miłości i pamięci. 
W ten sposób pamięć o przeszłości przestaje być ciężarem, a staje się wyzwaniem 
moralnym. Muzea-miejsca pamięci uczą, że pokój – podobnie jak wolność – nie 
jest dany raz na zawsze. Trzeba go pielęgnować, odnawiać i przekazywać dalej. 
W tym sensie edukacja muzealna buduje pokój przez prawdę, współczucie i miłość 
do życia; może stać się drogą wychowania do tak rozumianego pokoju: do życia 
w zgodzie z sobą, z drugim człowiekiem i z historią.

Wizyta w miejscu pamięci jest procesem dojrzewania moralnego i duchowego. 
Studentka, która przyznaje: Żyjemy beztrosko, nie zważając na zasady, wartości, 

7  J. Galtung, Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, Development and Civilization, 
London 1996, s. 9–14.

8  M. Buber, Ja i Ty, Warszawa 1992, s. 61–72.
9  Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1983: Dialog na rzecz pokoju – obowiązkiem 

każdego człowieka, Watykan 1982.



61Muzeum pamięci – rzecz o wojnie i pokoju

moralność (K, 22), dokonuje aktu samopoznania – odkrywa rozdźwięk między 
światem pokoju a światem bezrefleksyjnej codzienności. To doświadczenie ma 
charakter formacyjny: prowadzi do odkrycia, że pokój wymaga troski, wdzięcz-
ności i działania.

Paolo Freire opisał ideę edukacji dialogicznej: „Nikt nie wychowuje nikogo, nikt 
też nie wychowuje sam siebie; ludzie wychowują się wzajemnie we wspólnocie, 
żyjąc i komunikując się w tym samym świecie”10. Autor przeciwstawił opresyjny 
model edukacji modelowi partnerskiemu, dialogicznemu, w którym nauczyciel 
i uczeń razem odkrywają sens świata dzięki dialogowi i refleksji. Edukacja w miej-
scach pamięci sprzyja rozmowie, łącząc refleksję nad przeszłością z pytaniami 
o odpowiedzialność w kontekście przyszłości. W tym sensie muzeum staje się 
szkołą pokoju, gdzie młody człowiek uczy się nie tylko historii, ale również tego, 
jak żyć dobrze – w prawdzie, wolności, szacunku do siebie i drugiego człowieka.

Przyszłość

Młodzi ludzi mają jednak świadomość, że czasy pokoju mogą nie trwać wiecz-
nie. Wizyta w miejscu martyrologii skłania ich do refleksji na temat przyszłości. Wi-
doczna jest troska o przyszłość; młodzi stawiają pytania, nie oczekując odpowiedzi. 
Można zauważyć lęk o to, jaka czeka ich perspektywa i czy może wpłynąć na plany 
życiowe, na spokojne, stabilne życie. W zebranym materiale ankietowym pojawił 
się grupa wypowiedzi, których autorzy wyrażali obawy i troskę o przyszłość:
a)	 Czy jeszcze kiedyś coś takiego może się powtórzyć? (K, 20);
b)	 Czy w przyszłości może wydarzyć się taka tragedia i ludzkie uciemiężenie? (K 21);
c)	 Obawa, że może się to powtórzyć (K, 22);
d)	 Trzeba zapobiegać takim wydarzeniom w przyszłości (K, 22);
e)	 Pragnienie, by taka sytuacja nigdy już nie miała szansy zaistnienia (K, 23);
f)	 Mieć nadzieję, że takie sytuacje już nigdy więcej się na świecie nie wydarzą 

(K, 24);
g)	 Nie możemy dopuścić, aby takie nieludzkie wydarzenia się powtórzyły (K, 23).

Powyższe wypowiedzi wskazują, że doświadczenie miejsca pamięci uruchamia 
pamięć moralną i antycypacyjną, w której przeszłość staje się punktem odniesienia 
dla przyszłości. W młodych ludziach budzi się świadomość cykliczności historii 
i kruchości pokoju. Ich pytania i lęki mają charakter egzystencjalny, dotykają 
podstawowego dylematu współczesności: czy człowiek zdolny do takiego zła jest 
w stanie się przed nim uchronić?

Pytania o możliwość powtórzenia tragedii wpisują się w nurt refleksji nad pa-
mięcią normatywną Jana Assmanna, czyli taką, która nie tylko zachowuje obraz 

10  Paulo Freire, Pedagogia do oprimido, Rio de Janeiro 1987, s. 39.



62 Grzegorz Żuk

przeszłości, lecz także przekształca się w etyczne zobowiązanie wobec przyszłości11. 
W tym sensie pamięć staje się przestrzenią, w której człowiek uczy się rozpoznawać 
mechanizmy zła i czuwać nad własnym człowieczeństwem.

Hannah Arendt twierdziła, że nic nie chroni człowieka przed powtórzeniem zła 
bardziej niż zdolność do myślenia i pamiętania12. Wypowiedzi studentów wyrażają 
właśnie ten rodzaj uważnej pamięci, czyli świadomość, że zapomnienie prowadzi 
do obojętności, a obojętność – do powrotu barbarzyństwa. Arendt podkreśliła, że 
banalność zła rodzi się wtedy, gdy człowiek przestaje myśleć, twierdząc, że tym, 
co umożliwia ludziom czynienie zła, nie jest fanatyzm ani deprawacja, lecz właśnie 
bezmyślność13. W tym świetle lęk studentów nie jest przejawem pesymizmu, lecz 
wrażliwości moralnej i odpowiedzialności za przyszłość.

Theodor W. Adorno, pisząc o tragedii Auschwitz, stwierdził: „Każda debata 
o ideałach wychowawczych jest niewiele warta i obojętna wobec tej jednej sprawy, 
a mianowicie, aby Auschwitz się nie powtórzyło”14. Nie jest to apel polityczny, lecz 
fundamentalne wezwanie moralne, w którym pamięć przekształca się w postulat 
wychowania do odpowiedzialności, empatii i solidarności. W tym sensie wypo-
wiedzi studenckie wpisują się w nurt pedagogiki pamięci, której celem nie jest 
wzbudzanie lęku, lecz przekształcanie grozy w zobowiązanie moralne.

W perspektywie chrześcijańskiej lęk przed powtórzeniem zła ma sens tylko 
wtedy, gdy prowadzi do odnowy serca i przemiany moralnej. Jak pisał Jan Paweł II 
w orędziu na XVII Światowy Dzień Pokoju: „Pokój rodzi się w sercach”15. W tym 
świetle wypowiedzi młodych ludzi można interpretować jako wyraz wewnętrznego 
poruszenia sumienia. Poczucia, że odpowiedzialność za przyszłość świata zaczyna 
się w sercu każdego człowieka. Edukacja w miejscach pamięci może prowadzić 
nie tylko do poznania historii, lecz również do formowania duchowej wrażliwości 
na pokój i dobro – w sobie i w otaczającym świecie. Jak przypomniał Jan Paweł II: 
„Pokój nie jest tylko darem Bożym, lecz także dziełem człowieka. Jeśli bowiem 
Bóg daje pokój, to równocześnie wzywa człowieka, aby współpracował w jego 
urzeczywistnianiu”16. Współodpowiedzialność, łącząca pamięć z działaniem, świad-
czy o dojrzałej postawie moralnej.

11  J. Assmann, Kultura pamięci, Warszawa 2018, s. 65–68. Zob. też: idem, Erinnern, um da-
zuzugehören. Kulturelles Gedächtnis, Zugehörigkeitsstruktur und normative Vergangenheit [w:] 
Generation und Gedächtnis, red. K. Platt, M. Dabag, Opladen 1995, s. 60–61. 

12  H. Arendt, Eichmann w Jerozolimie. Rzecz o banalności zła, Kraków 1998, s. 298.
13  Ibidem.
14  Th.W. Adorno, Erziehung nach Auschwitz (1966) [w:] idem, Erziehung zur Mündigkeit, 

Vorträge und Gespräche mit Hellmuth Becker 1959–1969, red. G. Kadelbach, Frankfurt am Main 
1970, s. 92.

15  Jan Paweł II, Orędzie na XVII Światowy Dzień Pokoju. Pokój rodzi się w sercach, Watykan 
1 I 1984, pkt 3.

16  Jan Paweł II, Orędzie na XV Światowy Dzień Pokoju. Pokój – dar Boży powierzony ludziom, 
Watykan, 1 stycznia 1982 [w:] Nauczanie papieskie, t. V/2, Poznań 1984, s. 25.



63Muzeum pamięci – rzecz o wojnie i pokoju

Refleksje studentów wskazują na proces kształtowania postawy czuwania 
w sensie etycznym i egzystencjalnym. W tym ujęciu pamięć o przeszłości staje się 
narzędziem wychowania do pokoju i solidarności. Uczestnicy badań, przeżywając 
lęk i nadzieję, wchodzą w proces, który można nazwać formowaniem odpowiedzial-
nego sumienia historycznego – zdolnego nie tylko do refleksji, ale i do działania. 
Pytania i obawy studentów o możliwość powtórzenia tragedii świadczą o tym, że 
wizyta w miejscu pamięci stała się dla nich doświadczeniem moralnym i egzy-
stencjalnym. Ich lęk jest formą troski o świat, w którym zło mogłoby się odrodzić. 
To, co najgłębsze w tych refleksjach, to świadomość współodpowiedzialności za 
utrzymanie pokoju. 

Wypowiedzi młodych ludzi pokazują, że pamięć o przeszłości może stać się 
źródłem nadziei, która nie neguje istnienia zła, ale przemienia je w moralne zo-
bowiązanie. W tym sensie edukacja muzealna staje się nie tylko miejscem nauki 
historii, lecz także szkołą człowieczeństwa – miejscem, gdzie rodzi się wrażliwość, 
pokora i duchowe czuwanie nad pokojem. Młodzi ludzie mają świadomość, że 
każdy może w jakiś sposób przyczynić się do utrzymania pokoju, na swój sposób 
przeciwdziałać wojnie i przemocy. Piszą o pragnieniu i nadziei na dobrą, pokojową 
przyszłość. 

Podsumowanie

Edukacja muzealna w miejscach pamięci stanowi szczególny wymiar wycho-
wania. Nie ogranicza się do przekazu wiedzy historycznej, lecz otwiera przestrzeń 
refleksji nad sensem życia, cierpienia i pokoju. Pobyt w autentycznym miejscu 
tragedii konfrontuje młodego człowieka z granicą człowieczeństwa, a zarazem 
z możliwością jego duchowego odrodzenia. W tym sensie muzeum-miejsce pa-
mięci staje się nie tylko przestrzenią poznania, lecz również inicjatorem procesu 
formacyjnego, w którym przeszłość pełni rolę nauczycielki moralności i nadziei.

Doświadczenie muzealne jest wydarzeniem granicznym, w którym człowiek 
spotyka się z dramatem ofiar, a poprzez to – z własnym człowieczeństwem. Wypo-
wiedzi studentów pokazują, że kontakt z autentycznym miejscem zbrodni staje się 
impulsem do refleksji nad naturą zła, mechanizmami wojny, odpowiedzialnością 
moralną oraz znaczeniem pokoju. Odkrywają oni, że historia obozów koncentra-
cyjnych i Zagłady nie należy wyłącznie do przeszłości, lecz stanowi nieustanne 
wezwanie do czuwania nad sobą i światem.

Edukacja w przestrzeniach naznaczonych cierpieniem i śmiercią ma charakter 
głęboko wychowawczy. Uczy współodczuwania, przywraca sens takim wartościom, 
jak życie, godność, wolność i solidarność. W ten sposób pamięć o przeszłości prze-
kształca się w troskę o przyszłość. Refleksje młodych ludzi dowodzą, że wojna i pokój 
nie są dla nich abstrakcyjnymi pojęciami, lecz doświadczeniami egzystencjalnymi 



64 Grzegorz Żuk

dotykającymi istoty człowieka i jego wyborów moralnych. Muzeum-miejsce pamięci 
jawi się jako przestrzeń odnowy duchowej, w której przeszłość uczy odpowiedzial-
ności, a pamięć staje się aktem sprawiedliwości wobec ofiar.

Wyniki badań potwierdzają, że doświadczenie muzealne prowadzi do dojrzewa-
nia moralnego i aksjologicznego, co potwierdza obserwowany proces internalizacji 
wartości i refleksji nad sensem historii. W młodym pokoleniu rodzi się świadomość 
współodpowiedzialności za świat, w którym pokój nie jest dany raz na zawsze, 
lecz musi być stale nasycany prawdą, współczuciem i miłością do życia. W ten 
sposób muzeum jako miejsce śmierci i cierpienia staje się szkołą człowieczeństwa, 
w której przeszłość przemawia do przyszłości głosem nadziei.

Bibliografia

Adorno Th.W., Erziehung nach Auschwitz (1966) [w:] Th.W. Adorno, Erziehung zur Mündigkeit, 
Vorträge und Gespräche mit Hellmuth Becker 1959–1969, red. G. Kadelbach, Frankfurt am 
Main 1970.

Arendt H., Eichmann w Jerozolimie. Rzecz o banalności zła, Kraków 1998.
Assmann J., Erinnern, um dazuzugehören. Kulturelles Gedächtnis, Zugehörigkeitsstruktur und nor-

mative Vergangenheit [w:] Generation und Gedächtnis, red. K. Platt, M. Dabag, Opladen 1995.
Assmann J., Kultura pamięci, Warszawa 2018.
Buber M., Ja i Ty, Warszawa 1992. 
Frankl V.E., Człowiek w poszukiwaniu sensu, Warszawa 2011.
Freire P., Pedagogia do oprimido, Rio de Janeiro 1987.
Fromm E., Anatomia ludzkiej destrukcyjności, Poznań 2021. 
Galtung J., Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, Development and Civilization, London 1996. 
Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1983. Dialog na rzecz pokoju – obowiązkiem każ-

dego człowieka, Watykan 1982.
Jan Paweł II, Orędzie na XVII Światowy Dzień Pokoju. Pokój rodzi się w sercach, Watykan 1 I 1984.
Jan Paweł II, Orędzie na XV Światowy Dzień Pokoju. Pokój – dar Boży powierzony ludziom, Watykan, 

1 stycznia 1982 [w:] Nauczanie papieskie, t. V/2, Poznań 1984.
Jaspers K., Die Schuldfrage, Berlin–Boston 1946.
Ricoeur P., Pamięć, historia, zapomnienie, Kraków 2006. 


