
124 
 

124 

Natalia Syrotyńska 

Lwowski Uniwersytet Narodowy im. Iwana Franki, Ukraina 

ІНТЕЛЕКТУАЛЬНИЙ КОНТЕКСТ САКРАЛЬНОЇ 
ГИМНОГРАФІЇ В МУЗИКОЛОГІЧНОМУ АСПЕКТІ 

Предмет музикології як академічної дисципліни не так давно потрапив 

до складу університетських програм, хоча сама музика віддавна була  

невід’ємною від освітнього процесу. Так, вивчення музики входило до 

складу системи квадривіуму, а згодом ‒ до циклу семи вільних мистецтв, що 

були фундаментом європейської науки від початку закладання перших  

університетів. Проте, до другої половини ХІХ століття вивчення музики 

у європейських університетах було частиною загального знання, що суттєво 

змінилося внаслідок реформи університетської освіти Вільгельмом фон  

Гумбольтом. Як пише львівська музикознавиця Уляна Граб: 

Принципи університетського навчання, на яких будувалася освітня реформа німецького 

університету, створили ідеальні передумови для входження музикології в систему гуманітарних 

університетських наук на основі спільного методологічного фундаменту. Це, передовсім, 

„науковість як форма освіти” і поєднання дослідження та навчання в один творчий процес, 

в якому важливе значення має вплив особистості професора – дослідника, що допомагає 

розвивати наукове мислення і опанувати методи наукової праці1. 

Такою особистістю став для Львівського університету польський музи-

кознавець Адольф Хибінський, який навчався в Мюнхенському університеті, 

де засвоїв німецьку систему організації музикологічної освіти і сформував 

власні наукові пріоритети – історичні дослідження у сфері медієвістики. 

Відтак, у 1912 році при Філософському факультеті Львівського університету 

Адольфом Хибінським була створена Кафедра (Заклад) музикології, а всі 

його 28 учнів, серед яких 22 випускники, отримали фахову методологічну 

основу для самостійної роботи. Серед засадничих характеристик методології 

А. Хибінського превалювали об’єктивність і критичність у студіюванні музич-

них матеріалів, осмислення соціокультурного контексту їх функціонування, 

усвідомлення історичної перспективи розвитку і цілісного сприйняття нау-

кової проблематики. На таких засадах проводилася діяльність Кафедри 

під керівництвом А. Хибінського, а відтак, була сформована і львівська 

 
1 У. Граб, Музикологія як університетська дисципліна: Львівська музикологічна школа 

Адольфа Хибінського (1912–1941), Львів 2009, s. 24. 

 

 

DOI: 10.15584/galiciana.2025.4.6 

http://dx.doi.org/10.15584/galiciana.2025.4.6


Інтелектуальний контекст сакральної гимнографії в музикологічному аспекті  

 

125 

музикологічна школа, представники та послідовники якої продовжували 

досліджувати музику давніх часів. 

Медієвістичний напрямок досліджень Адольфа Хибінського продовжив 

його український учень Мирослав Антонович, який під час Другої світової 

війни емігрував до Голландії і працював в Утрехтському університеті. Цей 

період свого життя він присвятив дослідженню української сакральної моно-

дії, публікації тематичних книг і наукових розвідок2. Поруч із М. Антоновичем 

в царині давньої української музики працював також відомий музиколог 

Борис Кудрик, автор монографії „Огляд історії української церковної  

музики”3. В дослідженнях та ініціативах Кудрика українська церковна музика 

вперше отримала цілісний різнобічний інструментарій для дослідження 

і розвитку, що, на жаль, перервала Друга світова війна. Проте зазначена 

тематика знайшла своє продовження у працях відомої української музико-

знавиці Олександри Цалай-Якименко. Вона досліджувала київську релятивну 

нотацію ранньомодерної доби і в чисельних працях виклала основні музично-

теоретичні концепції студій над давньоукраїнською музикою4 . Особливу 

увагу дослідниця присвятила збереженому у Львові українському рукопису 

„Граматики мусікійської” Миколи Дилецького, тож підготувала до друку 

факсимільне видання з коментарями5. Справу О. Цалай-Якименко продов-

жив її учень, відомий медієвіст Юрій Ясіновський, який опублікував Каталог 

українських та білоруських нотолінійних ірмологіонів XVI‒XVIII cтоліть6, 

а також монографію про ґенезу української монодії7, що підтвердило ваго-

мість середньовічної музики як базової основи для подальшого розвитку 

українського музичного мистецтва. 

Відтак медієвістичний пріоритет зацікавлень очільника львівської музи-

кології А. Хибінського не втратив свого значення й дотепер, що проявилося, 

насамперед, у дослідженнях середньовічного півчого репертуару, збереже-

ного в українських літургійних нотолінійних ірмологіонах XVI‒XVIII cт. 

Важливо, що найдавніший український ірмологіон був створений у Львові 

наприкінці XVI ст. і, найімовірніше, представниками Львівського Успенського 

братства. Юрій Ясіновський у співпраці з відомим cлавістом Крістіаном 

 
2 M. Antonovych, The Chants from Ukrainian Heirmologia, Bilthoven 1974. 
3 Б. Кудрик, Огляд історії української церковної музики, Львів 1995. 
4 O. Цалай-Якименко, Київська нотація як релятивна система, „Українське музико-

знавство: науково-методичний збірник Національної музичної академії України імені 

П.І. Чайковського” 1974, Вид. 9, s. 197‒225; O. Цалай-Якименко, Київська школа музики 

XVII ст., Київ–Львів–Полтава 2002. 
5 M. Дилецький, Граматика музикальна: Фотокопія рукопису 1723 р., red. О. Цалай-

Якименко, Київ 1970, s. 109. 
6 Ю. Ясіновський, Українські та білоруські нотолінійні Ірмолої 16‒18 століть: Каталог 

і кодикологічно-палеографічне дослідження, Львів 1996. 
7 Ю. Ясіновський, Візантійська гимнографія і церковна монодія в українській рецепції 

ранньомодерного часу, Львів 2011. 



NATALIA SYROTYŃSKA  

 

126 

Ганніком опублікував цей збірник факсимільно водночас із поетичним текстом 

та грецькими інципітами8. Це підкреслило тісний зв’язок української куль-

тури з греко-візантійською, а відтак і особливу запотребованість у дослі-

дженні сакральної гимнографії9, що була осердям середньовічної культури, 

сформованої довкола утвердження християнського світогляду. В цей період 

Церкві підпорядковувалися усі ділянки суспільного життя, включно з щоден-

ною літургійною практикою. І ці засади прийняла Україна, що проявилося спо-

чатку в усній, а потім і писемній практиці, засвідченій у чисельних літургійних 

книгах з об’ємним репертуаром cакральної гимнографії. А після створення на-

прикінці XVI cтоліття українського нотолінійного письма постав національний 

тип літургійного нотованого збірника – Ірмологіон. Репертуар ірмологіонів 

вмістив найзапотребованіші вибрані монодійні піснеспіви цілого церковного 

року. Саме довкола цієї тематики поєдналися зусилля чисельних представни-

ків львівської музикологічної школи та їх послідовників, про що йшлося вище.  

Співані літургійні тексти у поєднанні з широким мистецьким спектром – 

архітектурою, скульптурою, іконописом, ‒ відображали глибинний зміст хри-

стиянства, а відтак, ‒ виконували важливу місію просвітництва і катехизації 

народу. Гимнографічні тексти щоденно звучали у християнських ритуалах,  

а їх творці були глибокими богословами, добрими знавцями античної філософії 

і літератури, а також талановитими риторами. Це вимагає багаторівневого про-

читання літургійних текстів із врахуванням низки особливостей їх монодій-

ного (одноголосого)10 виконання. Такий кут зору на сакральну гимнографію 

потребує розуміння всієї складності явища, якому притаманний, насамперед, 

інтелектуальний контекст, що буквально прочитуємо в оригінальних грецьких 

текстах, а з іншого боку – у варіантності форм музично-поетичної взаємодії.  

Стосовно інтелектуального контексту гимнографії, то в її лексичному 

словнику містяться різноманітні варіанти відображення градацій процесів 

мислення і розуму. Це підтверджує переконаність гимнографів-богословів 

у тому, що лише глибоке розуміння християнських догматів є запорукою 

міцної віри. Відтак у сакральних текстах зустрічаємо дуже багато словотво-

рів, в основі яких знаходяться похідні грецького терміну νοῦς (розум, ум):  

Разумьныихъ силъ архистратизи / Τῶν νοερῶν δυνάμεων ἀρχιστράτηγοι11 (стихира, св. Павла 

Константинопольского);  

 
8 Das Lemberger Irmologion. Die älteste liturgische Musikhandschrift mit Fünfiniennotation 

aus dem Ende des 16, Jahrhuderts [w:] Bausteine zur Slavischen Philologie und Kulturgeschichte, 

Reiche B: Editionen, Band 24, herausgegeben und eingeleitet von Jurij Jasinovs'kyj, Übertragen und 

kommentiert Carolina Lutzka, Köln–Weimar–Wien 2008. 
9 Гимнографія (з гр. ὑμνογραφία або писати гимни) – весь корпус співаних сакральних 

текстів греко-візантійського обряду. 
10 Монодія – це практика одноголосого виконання середньовічної сакральної гимнографії. 
11 Ця та подальші грецькі цитати подані за: Славянский Минейный стихирарь (по рукопи-

сям XII‒XIII вв.), komantarze М. Пузина, В. Крысько, Москва 2022. 



Інтелектуальний контекст сакральної гимнографії в музикологічному аспекті  

 

127 

Ковчеже умный / Ἡ κιβωτὸς ἡ νοερά (стихира, мученика Христофора); 

Разумнаго адаманта / Τὸν νοερὸν ἀδάμαντα (стихира, великомученика
 
Георгія);  

Радуйся, умная ластовице / Χαίροις, ἡ νοητὴ χελιδών (стихира, преподобної мучениці 

Євдокії);  

Звҍздою умною / Ὑπὸ ἀστέρος νοητοῦ (стихира, Різдво Христове);  

К высоте умней пришел еси / Ἦρθης πρὸς ὕψος νοητόν (стихира, преподобного Герасима);  

Умных ангелов / Νοερῶν Ἀγγέλων σε, (богородичен, архангела Михаїла);  

Мысленныхъ безтҍлесныхъ чиноначальникъ / Νοερῶν ἀσωμάτων ταξίαρχος (стихира, 

архангела Михаїла); 

Въсияй ми свҍтъ разумьныи / Λάμψον μοι φῶς νοερόν (ірмос, пісня 5, глас 7, Октоїх);  

Пророк Аввакоумъ мысленными очима провидҍ господа / Ὁ προφήτες Ἀββακούμ τοῖς 

νοεροῖς ὀφθαλμοῖς προεῖδε κύριε (ірмос, пісня 4, глас 8, Октоїх); 

Разумҍвъ дҍла твоя / κατενόησε τὰ ἔργα σου (ірмос, пісня 4, глас 4, Октоїх);  

Погружшему въ мори таинҍмь мысльнаго фараона / Τῷ βυθίσαντι θαλάσσῃ μυστικῇ τὸν 

νοητὴν φαραὼ (ірмос, пісня 1, глас 3, Октоїх); 

Тя паче ума рождьшую / ὑπὲρ νοῦν κυήσασαν (ірмос, пісня 9, глас 8, Октоїх); 

Озари нашь оумъ Боже / Καταύγασον ἡμῶν τὸν νοῦν ὁ Θεός (ірмос, пісня 5, глас 1, Октоїх)12. 

Важливо підкреслити, що на основі терміну νοῦς (розум, ум) виникли 

чисельні похідні варіанти, що міцно ввійшли у лексичний словник не лише 

середньовічних богословів та філософів, а відтак і сакральної гимнографії, 

але й сучасної наукової термінології:  

1. μετανοια (metanoia) – розкаяння, 

Покаитеся приближи бо ся цесарьство небесьное / Μετανοεῖτε, ἤγγικε γὰρ ἡ Βασιλεία τῶν 

οὐρανῶν (стихира, Різдво Йоана Предтечі);  

2. παρανοια (paranoia) – божевільний, беззаконний, 

Обличающа его безаконие / ἐλέγχουσαν αὐτοῦ τὴν παράνοιαν (стихира, Усікновення голови 

Йоана Предтечі;  

3. ἀγνοία (agnoía) – незнання,  

Из глубины невҍдҍнія извлачaющая / βυθοῦ ἀγνοίας ἐξέλκουσα (ікос 9, Акафіст Пресвятої 

Богородиці);  

4. ἀπόνοια (apónoia) – відчай, безумство,  

Вражиє безумиє на земли повергъ / ἐχθροῦ τὴν ἀπόνοιαν  

Въ помышлениихъ вины / τὰ τῆς ἐννοίας ἐγκλήματα (стихира, собор архангела Михаїла);  

5. διάνοια (diánoia) – задум, намір,  

Освҍти наша разумы / καταπυρσεύων ἡμῶν τὰς διανοίας (стихира, великомученика Прокопія);  

6. ὁμόνοια (homónoia) – однодумство,  

Даровати цьркъви единьственыи миръ / δωρηθῆναι τῇ Ἐκκλησίᾳ ὁμονοίας εἰρήνην (стихира, 

святого Амвросія, єпископа Медіоланського); 

7. προνοια (pronoia) – передбачення,  

 
12 N. Syrotynska, Intellectual context of medieval monody, Lviv 2023, p. 46‒48. 



NATALIA SYROTYŃSKA  

 

128 

Исцилитель повелҍниемь божиемь / ἰατὴρ τῇ προνοίᾳ Θεοῦ (стихира, святого Спиридона 

Тримифунтського);  

8. κατανοεῖν (katanoeín) – оглядати, 

Доброту разумҍти вьседьржителеву / τὸ κάλλος κατανοεῖν τοῦ Παντοκράτορος (стихира,  

мученика Мирона)13. 

 

Інтелектуальні аллюзії особливо виразні у відзначенні двох надважли-

вих подій повного літургійного року – народження і смерті Христа. В день 

надвечір’я Христового Різдва проголошується урочиста молитва: „С нами 

Богъ, разумійте народи!”. У Різдвяному тропарі Христос величається як 

„світло розуму”, а саме: „Возсія мірови свѣтъ разума”. Так само Спаситель 

прославляється в останні хвилини стражденної смерті у 15-му страсному 

антифоні Великої П’ятниці: „Свҍтило сый разума”14.  

Вищезазначені фрагменти є лише незначною частиною великого корпусу 

сакральної гимнографії, що потребує подальшого вивчення. Інтелектуальне 

розмаїття визначень розкриває глибоке осмислення всього спектру подій і зна-

чень християнського обряду. В цьому важливу роль відіграє також і мелодич-

ний аспект, тісно пов’язаний з композиційними особливостями поетики. На 

цій основі вибудовується особлива структура сакральної гимнографії, що 

у своєму мелодичному втіленні потребує окремого аналітичного підходу. 

Важливо усвідомлювати відмінності класичного розуміння музичної 

форми і медієвістичних особливостей. З одного боку, сакральний мелос не 

підлягає аналізу з позиції таких звичних для нас понять як мажоро-мінорна 

ладовість, тональність, чітке визначення розміру і, відповідно, такту. Нато-

мість вплив поетичного тексту виявляємо в багатьох аспектах, зокрема, 

у відсутності тривалостей, оскільки мелодичний ритм корегувався текстовою 

акцентуацією і це не потребувало тактових рисок. А мелодика будувалася на 

основі комбінаторики невеликих мотивів / поспівок, що розгорталися у більші 

побудови відповідно з розвитком поетичних структур.  

Лінґвістичний підхід до змісту давніх музичних систем привів музикознав-

ця Трасибулоса Ґеорґіадеса (Γεωργιάδης) до розробки теорії музичної морфо-

логії (Rhythmologia) і квантитативної (кількісної) метрики (Quantitätsmetrik) 

з позиції чіткого співвідношення „ритм – мова – музика”15. Науковець 

тривалий час займався вивченням старогрецької строфічної ритміки, базованої 

на синкретизмі мовлення, музики і руху. Це дозволило йому прийти до виснов-

ку, що антична музика з кінця V століття до н.е. була невіддільно пов’язана 

з ритмікою мовлення. Дослідження привели науковця до трактування ритмо-

творчої функції мовлення як сутності історичного розвитку музики.  

 
13 Ibidem, s. 46–48. 
14 Ibidem, s. 50. 
15 А. Єфіменко, Трасибулос Ґеорґіадес – засновник „мюнхенської школи”, „Українська 

музика” 2013, nr 3–4, s. 43–56. 



Інтелектуальний контекст сакральної гимнографії в музикологічному аспекті  

 

129 

В подальшому це підтвердилося в процесі перекладів гимнографії з грецької 

на церковнослов’янську мову, коли велика увага приділялася поетичній 

структурі оригіналу, що сприяло й максимальному збереженню грецької 

мелодики. В цьому, зокрема, був переконаний Мілош Велімірович (Velimiro-

vić), який на прикладі аналізу жанру ірмосів відзначив великий професіона-

лізм слов’янських перекладачів стосовно дивовижної здатності адаптову-

вати метричні схеми грецьких моделей16. Аналогічної думки дотримувалася 

Раїна Палікарова-Вердей (Palikarova-Verdeil), яка вважала, що точний пере-

клад зберігав семантичну близькість перекладів з оригіналами17. Подібно 

мислив Малік Муліч (Мулић), підкреслюючи функціональність мелодики 

у збереженні метричної сітки. Саме музичні засоби вирівнювали кількість 

складів у випадках неспівпадіння послівного перекладу текстів 18. Якщо  

перекладене речення мало на декілька силаб більше аніж оригінал, то додавали 

декілька звуків, переважно на тій висоті, що й вихідний звук, або доповню-

вали його висхідною чи низхідною послідовністю навколо. Подібність оби-

двох зразків також часто досягалася завдяки співпадінню напрямку мелодич-

ного руху, керованого акцентуацією грецького оригіналу.  

До проблемного питання музикологічного порядку, що має пряме відно-

шення до поетики – ритміки, віддавна зверталися найавторитетніші науковці. 

Зокрема, ще у 1830 р. грек Константин Ікономос виокремив наголос (arses) 

і кількість складів як основні формотворчі складові візантійської поетики. 

Вчений досліджував принципи будови поетичних строф за допомогою мелоди-

чної складової і на цій основі враховував метрику грецьких піснеспівів19. Проте 

буквальне дотримання однакової кількості складів у реченні не видавалося 

слов’янам важливим критерієм, натомість слідкували за збереженням одна-

кової кількості акцентованих силаб – наголосів (arses). До того ж, відчутним 

був зв’язок наголосів із мелодикою, яка реагувала на смислові акценти 

завдяки висотній змінності, що також сприяло запам’ятовуванню тексту 

разом з мелодією. Звідси й відсутність музичних знаків та згадок про ритм 

у мелодиці, яка керувалася поетичними правилами. 

Відтак, близький зв’язок тексту і музики на основі співпадіння розміще-

них акцентів, тобто відповідність наголосів складів тексту і мелодики стала 

характерною рисою візантійського співу. В подальшому це підтверджувалося 

 
16 M. Velimirović, The byzantine Heirmos and Heirmologion, „Gattungen der Musik in Einzel-

darstellungen, Gedenkschrift” 1973, s. 192–245. 
17 R. Palikarova-Verdeil, La musique byzantine chez les Bulgares et les Russes (du IXe au XIVe 

siècle) [w:] Monumenta Musicae Byzantinae. Subsidia, nr III, Copenhague; Boston 1953, s. 292–294. 
18  M. Мулич, К вопросу о художественном мастерстве в древнейших славянских 

переводах служебных миней [w:] Кирилл Солунский, ks. II, Ckonje 1970, s. 252–256. 
19 Б. Жулковський, Кондак у богословських, літургічних, філологічних і музикознавчих 

студіях: історіографічний аспект, „Καλοφωνία. Науковий збірник з історії церковної монодії 

та гимнографії Українського католицького університету” 2018, nr 1, s. 50–64. 



NATALIA SYROTYŃSKA  

 

130 

транскрипціями невменних знаків середньовізантійської нотації20. Подібно 

мислить і Роман Кривко, відзначаючи безпосередній зв’язок музикологіч-

ного аспекту з філологічними студіями, а також відзначаючи роль нотації, 

яка має велике значення для історико-акцентологічних досліджень 21 .  

І мабуть найаргументованішим є Крістіян Ганнік, який чимало праць при-

святив дослідженню проблематики візантійської музики та її слов’янської 

рецепції22.  

Все це свідчить про вагомість ролі поетичного тексту у загальній формі 

сакральних піснеспівів, внутрішня структура якої постає складною інтелек-

туальною конструкцією, що потребує врахування всіх структурних рівнів. 

Історичний контекст досліджень ритуальних текстів свідчить, що текстова 

і музична складові функціонували в різних формах, найдавнішою з яких був 

акростих23. Таким зразком є старозавітній Псалом 118, побудований на  

основі послідовності строф, укладених згідно гебрайського алфавіту із 22-х 

літер. Структура кожної строфи відповідала восьмеричному принципу – 

вісім речень кожної окремої строфи об’єднувалися однією літерою абетки24. 

Такий структурний засіб вибудовував особливу просторову конструкцію, 

що відображала горизонтальну і вертикальну цілісність форми, в якій тре-

тім виміром виступав глибинний зміст тексту. Цей формотворчий засіб за-

позичили творці християнської гимнографії, а в подальшому і слов’янські 

перекладачі. Зокрема, Константину Преславському належать ритмізовані 

переклади канонів Йоана Дамаскіна на Різдво Христове та канон на Богояв-

лення зі слов’янськими акростихами25. Практика використання акростиха 

не лише укладала виразну послідовність строф у піснеспівах, але й допомогла 

встановити авторство багатьох гимнографів, які в такий спосіб виписували 

 
20 H. Tillyard, Handbook of the Middle Byzantine Musical Notation, Copenhagen 1935.  
21 Р. Кривко, Славянская гимнография ІХ–ХІІ вв. в исследованиях и изданиях 1985–2004 гг., 

„Wiener Slavistisches Jahrbuch by Österreichische Akademie der Wissenschaften” 2005, nr 50, s. 211. 
22 Ch. Hannick, Chomonie und historische Phonetik des Altrussischen [w:] Лингвистическая 

полифония. Сборник в честь юбилея профессора Р. К. Потаповой, Москва 2007, s. 212–221; 

Ch. Hannick, Early Slavic Liturgical Hymns in Musicological Context, „Ricerche Slavistiche” 1994, 

nr 41, s. 9–30; Ch. Hannick, Ton und Wort in slavischen liturgischen Hymnen [w:] Liturgische 

Hymnen nach byzantinischem Ritus bei den Slaven in ältester Zeit. Patristica slavica, nr 15, red. 

Hans Rothe, Dagmar Christians, Paderborn–München–Wien–Zürich 2007, s. 175–186.  
23 Акростих (грец. ἄϰροστιχίς, від ἄϰρος – крайній і στιχος – віршовий рядок) – це поетичний 

твір, в якому перші літери кожного віршованого рядка, прочитані зверху вниз, утворюють 

слово, словосполучення або речення. 
24 П. Крип’якевич, Про богородичну гимнографію у грецькій церкві, „Καλοφωνία. Науковий 

збірник з історії церковної монодії та гимнографії Українського католицького університету” 

2010, nr 5, s. 114–165. 
25 Г. Попов, Акростих в гимнографическом творчестве учеников Кирилла и Методия [w:] 

Древнеславянская литургическая поэзия. ХІІІ Международный съезд славистов, Любляна 

15–21 августa, Roma–Sofia 2003, s. 30–55. 



Інтелектуальний контекст сакральної гимнографії в музикологічному аспекті  

 

131 

своє ім’я. Акростих міг також відображати певне словосполучення, такий 

приклад, зокрема, наводить львівський богослов о. Петро Крип’якевич 

в богородичних піснеспівах „Піснеспіви Теофана на Благовіщення”26. 

Важливо відзначити, що композиційна стрункість форми акростиха 

сприяла його активному поширенню і спричинилася до реформації музич-

ного порядку. Зокрема саме ця форма була використана бенедиктинським 

монахом Ґвідо Аретинським (Guido Aretinus) у ХІ ст. (бл. 990–бл. 1050) для 

навчальної мети на прикладі прославного гимну св. Іванові Хрестителю. 

Перший склад кожного речення став означенням окремого звуку, що сумарно 

уклало виразну послідовність ступенів, відому тепер як система сольмізації27. 

Вертикаль у віршованій поетиці проявлялася також у формі кóлонів, 

принципи  яких  детально  описав  Mарк  Лаукстерман  (Lauxtermann)28. 

Найчастіше вертикалі поєднувалися за допомогою ізосилабізму, наголосів, 

каденцій, словесних паралелізмів, а також окремих мелодичних мотивів / 

поспівок. Як, наприклад, в гомілії Григорія Назіанзіна, текст якої став про-

образом ірмосу 1-ї пісні канону на Різдво Христове Косми Маюмського29:  

 

Χριστὸξ γεννᾶται δοξάσατε        Христос раждаєтся славіте 

Χριστὸξ εξ οὐρανῶν ἀπαντήσατε    Христос со небес сорящіте 

Χριστὸξ ἐπὶ γῆς ὑψώθτε        Христос на земли возноситеся. 

  

 
Ірмос першої пісні канону на Різдво Христове 

 
26 П. Крип’якевич, op. cit., s. 138. 
27 Н. Сиротинська, Акростих у середньовічній музично-поетичній творчості, „Музикознавчі 

студії: наукові збірки Львівської національної музичної академії ім. М. Лисенка” 2013, Вид. 

30, s. 88–96. 
28 M. Lauxtermann, The Spring of Rhythm. An Essay on the Political Verse and Other Byzantine 

Metres, Wien 1999, s. 106. 
29 Два канони на Різдво Христове з нотолінійного Ірмологіону першої чверті XVII сто-

ліття [w:] Антологія української церковної монодії, nr 3, red. К. Ганнік, Ю. Ясіновський, 

Львів 2005, s. 5. 



NATALIA SYROTYŃSKA  

 

132 

На думку ляйпцізького музиколога Ґуго Рімана (Riman), кількість складів 

у кóлоні поруч з розташуванням наголосів та багатоскладовими закінченнями 

формували відповідні критерії для аналізу ритму. Ще 1903 року він презентував 

свою працю про систему музичної ритміки й метрики, в якій за основу брав 

мовну структуру літургійних гимнів, як єдину складову витонченого  

й диференційованого ритмічного поділу мелодики30. 

Вищенаведений а також інші подібні приклади демонструють дивовижні 

форми композиційної симетрії вертикалі та горизонталі. Водночас велику 

роль відігравала внутрішня структура речень, що вимагала чіткого, буквально 

математичного прорахунку. В цьому контексті не лише грецька поетика 

суттєво вплинула на структурні форми візантійської гимнографії, а також 

і сирійська культура на першому етапі формування християнського обряду. 

Сирійське віршування, на противагу квантитативному (кількісному) грець-

кому, було квалітативним (якісним) і базувалося на числі складів. Так,  

метрична форма, укладена відповідно до якості складочислення і наголосів, 

лягла в основу візантійського віршування, тож рими зустрічалися рідко, без 

певних правил і, загалом, були випадковими співзвучностями. 

Формотворча функціональність поетики в текстах сакральної гимногра-

фії тісно пов’язана також з впливом риторики, дуже важливої для греків, як 

згодом і римлян. Риторика була своєрідною грою із складною системою пра-

вил, що не могло не проявитися у сакральній гимнографії. Риторичні конс-

трукції увиразнювали композиційну структуру, сприяли розкриттю змісту 

літургійних текстів, сповнених образних алюзій і символів. В цьому кон-

тексті важливу роль відігравали певні звукові ефекти, які надавали текстам 

особливого змісту. Так, у сідальному на 1-шу стихологію пам’яті св. Миколая 

виявляємо своєрідну фонічну гру, в якій поєднувалися різні значення одно-

кореневих слів:  

 

Въ Мирѣхъ живый тѣломъ святителю, 

миромъ разумно духовнымъ, явися помазанъ отче Ніколає 

Тѣмъже миры чудесъ своихъ облагоухалъ єси, 

иже миро приснотекущеє проливая: 

мирными твоими благоухаємы словесы и памятїєю твоєю. 

 

Такий засіб поетичного вислову, побудований на повторності співзвуч-

них слів, не лише зміцнив форму, але й досяг певного абстрагування від ма-

теріального світу. Подібна повторність характерна не лише для поетики, але 

й для мелодичного розвитку, ‒ звідки походить визначення форми монодійних 

 
30  K. Ганнік, Проблеми ритміки візантійського піснеспіву, „Καλοφωνία. Науковий 

збірник з історії церковної монодії та гимнографії Українського католицького університету” 

2012, nr 6, s. 172‒190. 



Інтелектуальний контекст сакральної гимнографії в музикологічному аспекті  

 

133 

піснеспівів як варіантно-строфічної. Зустрічаємо градацію від буквального 

повторення окремих мотивів / поспівок до частково змінених, що надає  

формі циклічності і концентрує увагу. Так встановлюються міцні зв’язки не 

лише в межах піснеспіву, але також в межах більших циклів.  

Важливо підкреслити, що поряд із поспівковою комбінаторикою форми, 

основу монодійного мелосу складають звукоряди, в яких головним структур-

ним елементом був тетрахорд, визначений за основу ще античними піфаго-

рейцями31. Відтоді музична система функціонувала як звукоряд, укладений 

з тетрахордів у з’єднаному виді за інтервальним принципом: 1/2T – T – T – 

1/2T – T – T. Принцип такого звукоряду полягав у трактуванні верхнього 

ступеня нижнього тетрахорду як нижнього ступеня наступного:  

IV = I – нова нета 

III – нова паранета 

II – нова парамеса 

IV = I – нова нета 

III – нова паранета 

II – парамеса 

I – меса 

Античні звукоряди лягли також в основу церковних звукорядів христи-

янського обряду, а символіка числа чотири відіграла важливу роль у літур-

гійній практиці християнства. Пригадаємо лише осердя християнського бо-

гослов’я – чотири канонічні Євангелія і стіл–тетрапод перед іконостасом 

в центрі храму. Натомість в гимнографії число чотири часто використовува-

лося для означення безмежного простору і часу, як це проспівується у сти-

хирі Воздвиження: 

 

Четвероконечный міръ днесь освящаєтся, 

Ὁ τετραπέρατος κόσμος σήμερον ἁγιάζεται, 

Четверочастному воздвизаєму твоєму Кресту, Христе Боже нашъ. 

τοῦ τετραμεροῦς ὑψουμένου σου σταυροῦ, Χριστὲ ὁ Θεὸς ἡμῶν. 

 

Так постав і словотвір τετραρίθμῳ, складений з двох частин – «чотири» 

і «ритм», що містить важливі свідчення для розуміння монодійного мелосу. 

Термін ρίθμῳ наближений до терміну ῥυθμός – ритм, ритмічність, розміреність, 

стрункість, симетрія, темп. Це проявилося в гимнографічних текстах, в формі 

ототожнення визначень ритму і числа, як співається в стихирі пам’яті 40 сева-

стійських мучеників32: Четверочисльною бо поюще / τετραρίθμῳ γὰρ ᾄδοντες. 

 
31 E. Герцман, Пифагорейское музыкознание. Начала древнегреческой науки о музыке, 

Москва 2018, s. 217. 
32 N. Syrotynska, Intellectual context of medieval monody, Lviv 2023, p. 108. 



NATALIA SYROTYŃSKA  

 

134 

Тож невипадково число 4 стало основою осмогласної системи музичної 

організації піснеспівів греко-візантійського обряду33 . Осмогласся склада-

ється з 8-ми церковних ладів, які співвідносяться між собою як 4 основні 

(автентичні) і 4 похідні (плагальні) гласи. Вони пов’язані між собою анти-

номічно: 1-й автентичний – 1-й плагальний; 2-й автентичний – 2-й плагальний; 

3-й автентичний – 3-й плагальний; 4-й автентичний – 4-й плагальний. Згодом 

ця практика була запозичена Західною Церквою в період VIII–IX ст., але 

з іншим принципом парності гласів: 1 автентичний – 2 плагальний; 3 автен-

тичний – 4 плагальний; 5 автентичний – 6 плагальний; 7 автентичний – 8 пла-

гальний. В українській літургійній практиці така парність змінилася на по-

рядковість від 1-го по 8-го глас. Такий спосіб принцип організації сакраль-

них текстів відобразив усвідомлення всеохопності музичного мислення як 

найбільш відповідного засобу для відображення впорядкованості сакраль-

них текстів, а відтак і всього християнського обряду. 

Все вищезазначене свідчить, що християнський обряд є складним за 

своєю структурою і потребує широкого гуманітарного контексту для його 

розуміння. Переконуємося у диференційованих рівнях поетичних форм 

сакральної гимнографії, що ввібрала в себе досвід юдейської, сирійської та 

грецької культур, а також яскраву образність, метафорику і символізм. На-

томість мелодика, базована на монодійному виконанні літургійних текстів, 

тісно пов’язана з поетичними структурами. У цій співдії виразно прослідко-

вується інтелектуальний підхід до творення співочих літургійних текстів. Це 

також вимагає особливого музикологічного аналізу, буквально „музики” 

і „логосу / cлова”, що сукупно сприяють осмисленню співаних сакральних 

гимнографічних текстів на різних рівнях форми.  

Bibliografia 

Ганнік К., Проблеми ритміки візантійського піснеспіву, „Καλοφωνία. Науковий збірник 

з історії церковної монодії та гимнографії Українського католицького університету” 

2012, nr 6, s. 172‒190. 

Герцман E., Пифагорейское музыкознание. Начала древнегреческой науки о музыке. Москва 

2018. 

Граб У., Музикологія як університетська дисципліна: Львівська музикологічна школа 

Адольфа Хибінського (1912–1941), Львів 2009. 

Два канони на Різдво Христове з нотолінійного Ірмологіону першої чверті XVII століття 

[w:] Антологія української церковної монодії, nr 3, red. К. Ганнік, Ю. Ясіновський, Львів 

2005. 

Дилецький M., Граматика музикальна: Фотокопія рукопису 1723 р., red. О. Цалай-Якименко, 

Київ 1970. 

 
33 Осмогласся – це музично-теоретична система, що описує церковні лади греко-візан-

тійської музики, а також порядок їх використання у літургійній практиці. 



Інтелектуальний контекст сакральної гимнографії в музикологічному аспекті  

 

135 

Єфіменко А., Трасибулос Ґеорґіадес – засновник „мюнхенської школи”, „Українська музика” 

2013, nr 3‒4, s. 43–56. 

Жулковський Б., Кондак у богословських, літургічних, філологічних і музикознавчих студіях: 

історіографічний аспект, „Καλοφωνία. Науковий збірник з історії церковної монодії та 

гимнографії Українського католицького університету” 2018, nr 1, s. 50‒64. 

Кривко Р., Славянская гимнография ІХ–ХІІ вв. в исследованиях и изданиях 1985–2004 гг., 

„Wiener Slavistisches Jahrbuch by Österreichische Akademie der Wissenschaften” 2005, 

nr 50, s. 203–233. 

Крип’якевич П., Про богородичну гимнографію у грецькій церкві „Καλοφωνία. Науковий 

збірник з історії церковної монодії та гимнографії Українського католицького 

університету” 2010, nr 5, s. 114‒165. 

Кудрик Б., Огляд історії української церковної музики, Львів 1995. 

Мулич M., К вопросу о художественном мастерстве в древнейших славянских переводах 

служебных миней, Кирилл Солунский, Ckonje 1970, nr 2, s. 252‒256. 

Попов Г., Попов, Акростих в гимнографическом творчестве учеников Кирилла и Методия 

[w:] Древнеславянская литургическая поэзия. ХІІІ Международный съезд славистов, 

Любляна 15‒21 августa, Roma–Sofia 2003, s. 30–55. 

Сиротинська Н., Акростих у середньовічній музично-поетичній творчості, „Музикознавчі 

студії: наукові збірки Львівської національної музичної академії ім. М. Лисенка” 2013, 

Вид.. 30, s. 88‒96. 

Славянский Минейный стихирарь (по рукописям XII–XIII вв.), komantarze М. Пузина, В. Крысько, 

Москва 2022. 

Цалай-Якименко О., Київська нотація як релятивна система, „Українське музикознавство: 

науково- методичний збірник Національної музичної академії України імені 

П.І. Чайковського” 1974, Вид.. 9, s. 197‒225.  

Цалай-Якименко O., Київська школа музики XVII ст., Київ–Львів–Полтава 2002. 

Ясіновський Ю., Українські та білоруські нотолінійні Ірмолої 16–18 століть: Каталог 

і кодикологічно-палеографічне дослідження, Львів 1996. 

Antonovych M., The Chants from Ukrainian Heirmologia, Bilthoven 1974. 

Das Lemberger Irmologion. Die älteste liturgische Musikhandschrift mit Fünfiniennotation aus dem 

Ende des 16, Jahrhuderts [w:] Bausteine zur Slavischen Philologie und Kulturgeschichte, 

Reiche B: Editionen, Band 24, herausgegeben und eingeleitet von Jurij Jasinovs'kyj, 

Übertragen und kommentiert Carolina Lutzka, Köln–Weimar–Wien 2008. 

Hannick Ch., Chomonie und historische Phonetik des Altrussischen [w:] Лингвистическая поли-

фония. Сборник в честь юбилея профессора Р. К. Потаповой, Москва 2007, s. 212‒221. 

Hannick Ch., Early Slavic Liturgical Hymns in Musicological Context, „Ricerche Slavistiche” 1994, 

nr 41, s. 9–30. 

Hannick Ch., Ton und Wort in slavischen liturgischen Hymnen [w:] Liturgische Hymnen nach 

byzantinischem Ritus bei den Slaven in ältester Zeit. Patristica slavica, nr 15, red. Hans Rothe, 

Dagmar Christians, Paderborn–München–Wien–Zürich 2007, s. 175‒186. 

Lauxtermann M., The Spring of Rhythm. An Essay on the Political Verse and Other Byzantine 

Metres, Wien 1999. 

Palikarova-Verdeil R., La musique byzantine chez les Bulgares et les Russes (du IXe au XIVe siècle) 

[w:] Monumenta Musicae Byzantinae. Subsidia, nr III, Copenhague; Boston 1953, s. 292‒294. 

Syrotynska N., Intellectual context of medieval monody, Lviv 2023. 

Tillyard H., Handbook of the Middle Byzantine Musical Notation, Copenhagen 1935. 

Velimirović M., The byzantine Heirmos and Heirmologion, „Gattungen der Musik in Einzel-

darstellungen, Gedenkschrift” 1973, s. 192‒245. 



NATALIA SYROTYŃSKA  

 

136 

INTELLECTUAL CONTEXT OF SACRED HYMNOGRAPHY  
IN THE MUSICOLOGICAL CONTEXT 

Abstract  

The presented article draws attention to sacred hymnography of the Greek-Byzantine rite – 

medieval liturgical sung texts. These texts were included in numerous liturgical collections and were 

heard daily in Christian rituals. It is important that the anonymous authors-hymnographers were 

profound theologians and good connoisseurs of ancient philosophy and literature, as well as talented 

poets and rhetoricians. So Christian dogmas were embodied in bright poetic forms and, at the same 

time, contained different levels of meaning. This is a deep layer of intellectual development that 

requires modern interdisciplinary research. The melody together with the text contributed to the 

reflection of theological accents. 

The inseparability of the melos from the text is achieved due to the plasticity of the material, 

structured from simpler to more complex forms. This hierarchy is manifested in the logical selection 

and combination of melodic choruses, in the metrorhythmic relationships of the melody with verbal 

accents and the number of syllables of the poetic text sentences. This speeds up or slows down the 

overall flow of the melos, while highlighting significant pieces of the text. So, the words of sacred 

hymnography ts acquire a special sound and meaning in the process of building a musical-poetic 

form of sacred monody. The intellectual context of medieval sacred art is clearly traced in this 

cooperation. 

 

Keywords: sacred hymnography, monody, musicology, octoеchos, rhetoric, poetics, sacred chants 

 

 

 

 

 


