
MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM,
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM 

NR 5/2025 
ISSN 2719-4213



Redakcja
dr hab. Ewa Nidecka, prof. UR
dr hab. Jolanta Wąsacz-Krztoń, prof. UR

Rada naukowa
prof. dr hab. Sławomir Dobrzański (Kansas State University, Manhattan, USA)
prof. dr hab. Anna Mikolon (Akademia Muzyczna w Gdańsku)
prof. dr hab. Jadwiga Szymczak-Hoff (Uniwersytet Rzeszowski)
prof. Zbigniew Granat (Nazareth University, USA)
prof. dr hab. Hanna Karaś (Podkarpacki Uniwersytet Narodowy w Iwano-Frankiwsku, Ukraina)
prof. dr Helmut Loos (Uniwersytet w Lipsku, Niemcy)
dr hab. Rafał Ciesielski (Uniwersytet Jagielloński)
dr hab. Alicja Gronau-Osińska (Uniwersytet Muzyczny Fryderyka Chopina)
dr hab. Ewa Nidecka (Uniwersytet Rzeszowski)
dr hab. Jolanta Wąsacz-Krztoń (Uniwersytet Rzeszowski)
dr hab. Walentyna Węgrzyn-Klisowska (Uniwersytet Muzyczny Fryderyka Chopina, 
            Akademia Muzyczna im. Karola Lipińskiego we Wrocławiu)
dr Monika Prusak (Uniwersytet w Palermo, Włochy)

Recenzenci
prof. dr hab. Anna Granat-Janki (Akademia Muzyczna im. Karola Lipińskiego we Wrocławiu)
prof. dr hab. Krystyna Juszyńska (Uniwersytet Muzyczny Fryderyka Chopina)
prof. dr hab. Katarzyna Szymańska-Stułka  (Uniwersytet Muzyczny Fryderyka Chopina)
prof. dr Mieczysława Demska-Trębacz (Uniwersytet Muzyczny Fryderyka Chopina) 
dr hab. Tomasz Baranowski (Uniwersytet Warszawski)
dr hab. Tomasz Kienik (Akademia Muzyczna im. Karola Lipińskiego we Wrocławiu)
dr hab. Małgorzata Lisecka (Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu)
dr hab. Barbara Literska (Uniwersytet Zielonogórski)
dr hab. Bogumiła Mika (Uniwersytet Śląski)
dr hab. Joanna Miklaszewska (Uniwersytet Wrocławski)
dr hab. Krzysztof Rottermund (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)
dr hab. Joanna Subel (Akademia Muzyczna im. Karola Lipińskiego we Wrocławiu)



MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM,
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM 

NR 5/2025 
ISSN 2719-4213

Wydawnictwo
Uniwersytetu Rzeszowskiego
Rzeszów 2025



Opracowanie redakcyjne i korekta
WŁADYSŁAW WÓJTOWICZ

Korekta streszczeń w języku angielskim
JOANNA MAZUR-OKALOWE

Opracowanie techniczne
EWA KUC

Łamanie
EWA BLICHARZ

Korekta techniczna
JULIA SOŃSKA-LAMPART

Projekt okładki
GRZEGORZ WOLAŃSKI

© Copyright by
Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego

Rzeszów 2025

ISSN 2719-4213

DOI:10.15584/muzpsk.2025.5

2219

WYDAWNICTWO UNIWERSYTETU RZESZOWSKIEGO

35-959 Rzeszów, ul. prof. S. Pigonia 6, tel.: 17 872 13 69, tel./faks: 17 872 14 26
e-mail: wydawnictwo@ur.edu.pl; https://wydawnictwo.ur.edu.pl

wydanie I; format B5; ark. wyd.8,75; ark. druk.8,75; zlec. red. 114/2024
Druk i oprawa: Drukarnia Uniwersytetu Rzeszowskiego

http://10.15584/muzpsk.2025.5


MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM, 
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM  

   

     
 

            NR 5/2025
  ISSN 2719-4213

SPIS TREŚCI

Maryla Renat, Sonaty skrzypcowe Raula Koczalskiego ...................................................... 	 7

Zofia Bernatowicz, „Via crucis, via doloris”. U źródeł pasyjnego misterium ................... 	 20

Jacek Janas, „Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré jako 
przykład inspiracji chorałowej we francuskiej muzyce organowej pierwszej połowy 
XX wieku ....................................................................................................................... 	 33

Daria Kondraciuk, Postsekularne dzieło muzyczne: definicja i charakterystyka na pod- 
stawie kompozycji pasyjnych po 1985 roku................................................................... 	 63

Iwona A. Siedlaczek, „Odys płaczący” Tadeusza Szeligowskiego w kontekście wielkiej  
literatury i sztuki: Homer, Hayez, Brandstaetter ......................................................... 	 82

Tomasz Trzciński, Dzieło muzyczne jako droga do doświadczeń transcendentnych lub  
mistycznych. Perspektywa filozoficzna ......................................................................... 	 96

Paulina Kajdanowicz, Swoimi ścieżkami. Ukazanie procesu powstawania autorskiej mu- 
zyki i piosenek do spektakli Teatru RAZY DWA – studium przypadku ...................... 	 112

Artur Stopyra, Interkulturowe nauczanie języków obcych za pomocą muzyki młodzie- 
żowej na przykładzie języka niemieckiego ..................................................................... 	 121



TABLE OF CONTENTS

Maryla Renat, Sonatas for Violin and Piano by Raul Koczalski ........................................ 	 7

Zofia Bernatowicz, "Via crucis, via doloris". At the Source of a Mystery of the Passion........... 	 20

Jacek Janas, "Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens" op. 45 by Marcel Dupré as  
an Example of Chorale Inspiration in French Organ Music of the First Half of the 
20th Century ................................................................................................................. 	 33

Daria Kondraciuk, Postsecular Musical Work: Definition and Characteristics Based 
on Selected Passion Compositions after 1985 ............................................................... 	 63

Iwona A. Siedlaczek, Tadeusz Szeligowski’s "Odysseus weeping" in the Context of Great  
Literature and Art: Homer, Hayez, Brandstaetter ........................................................ 	 82

Tomasz Trzciński, The Musical Work as a Path to Transcendental or Mystical Exper- 
iences: A Philosophical Perspective ............................................................................... 	 96

Paulina Kajdanowicz, Own Paths. Showing the Process of Creating Original Music and  
Songs for RAZY DWA Theatre’s Performances – a Case Study ................................. 	 112

Artur Stopyra, Modern Songs as an Intercultural Medium of Foreign Language Teaching 
on the Example of the German Language ...................................................................... 	 121

MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM, 
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM  

   

     
 

            NR 5/2025
  ISSN 2719-4213



MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM, 
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM    

NR 5/2025  
ISSN 2719-4213  

DOI: 10.15584/muzpsk.2025.5.1

Maryla Renat
Uniwersytet Jana Długosza w Częstochowie

SONATY SKRZYPCOWE RAULA KOCZALSKIEGO

STAN BADAŃ NAD TWÓRCZOŚCIĄ  
RAULA KOCZALSKIEGO

Raul Koczalski (1885–1948), wybitny pianista i chopinista działający 
w I połowie XX w., pozostawił obfitą, liczącą 150 opusów twórczość, obej-
mującą niemal wszystkie gatunki z punktem ciężkości przesuniętym ku 
utworom fortepianowym i liryce wokalnej1. Tworzył również dzieła sce-
niczne. Muzyka Koczalskiego, stylistycznie należąca do nurtu neoroman-
tycznego, nie doczekała się pełnego, syntetycznego ujęcia. Większym za-
interesowaniem dotychczasowych badaczy cieszyła się jego niezwykle 
intensywna działalność koncertowa i jej recepcja w salach koncertowych 
całej Europy. Największe zasługi na tym polu wniósł Stanisław Dybowski, 
autor biogramów artysty umieszczanych w publikacjach leksykograficz-
nych i pracach zbiorowych. 

Badania nad całokształtem spuścizny wielkiego pianisty utrudnia 
fakt, że tylko niektóre jego utwory zostały opublikowane, a spora część 
spoczywa w rękopisach. Są one przechowywane w Staatliches Institut für 
Musikforschung Preussischer Kulturbesitz w Berlinie. W tym ośrodku Ko-
czalski koncertował niezwykle często w różnych okresach swej kariery, 
np. w latach poprzedzających wybuch I wojny światowej, gdy był młodym 
wirtuozem, dawał po kilkanaście koncertów w sezonie, organizował cykle 

1 Kompozytor używał także innej wersji imienia, Raoul, jak również pseudonimu 
Georg Armando, utworzonego od swoich dwóch imion. Posłużył się nim na kartach tytu-
łowych wydań oper Mazeppa (1905) i Die Sühne (1909), (S. Dybowski, Raul Koczalski – por-
tret artysty, w: Biografie. Raul Koczalski, red. T. Brodniewicz, H. Kostrzewska, J. Tatarska, 
Akademia Muzyczna im. I. J. Paderewskiego w Poznaniu, Poznań 2001, s. 22).

http://10.15584/muzpsk.2025.5.1


Maryla Renat8

chopinowskie. Jak podaje wyżej wspomniany autor, Stanisław Dybowski, 
żona kompozytora, Niemka z Szwajcarii, Elsa Fuchs, towarzysząca mu 
podczas tournée koncertowych po II wojnie światowej, przyjechała wraz 
z nim do Polski, do Poznania, gdzie artysta mieszkał i pracował na uczelni 
zaledwie trzy lata. Dybowski informuje:

W 1948 r., po śmierci męża, nie mogąc załatwić z ówczesnymi władzami mini-
sterialnymi przekazania spuścizny twórczej i materialnej po Koczalskim na rzecz 
państwa polskiego, wyjechała do Niemiec. Tam najprawdopodobniej zmarła2.

Warto w tym miejscu dodać, że pianistyka Koczalskiego cieszyła się więk-
szym uznaniem za granicą niż w Polsce. 

Najwcześniejszą publikacją traktującą o życiu i działalności Koczal-
skiego jest niezwykle oryginalna praca Marii Paruszewskiej (1864–1937)  
pt. Szkic biograficzny i artystyczna karjera Raula Koczalskiego, wydana w 1936 r. 
w Poznaniu. Jej autorka była poetką i działaczką kulturalną. Prowadziła 
w Poznaniu salon muzyczno-literacki, z którym związani byli znani polscy 
kompozytorzy: m.in. Feliks Nowowiejski i Ludomir Różycki. Na łamach ów-
czesnych czasopism publikowała swoje wiersze oraz szkice literacko-biogra-
ficzne, recenzje z przedstawień operowych i koncertów3. Książeczka Paru-
szewskiej zawiera dwie części: Szkic biograficzny, napisany prozą, oraz utwór 
Artystyczna karjera Raula Koczalskiego, napisany wierszem. Autorka tworzy 
poetycki poemat ukazujący kolejne etapy edukacji pianisty i jego życie es-
tradowe. Podaje liczbę wykonanych koncertów, miasta, w których wystę-
pował, a także omawia komponowane już w latach dziecięcych utwory, nie 
szczędząc słów zachwytu. W jednej ze zwrotek czytamy o pierwszych twór-
czych poczynaniach małego Raula, który miał w początkach swej edukacji 
status „cudownego dziecka”:

Właśnie wykończył symfoniczne dzieło,
Swoją „Legendę”, którą wszechświatowa
Grywa orkiestra, on nią dyryguje,
W ustach słuchaczy zamierają słowa,
Chłopiec lat dziesięć, fenomen prawdziwy,
Pięć tu koncertów symfonicznych daje4.

Dojrzała twórczość pianisty była sporadycznie komentowana w różnych 
publikacjach i czasopismach. Niezbyt pochlebne opinie o operach Koczal-

2 S. Dybowski, Raul Koczalski, chopinista i kompozytor, Wydawnictwo Selene, War-
szawa 1998, s. 85.

3 Wielkopolski słownik biograficzny, red. A. Gąsiorowski, J. Topolski, Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe, Warszawa–Poznań 1981, s. 554–555.

4 M. Paruszewska, Szkic biograficzny i artystyczna karjera Raula Koczalskiego, Poznań 
1936, s. 14.



Sonaty skrzypcowe Raula Koczalskiego 9

skiego skreślił Piotr Poźniak w pracy zbiorowej Z dziejów polskiej kultury mu-
zycznej. Krótkie omówienie jego oper w ramach rozdziału o rodzimej twór-
czości operowej w czasach pomoniuszkowskich rozpoczął tymi słowami:

Za granicą wystawiał swoje opery Raoul Koczalski (1885–1948). Jednak teatry ope-
rowe przyjmowały jego dzieła nie tyle z powodu ich wartości muzycznych czy sce-
nicznych, co ze względu na sławę wybitnego pianisty, którą się Koczalski cieszył 5.

Józef Michał Chomiński w II części Historii muzyki polskiej wylicza waż-
niejsze utwory Koczalskiego w podrozdziale W kręgu dawnej tradycji, nie 
komentując ich6. W późniejszej wielotomowej Historii muzyki polskiej wy-
dawnictwa Sutkowski Edition, która ukazywała się w latach 1995–2013, 
w tomie V Irena Poniatowska odnotowuje dokonania twórcze wielkiego 
pianisty, wymienia wybrane utwory, jednakże tylko z szerszym komen-
tarzem dzieła operowego Mazeppa7. Pozycji tej również poświęcił rozdział 
Tadeusz Szantruczek w pracy zbiorowej Opera polska w XX wieku, opubli-
kowanej przez Poznańskie Towarzystwo Przyjaciół Nauk w 1999 r.8

Autor tekstu hasła osobowego w V tomie Encyklopedii Muzycznej PWM 
kreśli skrótową charakterystykę stylu Koczalskiego. Twórczość fortepia-
nową zalicza do nurtu wirtuozowskiego i stylu neoromantycznego, z ko-
lei o dziełach orkiestrowych pisze, że uwypuklają stronę kolorystyczno-
-brzmieniową9. W roku 1998 ukazała się pierwsza poważniejsza pozycja 
książkowa Stanisława Dybowskiego Raul Koczalski, chopinista i kompozytor, 
cytowana powyżej. Publikacja ta jest przede wszystkim bogato udokumen-
towaną biografią zawierającą też omówienia wybranych utworów. O Pre-
ludiach fortepianowych op. 65 skomponowanych z okazji obchodów setnej 
rocznicy urodzin Chopina pisał:

Preludia Koczalskiego są cyklem impresji muzycznych utrzymanych w stylu nie-
jednorodnym. Niektóre zbudowane są na szkicu pomysłu melodycznego lub har-
monicznego, inne robią wrażenie zaledwie zanotowanych improwizacji w swo-
bodnej formie10 .

 5 P. Poźniak, Opera po Moniuszce, w: Z dziejów polskiej kultury muzycznej, t. II: Od 
Oświecenia do Młodej Polski, PWM, Kraków 1966, s. 312.

 6 J. M. Chomiński, K. Wilkowska-Chomińska, Historia muzyki polskiej, cz. II, PWM, 
Kraków 1996, s. 119, 120, 128. 

  7 I. Poniatowska, Twórczość muzyczna w drugiej połowie XIX wieku, seria Historia mu-
zyki polskiej, t. 5: Romantyzm, cz. 2A, Sutkowski Edition Warsaw, Warszawa 2010, s. 125, 
244, 250, 256.

  8 T. Szantruczek, Raul Koczalski i jego opera „Mazeppa”, w: Opera polska w XX wieku, 
Poznańskie Towarzystwo Przyjaciół Nauk, Poznań 1999.

  9 W. Dziura, Koczalski Raoul, hasło w: Encyklopedia muzyczna PWM, część biograficz-
na, red. E. Dziębowska, t. 5: k l ł, PWM, Kraków 1997, s. 119–120.

10 S. Dybowski, Raul Koczalski, chopinista i kompozytor…, s. 67.



Maryla Renat10

Cenną pozycją poświęconą omawianej postaci jest broszura z serii 
„Biografie”, wydana przez Akademię Muzyczną im. I. J. Paderewskiego 
w Poznaniu w 2001 r. Seria ta – jak czytamy we wstępie – prezentowała 
sylwetki wybitnych muzyków, którzy byli związani z poznańską Akade-
mią Muzyczną11.

Broszura poświęcona postaci wielkiego chopinisty była pierwszą po-
zycją tej serii. Zawiera trzy rozdziały. W pierwszym cytowany powyżej  
S. Dybowski przedstawia kolejne etapy działalności pianisty, charaktery-
stykę jego stylu wykonawczego i niektóre kompozycje. Postawę Koczal-
skiego – kompozytora charakteryzuje następująco:

Raul Koczalski lubił komponować, czynność ta dostarczała mu przyjemności (…). 
W okresie stagnacji działalności estradowej twórczość była dla niego środkiem 
wypowiedzi artystycznej. Nie interesowała go kariera kompozytorska. Świadom 
był faktu, że pisze w duchu romantycznym, nie sięgając po zdobycze ówczesnej 
awangardy. (…) Pisząc koncentrował się prawie wyłącznie na kształcie melodii 
(…). Stąd w twórczości Koczalskiego najcenniejszymi utworami są pieśni12. 

Ten sam autor w obszernym leksykonie Kompozytorzy polscy 1918–2000 
uzupełnił ten portret artysty własnymi poglądami i wskazał na cechy jego 
osobowości:

Uważał bowiem, że w romantyzmie – co udowodnił Chopin, Schumann, Meyer- 
beer i Wagner – sztuka muzyczna osiągnęła apogeum (…). Koczalski był psy-
chicznie jednostką bezkonfliktową, unikającą spięć i sytuacji drażliwych. Stąd 
jego cechy osobowościowe przekładały się na twórczość odznaczającą się „gład-
kością” i „potoczystością”. (…) Uosobienie liryka znalazło swój pełny wyraz 
w miniaturach fortepianowych i pieśniach13.

Wróćmy do broszury poznańskiej uczelni. Zawiera ona dwa rozdziały 
poświęcone kolejno liryce wokalnej pióra Teresy Brodniewicz oraz gatunko-
wi miniatury fortepianowej autorstwa Janiny Tatarskiej. Pierwsza z autorek 
na wstępie czyni uwagi o dziełach operowych, po czym dokonuje bliższej 
analizy strony poetycko-muzycznej pieśni. Kompozytor wybierał do swych 
pieśni liryki miłosne, często o wymiarze tragicznym, poetów przełomu XIX 
i XX w. Zwraca uwagę na płynność melodyki operującej strukturami mało-
interwałowymi i częstymi powtórzeniami14. Z kolei Janina Tatarska w szkicu 

11 S. Dybowski, Raul Koczalski – portret artysty..., s. 5.
12 Ibidem, s. 29.
13 S. Dybowski, Koczalski Raul, hasło w: Kompozytorzy polscy 1918–2000, red. M. Pod-

hajski, t. II: Biogramy, Akademia Muzyczna im. F. Chopina w Warszawie, Akademia 
Muzyczna im. S. Moniuszki w Gdańsku, Gdańsk–Warszawa 2005, s. 413.

14 T. Brodniewicz, O liryce wokalnej Raula Koczalskiego, w: Biografie. Raul Koczalski…, s. 50.



Sonaty skrzypcowe Raula Koczalskiego 11

o miniaturach fortepianowych dokonuje ogólnej charakterystyki zróżnico-
wanych podgatunków miniatur twórcy, dochodząc do wniosku, że najbar-
dziej oryginalna i znacząca jest melodyka, pełniąca funkcję formotwórczą 
i ekspresywną15. W refleksji końcowej podkreśla aspekt społeczny twórczo-
ści Koczalskiego, która utrzymana była w stylu neoromantycznym:

Wydaje się, że twórczość tego fenomenalnie uzdolnionego pianisty była odbiciem 
ówczesnej praktyki muzycznej, podyktowanej w dużej mierze gustami ówczesnej 
publiczności. (…) Traktując muzykę Koczalskiego w kategoriach społecznych 
(…), możemy posłużyć się pojęciem kultury aktualnie społecznej16. 

Jak już zaznaczono, badania dotyczące postaci tego wybitnego pianisty 
uwypuklały głównie jego dokonania estradowe i ich recepcję. Do tego typu 
prac należy opublikowany w 2015 r. artykuł Magdaleny Dziadek pt. Działal-
ność Raula Koczalskiego w Niemczech w latach 30. XX wieku, będący spojrzeniem 
od strony polityczno-ideologicznej, niezwykle trudnej w tamtym czasie, na 
aktywność muzyczną naszego rodaka na terenie III Rzeszy. Autorka podno-
si kwestię oddziaływania niemieckiego nacjonalizmu lat 30. XX w. na życie 
muzyczne w Niemczech, w którym Koczalski uczestniczył17. Trudna rzeczy-
wistość I i II wojny światowej nałożyła się na drogę artystyczną omawianego 
twórcy. Wymuszała na nim czasowe rezygnacje z występów publicznych, 
a to z kolei przywoływało jego aktywność kompozytorską. 

Wyjątkowe zasługi w upowszechnieniu muzyki tego zapomnianego 
„spóźnionego romantyka” wniosła działalność fonograficzna Jana Jarnickiego 
i jego wydawnictwa Acte Préalable, promującego od wielu lat utwory mało 
znanych kompozytorów polskich. W latach 2017–2023 utrwalił na 10 krążkach 
z udziałem rodzimych artystów znaczną część spuścizny Koczalskiego. 

SONATY SKRZYPCOWE  
– CECHY FORMALNE I IDIOMATYCZNE

Twórczość skrzypcowa Raula Koczalskiego obejmuje 4 sonaty, Koncert 
skrzypcowy op. 8418 oraz trzy pozycje należące do gatunku miniatur. Pierw-

15 J. Tatarska, Gatunek miniatury fortepianowej w twórczości Raula Koczalskiego, w: Biografie. 
Raul Koczalski…, s. 69.

16 Ibidem, s. 71.
17 M. Dziadek, Działalność Raula Koczalskiego w Niemczech w latach 30. XX wieku, „Aspekty 

Muzyki”, t. 5, Gdańsk 2015, s. 11–25. 
18 S. Dybowski w wykazie kompozycji sporządzonym w publikacji poznańskiej po-

daje tonację A-dur Koncertu skrzypcowego, natomiast nagranie CD Acte Préalable podaje 
tonację d-moll z tym samym numerem opusowym.



Maryla Renat12

sza z nich, Impressions de Pologne op. 86, jest rodzajem pięcioczęściowej suity 
z dwoma stylizacjami tanecznymi (1. Sielska noc, 2. Krakowiak, 3. Invocation, 
4. Mazurek, 5. Elegia). Kolejne utwory miniaturowe to Ballada g-moll op. 87 
oraz Romanze op. 142. 

Dwie pierwsze sonaty powstały w latach I wojny światowej. W okre-
sie przed jej wybuchem Koczalski bardzo intensywnie koncertował, 
zwłaszcza w Niemczech, a także w Polsce. Wówczas udał się do Peters-
burga z zamiarem wystawienia jednej ze swych oper. Gdy był w podró-
ży powrotnej, pianistę zaskoczył wybuch wojny. Dla artysty nastał czas 
milczenia estradowego. Jako obywatel rosyjski, z paszportem wystawio-
nym w Warszawie przez władze carskie, został przez Niemców interno-
wany z zakazem koncertowania19. Przerwę w działalności koncertowej 
przeznaczył na pracę twórczą. Dokładne datowania sonat skrzypcowych, 
które będę zamieszczać w dalszych omówieniach, zostały podane przez 
berliński Staatliches Institut für Musikforschung według adnotacji same-
go kompozytora20.

I Sonata e-moll op. 74 powstała w zaledwie pięć dni, od 3 do 7 maja 
1915 r. Jest czteroczęściowa z wdzięcznym, tanecznym scherzem w II czę-
ści. Układ temp w sonacie jest następujący: 1. Maestoso, 2. Allegretto gra-
zioso, 3. Lento, 4. Allegro agitato e drammatico. Koczalski oparł poszczególne 
części na tradycyjnych modelach formalnych, lecz w nieco zmodyfiko-
wanym kształcie. Forma sonatowa I części wykazuje wysoki stopień in-
tegracji, zespolenia materiału, zwłaszcza przetworzenia i repryzy, które 
stanowią jeden człon formalny bez wyraźniej cezury. Obydwa tematy 
rodowodu lirycznego budowane są frazą nieregularną i krętą o jednolitej 
rytmice. W rozwinięciach tematów tradycyjnie następuje nasilenie chro-
matyki i zmienność tonalna. W pracy przetworzeniowej stosuje technikę 
wyprowadzania pochodnych fraz odtematycznych. W ogniwie repryzo-
wym nie podejmuje tematu w pierwotnej postaci, lecz w przekształconym 
wariancie. Jednocześnie pomiędzy tematami zachowuje wręcz klasyczne 
odniesienia tonalne (I temat w e-moll, II temat w G-dur). Faktura fortepia-
nowa naprzemiennie akordowa i figuracyjna współtworzy z melodycznie 
traktowaną fakturą skrzypcową układ komplementarny. W towarzyszeniu 
harmonicznym stale występują rytmy synkopowane. W toku muzycznym 
Koczalski stosuje często wyszukane określenia wyrazowe. Pierwszy temat 

19 S. Dybowski, Raul Koczalski – portret artysty…, s. 25.
20 Datowania tych sonat, o ile były podawane w źródłach leksykalnych lub na stronie 

POLMIC, są rozbieżne z datami odautorskimi Koczalskiego. Dotyczy to zwłaszcza 
daty powstania IV Sonaty E-dur, przy której monografista w wykazie broszury z 2001 r. 
umieścił rok ca 1937, podczas gdy sonata ta powstała w 1928 r. 



Sonaty skrzypcowe Raula Koczalskiego 13

opatrzony jest określeniem con grandezza e calore, a w odcinku łącznikowym 
dla jednej z fraz podaje określenie come un lamento, z kolei dla drugiego 
tematu czyni adnotację Meno mosso con grande sentimento. Jedynie w końco-
wym odcinku kodalnym posłużył się określeniem con fuoco dla jednej tyl-
ko frazy, a w towarzyszeniu fortepianowym równocześnie con delicatezza. 
Przedstawiony w tej sonacie typ modelowania formy sonatowej akcentuje 
wysoki stopień liryczności toku melodycznego.

Przykład 1. R. Koczalski, I Sonata skrzypcowa e-moll, cz. I, Maestoso, takty początkowe

Scherzo I Sonaty e-moll wnosi lekki charakter, częste dialogi fraz. Jest 
to scherzo łagodne, pisane „lekkim piórem”. Taneczny temat podkreśla-
ny jest niskim dźwiękiem pedałowym, dodającym odrobiny ludyczności. 
Formuły akompaniujące zbliżają tok metrorytmiczny do charakteru walca, 
czasem tok muzyki przywołuje rytm siciliany. W drugiej części ponownie 
mamy typ repryzy integralnej, zespalającej materiał pierwszego i środko-
wego ogniwa. III część, Lento con sentimento, wnosząc kontrast wyrazowy, 
grawituje w stronę liryki recytatywnej, emanującej spokojem i zadumą. 
Od strony warsztatowej występują tu interesujące zestawienia odległych 
tonacji, np. Des-dur i A-dur. Finałowe Allegro agitato e drammatico w jedno-
imiennym E-dur odznacza się wzmożoną ruchliwością rytmiczną, lecz nie 
rezygnuje z czynnika kantylenowego. Forma tworzy postać zmodyfikowa-
nego ronda. Elementem bardzo osobliwym jest powrót w końcowym frag-
mencie pierwszego tematu I części, po którym następuje solowa kadencja 
skrzypiec oparta na tym temacie. Koda ukazuje drugą retrospekcję mate-
riałową, frazę drugiego tematu I części. Tego rodzaju integracja tematycz-
na zakładająca powrót myśli części I w finale cyklu sonatowego to chwyt 
formalny znany z symfonicznych dzieł doby neoromantyzmu21.

21 Na gruncie polskich sonat skrzypcowych początku XX w. analogiczne zjawisko 
zastosował Grzegorz Fitelberg w II Sonacie F-dur op. 12.



Maryla Renat14

W II Sonacie fis-moll op. 89 skomponowanej trzy lata później, między  
22 czerwca a 5 października 1918 r., kompozytor podąża w stronę silniej-
szej chromatyki w odcinkach międzytematycznych, przy jednoczesnym 
zachowaniu klasycznych relacji tonalnych między częściami utworu 
i tematami. Intensyfikacji ulega także strona wyrazowa. Tematy tworzące 
dłuższe płaszczyzny należą nadal do kategorii lirycznej w licznych niuan-
sach i odcieniach. Wykazują delikatny kontrast w strukturach fraz, a od 
strony wyrazowej dopełniają się. Kantylenowość tak typowa dla muzyki 
Koczalskiego przyjmuje w tej sonacie postać ciągłej, płynnej linii o rysunku 
falistym rozwijanej ewolucyjnie. Fortepian – podobnie jak w I Sonacie e-moll 
– funkcjonuje w odrębnym planie w fakturze akordowo-oktawowej. Sona-
ta fis-moll jest trzyczęściowa: 1. Moderato, 2. Andante con grande sentimento,  
3. Tema con variazioni. Po rozbudowanej I części (forma sonatowa) następuje 
krótka część wolna ze stałą pulsacją synkopującą zakomponowana w for-
mie A B A1. Trzecią część wypełnia cykl pięciu wariacji, głównie z gatunku 
tzw. charakterystycznych, z silną zmianą treści melorytmicznych w porów-
naniu z tematem. Niemal wszystkie wariacje utrzymane w wolniejszych 
tempach preferują czynnik melodyczny w różnych odmianach. Wzorem 
dwóch pierwszych części dominuje tu kantylena ciągła, w typie „niekoń-
czącej się melodii”. Tym różni się od I Sonaty, w której postępy melodyczne 
budowane są oddzielnymi, pauzowanymi motywami. Ciągłość melodycz-
na urozmaicana jest zmiennością rejestrów skrzypcowych. Kulminacje wy-
razowe budowane są tradycyjnie w końcowych fazach rozwoju tematów 
i odcinków przetworzeniowych w szerokim ambitusie z wykorzystaniem 
wysokiego rejestru skrzypiec i nasiloną dynamiką. Fortepian jako nośnik 
treści harmonicznej operuje częstymi kwartowymi pochodami chroma-
tycznymi o wyraźnym wydźwięku kolorystycznym. Partytura II Sonaty fis-
-moll również obfituje w liczne dookreślenia ekspresyjne, takie jak: dolente, 
con calore, tristemente. Wielokrotnie we wszystkich częściach kompozytor 
używa określenia con grande sentimento. 

Przykład 2. R. Koczalski, II Sonata skrzypcowa fis-moll, cz. I, Moderato, takty 
129–132



Sonaty skrzypcowe Raula Koczalskiego 15

W latach międzywojennych powstały dwie kolejne sonaty. Wówczas 
kompozytor mieszkał za granicą. W jego życiu nastąpiło bardzo osobliwe 
zjawisko. Jak informuje Dybowski, Koczalski, będąc już muzykiem o wy-
bitnych dokonaniach pianistycznych, podjął studia muzykologiczne i filo-
zoficzne na paryskiej Sorbonie22. Od 1918 r. mieszkał w Wiesbaden, gdzie 
nadal intensywnie zajmował się pracą kompozytorską. Tam też komponuje 
kolejną, III Sonatę skrzypcową A-dur op. 96, w przeciągu ponad miesiąca (od 
16 marca do 27 kwietnia 1918 r.). W porównaniu z dwiema wcześniejszymi 
sonatami wykazuje ona istotne zmiany warsztatowe, ciążące w stronę nur-
tu neoklasycznego, lansowanego wówczas przez ośrodek paryski. Można 
przypuszczać, że Koczalski – student muzykologii i filozofii – miał okazję 
zetknąć się z nowymi ideami kiełkującymi w muzyce francuskiej. Zmia-
ny języka dźwiękowego zaznaczyły się przede wszystkim w melorytmi-
ce. Kolejne trzy części mają następujące oznaczenia: 1. Moderato, 2. Adagio,  
3. Agitato. Partia skrzypcowa ulega uproszczeniu, co było bezpośrednią kon-
sekwencją odejścia od złożonych, nieregularnych struktur motywicznych 
na rzecz melodyki prostej, z częstymi sekwencjami monorytmicznymi. 
Faktura i harmonika fortepianu balansują pomiędzy neoromantyczną ma-
sywnością akordów a lapidarnym dwugłosem. Nadal chętnie kompozytor 
układa zwarte akordy w rytmach synkopowanych, tak typowych również 
w partiach fortepianowych jego pieśni. W III Sonacie delikatnie zaznacza-
ją się środki kolorystyczne, a relacja skrzypcowo-fortepianowa staje się 
bardziej eufoniczna. Pomimo tych nowych tendencji niektóre właściwo-
ści budowania formy pozostają niezmienne, takie jak: inicjowanie repryzy 
w I części materiałem łącznika z pominięciem głównej frazy tematu pierw-
szego czy komponowanie przetworzeniowej repryzy integralnej, zespala-
jącej materiał tematyczny i przetworzeniowy. 

Przykład 3. R. Koczalski, III Sonata skrzypcowa A-dur, cz. II, Adagio, takty 66–70

22 S. Dybowski, Raul Koczalski – portret artysty…, s. 29.



Maryla Renat16

Ostatnią, IV Sonatę skrzypcową E-dur op. 113, dzieli od poprzedniej okres 
aż dziesięciu lat. Skomponowana została latem 1928 r. (od 10 lipca do 11 wrze- 
śnia) podczas pobytu Koczalskiego we Włoszech w miejscowości Stresa nad 
jeziorem Lago Maggiore. IV Sonata E-dur niczym klamrą powraca do cyklu 
czteroczęściowego ze scherzem w II części. Oznaczenia temp wykazują duże 
podobieństwo do swych poprzedniczek: 1. Moderato, 2. Scherzo, 3. Adagio,  
4. Allegro con spirito. Dzieło odznacza się dalszym uproszczeniem faktury i re-
dukcją jej przestrzeni w zakresie ambitusu akordowego. W ukształtowaniu 
kolejnych części kompozytor nie dokonuje istotnych zmian, odnosząc się do 
tych samych modeli, zawartych w sonatach wcześniejszych. Na uwagę za-
sługują jednak pewne szczegóły natury warsztatowej, takie jak polimetria 
wertykalna w środkowym ogniwie scherza, oraz wyraźna redukcja liczby 
głosów. Ogniwa skrajne Scherza emanują prostotą, czysta diatonika przepla-
ta chromatycznie opadające sekwencje o nieco groteskowym charakterze. 
W części wolnej – Adagio mającej charakter pieśniowy, środkowy fragment 
towarzyszący ascetycznej melodii skrzypcowej na tle triolowego akompa-
niamentu otrzymuje określenie Ave Maria (con sentimento religioso). 

Przykład 4. R. Koczalski, IV Sonata skrzypcowa E-dur, cz. III, Adagio, takty 55–60

Koczalski stosuje tu zabieg stopniowego upraszczania narracji aż do 
statycznych, eufonicznych brzmień, budowanych prostymi paralelizmami 
akordowymi w równych wartościach rytmicznych, dublowanymi w są-



Sonaty skrzypcowe Raula Koczalskiego 17

siednich oktawach. Zabieg ten przywodzi na myśl pryncypia kolorystycz-
ne techniki Debussy’ego. Liryka tego odcinka części wolnej jest ascetyczna, 
wyciszona. W częściach I i IV pozostają jeszcze odcinki budowane szero-
kimi akordami i techniką oktawową w niskim rejestrze, natomiast części 
środkowe przemawiają prostotą i przejrzystością. 

Przyjęty do analizy i interpretacji wycinek twórczości kompozytora 
można rozpatrywać w różnych perspektywach badawczych: w kontekście 
całej jego spuścizny twórczej, w ramach wyznaczonego jednością gatunko-
wą obszaru lub w szerszym kontekście współczesnej mu twórczości. Sona-
ty skrzypcowe Raula Koczalskiego reprezentują najistotniejszą właściwość 
warsztatu twórcy, jaką jest nadrzędna rola melodyki i ekspozycja katego-
rii lirycznej w wielu odcieniach. Ten aspekt muzyki słynnego chopinisty 
podkreślali już inni badacze. Odnajdujemy więc w omawianych utworach 
dwa główne typy kantyleny, które można określić jako kantylenę narracyj-
no-epicką (o charakterze nostalgicznym i pastoralnym, spokojnym) w czę-
ściach o tempie umiarkowanym oraz kantylenę deklamacyjno-recytatyw-
ną w częściach wolnych. Idiom scherza w sonatach przyjmuje charakter 
subtelnej groteski, a części określone agitato również odznaczają się łagod-
niejszym konturem. Koczalski tworzy muzykę o łagodnych rysach, stono-
waną, pozbawioną ostrych spięć. Sonaty skrzypcowe są prawdopodobnie 
egzemplifikacją lirycznej natury kompozytora. 

Twórczość Raula Koczalskiego była refleksem jego intensywnej dzia-
łalności koncertowej, rezonansem obficie wykonywanego repertuaru kla-
sycznego i romantycznego. Otóż w owym czasie powstawało sporo dzieł 
proweniencji neoromantycznej, które były wyrazem wybrzmiewania epo-
ki odchodzącej. Na tle polskiej twórczości tamtego okresu omawianego 
gatunku sonaty na skrzypce i fortepian utwory Koczalskiego stylistycznie 
korespondują ze swymi odpowiednikami. W latach 1910–1928 swoje neo-
romantyczne sonaty tworzyli: Witold Friemann (I Sonata e-moll „Polska” 
z 1913 r.), Czesław Marek (Sonata F-dur), Łucjan Kamieński, etnomuzyko-
log i krytyk (Sonata d-moll), Aleksander Tansman (II Sonata D-dur balansu-
jąca na pograniczu neoromantycznej rozbudowanej faktury i neoklasycz-
nej prostoty), Adam Sołtys (Sonata fis-moll o neoromantycznym obliczu 
z akcentami folklorystycznymi). Zatem w porównaniu z utworami tego sa-
mego gatunku innych polskich kompozytorów, powstałymi w tym samym 
czasie, sonaty Raula Koczalskiego nie są stylistycznie zapóźnione, eklek-
tyczne. W dużej mierze są warsztatowo i wyrazowo aktualne, a prymat 
lirycznej kantyleny w cyklu sonatowym jawi się jako cecha idiomatyczna, 
indywidualna. Sonaty Koczalskiego stanowiły istotny wkład w historię 
tego gatunku na tle rodzimej twórczości I połowy XX w. 



Maryla Renat18

BIBLIOGRAFIA

Archiwalia
Kopie Staatliches Institut für Musikforschung Preussischer Kulturbesitz:
SIMPK_SM08_17_(1)_Koczalski_op_74_Partitur.pdf
SIMPK_SM08_38_(1)_Koczalski_op_89_Partitur.pdf
SIMPK_SM08_45_(1)_Koczalski_op_96_Partitur.pdf
SIMPK_SM08_62_(1)_Koczalski_op_113_Partitur.pdf
XII/2011

Opracowania
Brodniewicz Teresa, O liryce wokalnej Raula Koczalskiego, w: Biografie. Raul Koczalski, red. 

T. Brodniewicz, H. Kostrzewska, J. Tatarska, Akademia Muzyczna im. I. J. Pade-
rewskiego w Poznaniu, Poznań 2001.

Chomiński Józef Michał, Wilkowska-Chomińska Krystyna, Historia muzyki polskiej, cz. II, 
PWM, Kraków 1996.

Dybowski Stanisław, Raul Koczalski – portret artysty, w: Biografie. Raul Koczalski, red. T. Brod-
niewicz, H. Kostrzewska, J. Tatarska, Akademia Muzyczna im. I. J. Paderewskiego 
w Poznaniu, Poznań 2001.

Dybowski Stanisław, Raul Koczalski, chopinista i kompozytor, Wydawnictwo Selene, War-
szawa 1998.

Paruszewska Maria, Szkic biograficzny i artystyczna karjera Raula Koczalskiego, Poznań 
1936.

Poniatowska Irena, Twórczość muzyczna w drugiej połowie XIX wieku, seria Historia muzyki 
polskiej, t. 5: Romantyzm, cz. 2A, Sutkowski Edition Warsaw, Warszawa 2010. 

Poźniak Piotr, Opera po Moniuszce, w: Z dziejów polskiej kultury muzycznej, t. II: Od Oświe-
cenia do Młodej Polski, PWM, Kraków 1966.

Szantruczek Tadeusz, Raul Koczalski i jego opera „Mazeppa”, w: Opera polska w XX wieku, 
Poznańskie Towarzystwo Przyjaciół Nauk, Poznań 1999.

Tatarska Janina, Gatunek miniatury fortepianowej w twórczości Raula Koczalskiego, w: Bio-
grafie. Raul Koczalski, red. T. Brodniewicz, H. Kostrzewska, J. Tatarska, Akademia 
Muzyczna im. I. J. Paderewskiego w Poznaniu, Poznań 2001.

Encyklopedie
Dybowski Stanisław, Koczalski Raul, hasło w: Kompozytorzy polscy 1918–2000, red. M. Podhaj-

ski, t. II: Biogramy, Akademia Muzyczna im. F. Chopina w Warszawie, Akademia Mu-
zyczna im. S. Moniuszki w Gdańsku, Gdańsk–Warszawa 2005.

Dziura Witold, Koczalski Raoul, hasło w: Encyklopedia muzyczna PWM, część biograficzna, 
red. E. Dziębowska, t. 5: k l ł, PWM, Kraków 1997.

Wielkopolski słownik biograficzny, red. A. Gąsiorowski, J. Topolski, PWN, Poznań–War-
szawa 1981.

Czasopisma
Dziadek Magdalena, Działalność Raula Koczalskiego w Niemczech w latach 30. XX wieku, 

„Aspekty Muzyki” 2015, t. 5, red. R. Skupin, Akademia Muzyczna im. S. Moniuszki 
w Gdańsku, Gdańsk 2015.



Sonaty skrzypcowe Raula Koczalskiego 19

Sonatas for Violin and Piano by Raul Koczalski

Abstract

The paper examines the characteristics of four violin sonatas of Polish composer 
Raul Koczalski, an excellent pianist and chopinist who was active during the first half 
of the 20th century. This paper begins by remarking on the current state of research on 
Koczalski’s work, which mostly focuses on his intensive career as a pianist. Conversely, 
the discussion around his diverse compositions has been mostly focused on his piano 
pieces and songs.

Koczalski was a neoromantic composer. The violin sonatas examined chronologically 
in the second part of this paper have been published in the years between 1915 and 
1928. The main goal of this analysis was presenting the idiomatic characteristics of these 
works, such as the paramount importance of melodics and the various types of lyrical 
expression. Koczalski used two types of cantilenas: epic and recitative. The first two 
sonatas are neoromantic, while the third and fourth show neoclassic influences.

Keywords: violin sonata, Polish music of 20th century Raul Koczalski



Zofia Bernatowicz 
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie

VIA CRUCIS, VIA DOLORIS.  
U ŹRÓDEŁ PASYJNEGO MISTERIUM

I morze wydało zmarłych, co w nim byli, i Śmierć i Otchłań wydały zmarłych, co 
w nich byli, i każdy został osądzony według swoich czynów. A Śmierć i Otchłań 
wrzucono do jeziora ognia. (…) Jeśli się ktoś nie znalazł zapisany w księdze życia, 
został wrzucony do jeziora ognia1. 

Ta apokaliptyczna wizja, trwogą napełniająca zarówno pobożnych 
chrześcijan, jak i zatwardziałych grzeszników, towarzyszyła pielgrzymim 
szlakom wiodącym do Wiecznego Miasta. Tam, w dymie kadzideł, wysu-
płując ostatnie grosze na zakup relikwii, wierni modlili się o odpuszczenie 
grzechów, oczekując ponownego przyjścia Mesjasza. Nadchodzący rok ty-
sięczny dla wszystkich tych, którzy ogarniali umysłem zjawisko upływu 
czasu, był datą graniczną. To pierwsze millennium zapisało się w świa-
domości chrześcijańskiej Europy jako czas narodzenia, życia i męczeń-
skiej śmierci Zbawiciela. Wokół tych zdarzeń zwolna, lecz konsekwentnie 
kształtowały się struktury i hierarchia Kościoła. Na przełomie I i II w. po 
Chrystusie diakoni organizowali materialne życie wspólnot, zaś przewod-
nictwo duchowe i liturgię sprawowali prezbiterzy nazywani również bi-
skupami2. Najistotniejszym elementem działalności zgromadzenia stała się 
eucharystia jako pamiątka Ostatniej Wieczerzy, podczas której z radością 
dzielili się chlebem, ale również eucharystia jako uobecnienie ofiary z ba-
ranka paschalnego. Ta mistyczna wspólnota miała charakter zarówno ho-
ryzontalny, łącząc zgromadzonych wokół stołu ofiarnego, jak i wertykalny, 

1 Biblia Tysiąclecia, Apokalipsa św. Jana 20, 13–15, Wydawnictwo Pallottinum, Poznań–
Warszawa 1990.

2 M. Simon, Cywilizacja wczesnego chrześcijaństwa, PIW, Warszawa 1981, s. 43–45.

MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM, 
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM

NR 5/2025  
ISSN 2719-4213  

DOI: 10.15584/muzpsk.2025.5.2

http://10.15584/muzpsk.2025.5.2


„Via crucis, via doloris”. U źródeł pasyjnego misterium 21

umacniając jedność wiernych w Chrystusie Uwielbionym3. Wśród wielu 
historycznych, teologicznych, filozoficznych i ideologicznych zawirowań 
między II a IV stuleciem krystalizuje się fundament, na którym Kościół 
opiera swoją naukę. Jest nim Stary Testament i, współistniejący z nim orga-
nicznie, kanon Nowego Testamentu oraz Tradycja, niemogąca w żadnym 
razie być w sprzeczności ze słowem pisanym. Precyzowały się również 
symbole wiary, których przejawem stało się jej wyznanie4. 

Proces chrystianizacji, nawet u wiernych głęboko wierzących, nie za-
wsze obejmował wszystkie dziedziny życia. Przejawy pogaństwa, wiara 
w magię i astrologię, upodobanie do mrożących krew w żyłach walk gla-
diatorów, gusła i zabobony były przez Kościół zagrożone sankcjami. Aby 
zasypać, choć trochę, przepaść pomiędzy pogańskimi tradycjami a nową 
nauką, hierarchowie podejmowali próby zawłaszczenia dotychczasowych 
świąt poprzez objęcie ich swym patronatem. I tak dzień 25 grudnia, czczony 
dotychczas jako Dies natalis Solis invicti, staje się dniem Bożego Narodzenia. 
Letnie przesilenie otrzymuje swego orędownika w osobie Jana Chrzciciela 
zwiastującego wszak przyjście na świat Mesjasza. Ta akceptacja i przysto-
sowanie wielowiekowych rytuałów do obowiązujących w chrześcijaństwie 
norm miało niewątpliwy wpływ na stałość dotychczasowych i pozyskiwa-
nie nowych wyznawców5. 

Dominantą roku liturgicznego jest Wielkanoc, najstarsze święto chrze-
ścijaństwa, pamiątka męki i śmierci Zbawiciela. Poprzedzone, na wzór czter-
dziestodniowego postu Jezusa, również czterdziestodniową wstrzemięźli-
wością, której w różnym stopniu z pewnością przestrzegano już w czasie 
soboru nicejskiego, przygotowywało wiernych do życia w Chrystusie.

Misja Kościoła, dla którego Tajemnica Wcielenia i ofiara Baranka Eu-
charystycznego była sama w sobie istotą, nie do wszystkich mogła dotrzeć 
w tak mistycznej formie. Chrześcijaństwo, zawłaszczając coraz większe po-
łacie Europy, zderzało się nie tylko z rozmaitymi wierzeniami w plemien-
ne bóstwa, ale również z powszechną nędzą, która sprawiała, że jedyną 
myślą nurtującą ludność było zapewnienie sobie porcji chleba. Nieliczni 
wielmożowie, będący elitą ówczesnego świata, w znacznej większości byli 
niepiśmienni i obce im były intelektualne rozważania. Święta Księga-Biblia 
jako narzędzie poznania i liturgiczne akcesorium była dostępna znikomej 
garstce, głównie mnichów lub księży, rozproszonych po całej Europie6. Sa-
kramenty i modlitwy w kościołach jarzących się od świec i zanurzonych 

3 Ibidem, s. 103–107.
4 Ibidem, s. 173–175.
5 Ibidem, s. 272–277.
6 G. Duby, Czasy katedr, PIW, Warszawa 1986, s. 27–34.



Zofia Bernatowicz 22

w dymach kadzideł zaspokajały bez wątpienia potrzebę wspólnoty i prze-
niesienia się w świat nieodgadniony przeciętnemu człowiekowi. Ale czy 
mógł on zrozumieć prawdę prowadzącą do Zbawienia, tę ofiarę Ukrzy-
żowanego, który – wydany na śmierć męczeńską – w ziemskim pojęciu 
poniósł klęskę? Ceniąca gest i celebrę społeczność, jak niewierny Tomasz, 
potrzebowała klarownych znaków dla poznania tajemnicy oraz poszuki-
wała ujścia swojej pobożności w formie bliskiej i zrozumiałej. I tu w sukurs 
owemu poznaniu i poszukiwaniu przychodzi romańska i gotycka sztuka. 

Architektura i sztuki figuratywne przemawiały do rzeszy wiernych, 
portale świątyń, ołtarze i drogi rozstajne zaludniały się postaciami, symbo-
lami objaśniającymi świat, który powołał Bóg w swej mądrości. Nie mają 
one nic wspólnego z przytłaczającą codziennością. Sceny ziemskiego życia 
Świętej Rodziny i śmierci Jezusa traktowane są marginalnie. Dominantą 
jest Chwała. Apostołowie ukazywani są jako mocarze, bo któż ośmieliłby 
się na przedstawienie ich jako prostych rybaków lub ubogich? Chrystus 
to Pantokrator na tronie. Tylko Oni, tak potężni i niedostępni, dają poczu-
cie bezpieczeństwa zalęknionej trzódce z nadzieją oczekującej Zbawienia 
i przebywania po śmierci w sanctam civitatem Ierusalem. Słuchając słów, któ-
re padały z ambony, które obiecywały nagrodę po pełnym trudach życiu, 
wierni zatapiali się w marzeniach: 

i ukazał mi Miasto Święte Jeruzalem (…). Źródło jego światła podobne do ka-
mienia drogocennego, jakby z jaspisu o drogocenności kryształu (…), a Miasto 
– to czyste złoto do szkła czystego podobne. A warstwy fundamentu pod murem 
Miasta zdobne są wszelakim drogim kamieniem. Warstwa pierwsza – jaspis, dru-
ga – szafir, trzecia – chalcedon, czwarta – szmaragd (...). Tych warstw jest dwana-
ście, a każda z nich – to drogocenne kamienie7. 

Jakże realne i wyobrażalne, choć nieosiągalne na ziemskim padole są 
opisane wspaniałości. Ich blask powoduje, że cierpienia, lęk, choroby i głód 
wydają się bez znaczenia, wręcz stają się drogą do osiągnięcia wiekuistej 
szczęśliwości.

Integralnie splecione ze sobą liturgia i muzyka podlegały dyscyplinie, 
która zakładała powściągliwość w służbie przekazania myśli bożej i „kon-
templację wspaniałości wiekuistej”8. Sakralizacja tekstu ujętego w jedno-
głosowy, chóralny śpiew chorału gregoriańskiego była znakiem jedno-
myślności, otwierała światy będące odbiciem niebiańskiego chóru aniołów. 
Czas stawał w miejscu, wymykał się ziemskim konotacjom, światło łaski 
obejmowało wspólnotę, dając przedsmak zachwycenia będącego udziałem 

7 Biblia Tysiąclecia…, Apokalipsa św. Jana 21, 10–19.
8 G. Duby, op. cit., s. 90.



„Via crucis, via doloris”. U źródeł pasyjnego misterium 23

zbawionych. Lecz pełnia tego zachwycenia dostępna było tylko mnichom 
doskonalącym trudną sztukę czytania neum w quadrivium i nieustannie 
obcującym z psalmami podczas godzin liturgicznych9. W teorii muzyki 
zawarte były symbole, których odczytanie pogłębiało doznania. Powiąza-
nie jej z matematyką, astronomią i geometrią nadawało dźwiękom wie-
le znaczeń. Ich liczba – siedem, niczym siedem planet, była uosobieniem 
piękna Boga, a platońska idea kosmicznej symfonii niemożliwej do usły-
szenia przez śmiertelników dopełniała tajemnicy10. Rzesza zasłuchanych 
wiernych mogła zatopić się bez reszty w modlitwie, lecz przypuszczalnie 
jej treści i alegorie pozostawały poza ich możliwością pojmowania. 

Od roku tysięcznego – pierwszego milowego słupa, który jednych na-
pełniał trwogą, a innych nadzieją na Paruzję, Kościół krzepł w swych struk-
turach, lecz również zmieniał swe oblicze. Heretyckie ruchy manichejczy-
ków, a później waldensów, katarów, albigensów, w pewnej mierze były 
czynnikiem destabilizującym, lecz spowodowały również świadome zwar-
cie szeregów zarówno hierarchów, jak i wiernych. Utorowały także drogę 
nowemu językowi sztuki – gotykowi. Założenia estetyczne idei mnicha 
Sugera znajdujące swe odzwierciedlenie w gmachu opactwa Saint-Denis 
były również ideą, filozofią, zaklętą w kamień myślą teologiczną. W swej 
koncepcji budowy katedry, „dzieła miłego Bogu”, zwraca uwagę na wyjąt-
kowe i symboliczne znaczenie światła, które – przenikając przez witrażowe 
okna – staje się znakiem bożej światłości11. 

Wywiedziony ze światła wszechświat sam wysyła potoki jasności, a światło ema-
nujące z Istoty Pierwszej wyznacza nieodmiennie miejsce wszystkiemu, co stwo-
rzone (…). Objaśniać te analogie i współzgodności znaczy postępować w pozna-
niu Boga12. 

W 1204  r., w wyniku pierwszej wyprawy krzyżowej, świat chrześci-
jański przywłaszczył sobie relikwie Męki Pańskiej – parę kropli krwi Chry-
stusa, dwa kawałki Krzyża, ostrze włóczni, dwa gwoździe, tunikę i koronę 
cierniową. Bezpośredni kontakt z tymi, jakże poruszającymi artefaktami, 
uświadomił ludzki aspekt Jezusowego cierpienia, tematu dotychczas spy-
chanego na nieliczne, boczne ołtarze pogrążone w mroku. Krzyż jest nadal 
świadectwem chwały i zwycięstwa nad śmiercią, ale Syn Człowieczy staje 

  9 Ibidem, s. 88–91.
10 C. Duchamel-Amado, G. Brunel-Lobrichon, Życie codzienne w czasach trubadurów, 

Wydawnictwo Moderski i S-ka, Poznań 2000, s. 93–94.
11 Sztuka gotyku, red. R. Toman, Wydawnictwo Baran i Suszczyński, Oldenburg 

2000, s. 13. 
12 G. Duby, op. cit., s. 121.



Zofia Bernatowicz 24

się Barankiem, w pokorze przyjmującym na siebie odium grzechów świata 
i ukazującym swoje rany13. 

Misteria, zewnętrzny objaw pobożności, były od wieków integralną 
częścią wielu religii, zarówno Wschodu, jak i tych pochodzących z krain 
basenu Morza Śródziemnego. W Rzymie i jego prowincjach niczym w ty-
glu stapiały się wzajemnie, pozbywały się cech pierwotnego środowiska, 
odpowiadając na zapotrzebowanie tych tubylców, do których trafiały. 
Ich cechą były określone rytuały, komentujące mityczne historie. Niektó-
re z nich, jak na przykład mit Ozyrysa, Demeter i Kory, czyli Persefony, 
miały charakter agrarny – wyjaśniały bowiem coroczny cykl związany 
z odradzeniem się natury. Te o wschodniej proweniencji miały przesła-
nie dające nadzieję zbawienia. Wymagały od wyznawców czystości serca, 
nie było im obce pojęcie grzechu i ekspiacji. Bez względu na rodzaj kultu 
procesje, ofiarne ołtarze, uczty i święte widowiska miały istotne znaczenie. 
Owe zewnętrzne formy pobożności pogańskiej, choć z pozoru mogłoby 
się wydawać, że wpływały na kształtowanie chrześcijańskich obrzędów, 
były sprzeczne z duchem Kościoła. Święty Paweł ostrzegał, aby euchary-
stii w żadnym razie nie identyfikować z bezbożnymi zgromadzeniami, na 
których „przy wtórze bębenka i (…) cymbałach” folgowano apetytom i bez 
umiaru pito wino14. Przyjęcie nowej idei towarzyszącej obrzędom nadaje 
im głębokie znaczenie, w nich Chrystus staje się centrum i punktem odnie-
sienia. Ta idea przyświeca przez całe tysiąclecie formowania i formułowa-
nia zasad związanych z liturgią.

Kościół już w IV w. wprowadził czytanie Pasji wg św. Mateusza pod-
czas Dominica in Palmis zwanej również Dominica Passionis. Od VIII stu-
lecia dodano czytania Męki Pańskiej na Wielki Wtorek – św. Marka, Środę 
– św. Łukasza i Piątek – św. Jana. Pod koniec tysiąclecia coraz śmielej posłu-
giwano się theatrum w celu przybliżenia prawd o najistotniejszych wyda-
rzeniach biblijnych15. W średniowiecznej Europie, mimo iż zunifikowanej 
poprzez religijną wspólnotę, łacinę będącą językiem świeckich i duchow-
nych elit, czy peregrynacje uczonych, kupców i mnichów, wypracowywa-
no jednak liczne indywidualne style. W zależności od ośrodka, który domi-
nował na danym terenie, a bywał nim klasztor, mała parafia, katedra, dwór 
lub szkoła, zmieniała się konstrukcja i koncepcja paraliturgicznych spek-
takli. Niemniej daje się zauważyć, że teatralność misteryjna, podobnie jak 
liturgia kościelna, zakładała wyraźny podział na wykonawców i widzów.  

13 Ibidem, s. 188–193.
14 Ibidem, s. 103–107.
15 J. Chomiński, K. Wilkowska-Chomińska, Formy muzyczne, t. 5: Wielkie formy wokal-

ne, PWM, Kraków 1984, s. 409.



„Via crucis, via doloris”. U źródeł pasyjnego misterium 25

Ci pierwsi, z racji odpowiedzialności za teologiczną sumienność, musie-
li być erudytami i, zapewne, estetami, co miało wpływ na poziom arty-
styczny. Ci drudzy, czasem bierni obserwatorzy, bywali również włączani 
w akcję jako osoby, którym, na przykład, okazywano chusty wyjęte z grobu 
Chrystusowego, lub jako uczestnicy procesji. W dramatach liturgicznych, 
misteriach, moralitetach wykorzystywano wszystkie dostępne środki 
ekspresji. Odpowiednio aranżowano przestrzeń kościoła lub przyklasz-
tornego cmentarza, dramatis personae były ucharakteryzowane i odziane 
w stosowne szaty, ich grze towarzyszyły gesty mające ogromne znaczenie 
w ówczesnej kulturze. Zamożność sponsorów, wyobraźnia twórców, prze-
strzeń, w której powstawało widowisko, determinowały zróżnicowanie 
formy i siły wyrazu. W przedstawieniach misteryjnych odrębność spotęgo-
wana była również włączaniem tekstów w językach narodowych. Z kolei 
dialogowane moralitety wplatają w treść liturgiczną personifikację takich 
pojęć, jak Miłość Boża, Pokuta, Łaska. Ich przesłaniem jest objaśnianie po-
jęć abstrakcyjnych, udzielanie napomnień, refleksja. Jasność przekazu była 
uzależniona od stosowania języka zrozumiałego na danym terenie. Jedynie 
łacińskie, biblijne treści nierozerwalnie splecione z chorałową melodią były 
elementem stałym we wszystkich krajach chrześcijaństwa16. Tempus Quadra-
gesimae, który w czasach papieża Grzegorza Wielkiego został wzbogacony 
czasem Przedpościa, usystematyzowano reformą soboru trydenckiego. 
W pierwszych wiekach po Chrystusie w obrzędach Wielkiego Postu i Męki 
Pańskiej istotną rolę odgrywały psalmy pokutne oraz hymny towarzyszące 
procesjom. Wieki X–XII, czas rozkwitu chorału gregoriańskiego, zrodziły 
kompozycje, które znalazły swe miejsce w kodeksach liturgicznych. Były 
to m.in. hymny, antyfony, responsoria wykonywane przez przykościelne 
scholae cantorum17.

Nadrzędnym celem paraliturgicznych spektakli było przedstawienie 
historii zawartych w Piśmie Świętym. Ich treść była głęboko przemyślana, 
zgodna z dogmatami i tekstem ewangelicznym. Odwoływała się przede 
wszystkim do poznania, nie narzucając konieczności osobistego zaanga-
żowania. Dialogi, będące nośnikiem akcji, ujęte są w sceny. Chór, inicjując 
spektakl prologiem, po każdej scenie niejako komentuje wydarzenia, nie 
uczestnicząc w rozgrywanym dramacie18. W spektaklach wykorzystywano 
cytaty lub parafrazy zaczerpnięte z Pisma Świętego oraz liturgii. Te teksty 

16 Średniowieczne gatunki dramatyczno-teatralne, z. I: Dramat liturgiczny, oprac.  
J. Lewański, Wydawnictwo Ossolineum, Wrocław–Warszawa–Kraków 1966, s. 7–17.

17 M. Korolko, Polska pieśń pasyjna, w: Polska pieśń pasyjna, t. I: Średniowiecze i wiek XV, 
Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 1977, s. 20–21.

18 Ibidem, s. 24–25.



Zofia Bernatowicz 26

w języku łacińskim nie do końca były rozumiane przez szeroki krąg od-
biorców, lecz poprzez skojarzenia i umieszczenie ich w odpowiednim kon-
tekście wzbudzały oczekiwane emocje. Śpiew, jako nieodłączny element 
służby religijnej, był wykorzystywany w dramatach liturgicznych i frag-
mentach misteriów19. 

W piętnastowiecznej księdze pochodzącej z klasztoru św. Augusty-
na przedstawione są scenariusze, w których obok cytatów biblijnych 
umieszczono didaskalia opisujące stosowne gesty będące rodzajem „gry 
aktorskiej”:

Deinde pastor pro stratus ante crucem, alter sacerdos ipsum palma cedit cant ans 
„Scriptum es enim” Si vero solus fuerit sacerdos cedit crucem candando “Scrip-
tum es enim”, et Chorus prosequitur “Postquam autem surrexero”.
(Następnie proboszcz leży rozciągnięty na ziemi pod krzyżem, a drugi kapłan 
uderza go palmą, śpiewając „Napisane jest bowiem [ugodzę pasterza I roz-
pierzchną się jego trzody]”. Jeżeli kapłan jest sam, uderzy krzyż palmą, śpiewając 
„Napisane jest bowiem [ugodzę pasterza I rozpierzchną się jego trzody]”, a chór 
kontynuuje „Lecz, gdy zmartwychwstanę [wyprzedzę was do Galilei, tam mnie 
ujrzycie, powiedział Pan])20.

W II połowie XIII w. pod wpływem przemian społecznych związanych 
z rozwojem handlu i bogaceniem się miejskiego patrycjatu paradoksalnie 
wzrasta znaczenie przyjęcia świadomego ubóstwa jako drogi do zbawienia. 
Żarliwa, powszechna pobożność, dążąc śladami świętego Franciszka 
z Asyżu, pragnie Ewangelii w jej prostocie, bez komentarza. Pokuta jest 
integralną częścią życia, albowiem człowiek ze swej natury jest grzeszny. 
Lecz czy można, patrząc na świat stworzony przez dobrego Boga, nie ra-
dować się jego pięknem? W Pieśni słonecznej Radosny Święty błogosławi 
każdy aspekt natury, którą dobry Bóg uczynił poddaną człowiekowi. 

Najwyższy, Wszechmogący i Dobry Panie,
Tobie należy się wszelka sława, chwała, cześć i wszelkie błogosławieństwo.
Tylko w Tobie, o Najwyższy, istnieją one prawdziwie
a żaden człowiek nie jest wystarczająco godny, by je Tobie wyrazić.

Pochwalony bądź, mój Panie, we wszystkich swych stworzeniach,
ale przede wszystkim przez brata słońce,
co dzień nam daje i nas oświeca.
Jest piękne i promieniste w pełni swego blasku:
i Twoim – o Najwyższy – jest znakiem.

Pochwalony bądź, mój Panie, przez siostrę księżyc i przez gwiazdy:
coś je na niebie zawiesił w pełnym blasku, bogactwie i pięknie.

19 Ibidem, s. 11–12.
20 Ibidem, s. 39, Liber consuetudinis FF Eremitatum s Augustini XV, s. 85.



„Via crucis, via doloris”. U źródeł pasyjnego misterium 27

Pochwalony bądź, mój Panie, przez brata wiatr,
przez powietrze i chmury, przez pogodę i upływający czas,
którymi podtrzymujesz życie swoich stworzeń.

Pochwalony bądź, mój Panie, przez siostrę wodę,
tak bardzo nam użyteczną, i pokorną, i drogocenną, i czystą.

Pochwalony bądź, mój Panie, przez brata ogień, 
co rozświetla nam mroki nocy;
taki jest piękny, i przyjemny, i potężny, i mocarny.

Pochwalony bądź, mój Panie, przez siostrę i matkę ziemię,
co żywi i troszczy się o nas, płodzi owoce, barwne kwiaty i zioła.

Pochwalony bądź, mój Panie, przez tych, co przebaczają w imię Twej miłości,
i tych, co znoszą cierpienia i są udręczeni.
Błogosławieni pokój czyniący, bo Ty, o Najwyższy, dasz im koronę zwycięstwa.

Wychwalajcie i błogosławcie mojego Pana,
Dziękujcie i służcie mu w głębokiej pokorze.

Wiatr, ziemia, woda, będąc dziełem Najwyższego, są siostrami i braćmi 
człowieka, który jest (bywa?) ukoronowaniem stworzenia. I jak wszystko, 
co od Niego pochodzi, także śmierć złem być nie może, bowiem otwiera 
drogę do życia wiecznego.

Pochwalony bądź, mój Panie, przez siostrę naszą śmierć cielesną,
przed którą nie ucieknie żaden człowiek.
Biada tym, co umierają w śmiertelnych grzechach;
niech zaś będą błogosławieni ci, co wypełnią Twą wolę
bowiem nie grozi im śmierć druga21.

Jeśli pochylenie się nad najmniejszym źdźbłem, którego istnienie jest 
częścią boskiego planu, stało się czymś naturalnym, to troska o maluczkich 
łaknących oświecenia w wierze staje się dla Kościoła nowym wyzwaniem. 
Szopka bożonarodzeniowa, pomysł św. Franciszka z 1223 r., w której nad 
żłóbkiem stoją znajome postaci osła i wołu, a pastuszkowie mają twarze 
parobków z sąsiedniej wioski, daje jasny i prosty przekaz cudu Wciele-
nia. Niemal wiek później konfraternie, gildie i bractwa cechowe działające 
coraz częściej pod patronatem Kościoła opiekują się chorymi i sierotami, 
świadczą miłosierdzie, tworzą bractwa dobrej śmierci. Ich członkowie 
biorą udział w misteriach przedstawiających sceny ewangeliczne, w tym 
Drogę na Kalwarię22. Osobiste przeżycie, identyfikacja z osobami biorący-
mi udział w dramacie ukrzyżowania były środkami działającymi na emo-
cje. W XIV w. scholastycy dochodzą do wniosku, że wiara dla większości 

21 Pieśń słoneczna św. Franciszka [na podstawie tekstu oryginalnego w języku umbryj-
skim], tłum. K. Klauza.

22 G. Duby, op. cit., s. 264–267.



Zofia Bernatowicz 28

dzieci Kościoła jest jedynym źródłem poznania. I, choć sama w sobie nie 
stoi w sprzeczności do rozumu, dla maluczkich jej dogmaty są niezwy-
kle trudne do pojęcia. Dlatego też zaczyna wzrastać dbałość o wzmożenie 
praktyk religijnych, w których wierni będą nie tylko widzami, ale również 
czynnymi uczestnikami.

Kultywowanie indywidualnej pobożności związane jest z ewolucją filo-
zofii scholastycznej. W końcu XIII w. po Chrystusie intelekt i działania empi-
ryczne zostały skodyfikowane, rozważania na tematy doktrynalne osiągnęły 
najwyższą subtelność23. Niejako w kontrze do tego nurtu rodzi się idea „no-
wej szkoły franciszkańskiej”, której twórcą był Duns Szkot. Wydaje się, że 
jedno z istotniejszych jej założeń, którym jest przewaga wiary nad rozumem, 
odcisnęło swe piętno na widowiskach paraliturgicznych24 . Dotychczasowe 
procesje, żywe obrazy wzbogacone o dialogi i śpiewy były, podobnie jak 
wytwory sztuki materialnej, biblia pauperum, katechizmem dla maluczkich. 
Jako obserwatorzy przyswajali sobie oni główne prawdy wiary i porządko-
wali wiedzę na temat historii zbawienia. Słuchanie lub oglądanie biblijnych 
opowieści było oczywiście zalecane i inspirujące. Natomiast w myśl nowego 
pojmowania, a raczej przeżywania wiary, tylko współdziałanie, zwłaszcza 
takie, w którym rzesze brały udział osobiście, poruszało ludzkie serca. Ten 
nurt pasterski, który zawłaszczył przede wszystkim czas wielkopostny, nie 
odwoływał się do intelektu. Był osobistą rozmową, głębokim przeżyciem, 
rachunkiem sumienia czynnego uczestnika pasyjnego widowiska. Był rów-
nież zarzewiem rozwoju religijnego teatru europejskiego25. Istniały także 
bardziej kameralne formy wypowiedzi, które obok chorałowych psalmów 
pokutnych, antyfon i responsoriów rozwijały powszechną pobożność. Były 
to sekwencje pasyjne, z których najczęściej wykorzystywana i poddawa-
na tłumaczeniom z łaciny na inne języki jest Stabat Mater, przypuszczalnie 
autorstwa włoskiego franciszkanina Jacopone da Todi, hymny procesyjne 
wykonywane podczas Niedzieli Palmowej oraz uroczystości Adoracji Krzy-
ża, a także pieśni godzinkowe rozłożone według godzin kanonicznych, 
wykorzystujące etapy Męki Pańskiej: na jutrznię – pojmanie w Ogrójcu, 
na prymę – sąd u Piłata, na tercję – biczowanie i cierniem koronowanie, na 
sekstę – drogę krzyżową, na nonę – śmierć na krzyżu, na nieszpory –zdję-
cie z krzyża, na kompletę – złożenie do grobu. Rozbudowaną formą była 
wierszowana historia passionis, która oprócz opisu Drogi Krzyżowej pod-
dawała rozważaniom różne etapy męki Chrystusa i Jego Matki. Medytacja 

23 W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. I, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 
2003, s. 291.

24 Ibidem, s. 282–285.
25 Ibidem, s. 269–287.



„Via crucis, via doloris”. U źródeł pasyjnego misterium 29

nad Kalwarią miała być impulsem do naśladowania Odkupiciela w drodze 
do zbawienia. Szczególnym jej rodzajem był typ stacyjny połączony niekie-
dy z samobiczowaniem. Podczas ostatnich trzech dni Wielkiego Tygodnia, 
tzw. ciemnych jutrzni (officium tenebrarum), wykonywano lamenty wielko-
postne, których źródłem były starotestamentowe Lamentacje Jeremiasza. 
Wykorzystane teksty zawierały przepowiednie dotyczące przyjścia Mesja-
sza i, w zależności od preferencji autora, elementy intelektualnej refleksji lub 
emocjonalnego zaangażowania. Szczególnym gatunkiem wywodzącym się 
z dramatu liturgicznego były plankty, w których eksponowano ból i rozpacz 
Matki Bożej podczas męki i śmierci Syna26.

Wspólnota w przeżywaniu prawd wiary, do jakiej budowania Kościół 
zachęcał, inicjując widowiska i procesje, miała ogromne znaczenie dla 
kształtowania dróg do zbawienia. W 1400 r. w Awinionie około dwustu 
rzemieślników oraz liczne rzesze kobiet i mężczyzn przez trzy dni brały 
udział w wystawieniu Pasji. Podejmowano również indywidualne ofiary, 
dźwigając krzyż na ramionach. Dominikanin Henryk Suso w klasztornych 
krużgankach przeżywał w otoczeniu wiernych całą drogę Męki Pańskiej27. 
W Poznaniu, pod koniec XII w., w procesji podczas Niedzieli Palmowej 
księża, klerycy i chłopcy ze szkoły katedralnej wykonali antyfony, uboga-
cając je gestem. W chwili, gdy śpiewano słowa o rzucaniu Jezusowi pod 
nogi szat, kładli swe komże pod krzyżem, i analogicznie, podczas śpiewu 
o rzucaniu gałązek – kładli pod krzyżem palmy. O istotnym znaczeniu gry 
aktorskiej w przekazie treści może świadczyć plankt z Cividal, w którym 
obok tekstu dramatu zamieszczone są didaskalia:

Teraz niech pokaże Magdalenę: „Ciebie tak ukochał”. Teraz niech wskaże na 
Magdalenę: „który wszystkie twoje grzechy”. Teraz opuści ręce: „Tobie odpu-
ścił”. Teraz, objąwszy jak poprzednio Magdalenę, niech skończy wiersz: „najsłod-
sza Magdaleno”. Magdalena teraz niech powita Marię tylko gestem rąk: „Matko 
ukrzyżowanego Jezusa” .Teraz niech otrze łzy: „z Tobą będę opłakiwać śmierć 
Chrystusa” (…). Maria Maior niech się zwróci ku ludziom z rozpostartymi ra-
mionami: „Gdzie są uczniowie, których ty ukochałeś?” Teraz niech się zwróci ku 
niewiastom z rozpostartymi ramionami: „Gdzie są Apostołowie?”28.

Choć podstawą średniowiecznej pasji był chorał gregoriański, formalnie 
ukształtowała ona nową jakość. Recytacja charakteryzowała się cechą solem-
nis legere29 zalecaną przez św. Augustyna. Słowa, które wypowiadał Chry-
stus, powierzone kapłanowi umieszczone były w najniższej skali. Średnią, 

26 M. Korolko, op. cit., s. 27–34.
27 G. Duby, op. cit., s. 280.
28 Średniowieczne gatunki dramatyczno-teatralne..., s. 44–45.
29 Solemnis legere (łac.) – czytanie uroczyste.



Zofia Bernatowicz 30

narracyjną dysponował Ewangelista – diakon, zaś najwyższa zarezerwowa-
na była dla głosu ludu Judei, w który wcielał się subdiakon. W kompozycji, 
niejednokrotnie modyfikowanej w zależności od umiejętności wykonawcy, 
posługiwano się skalą lidyjską w odmianie autentycznej i plagalnej. 

Rozwój polifonii średniowiecznej, zdobycze wielogłosowości Ars Nova 
oraz osiągnięcia szkoły burgundzkiej odcisnęły swe piętno na wszystkich 
formach i gatunkach uprawianej muzyki. Dotyczyło to również twórczo-
ści pasyjnej, która ulegała stylom charakterystycznym dla epoki. Od po-
łowy wieku XV powstają wielogłosowe pasje kształtowane według dwu 
podstawowych zasad. Pierwsza, której Otto Kade nadał nazwę „pasja dra-
matyczna”30, opierała się na układzie zmiennych części – jednogłosowych, 
chorałowych oraz wielogłosowych. Cieszyła się dość dużą popularnością 
ze względu na możliwość zastosowania jej w liturgii. Warto również pod-
kreślić, że w tym typie pasji obok łacińskich pojawiły się również oparte na 
tekście w języku niemieckim. Wielogłosowo opracowywano głównie partie 
Turba Iudeorum oraz orationes recte (mowy bezpośrednie), choć zdarzały się 
i inne warianty. Druga była w całości wielogłosowa, nawiązując swą kon-
strukcją do motetu i wykorzystując pełen zasób środków polifonicznych. 
Jej podstawą jest cantus firmus, tonus pasyjny o recytatywnym charakterze. 
Ma ustaloną, trzyczęściową budowę – wstęp, exordium i conclusio. W części 
środkowej, exordium, wykorzystany został ewangeliczny tekst traktujący 
kolejno o zdradzie oraz wydaniu Jezusa, Jego męce i śmierci. Kompozy-
torzy stosują czterogłos ze zróżnicowanym następstwem głosów w celu 
wydobycia kontrastów wypowiedzi poszczególnych postaci. Temu służy 
również naprzemienne stosowanie techniki contrapunctus simplex i floridus. 
Czasami, w celu ubogacenia formy, wykorzystywano imitację31.

Podczas badań nad rozwojem tego gatunku powstawały rozmaite teorie 
dotyczące systematyki. Obok wspomnianego już Otto Kade ten temat podjął 
Friedrich Blume, proponując podział dotyczący dzieł kompozytorów wło-
skich na Choralpassion, Figuralpassion oraz Mischgattung, w których partie turba 
i soliloquentes były opracowane wielogłosowo. Arnold Schmitz, Knud Jeppe-
sen i Kurt von Fischer podzielili pasje na responsorialne, w których jednogłos 
chorałowy narratora dialoguje z chóralnymi partiami turba i soliloquentes, oraz 
przekomponowane, w całości wielogłosowe. Dokonali również klasyfikacji 
ze względu na dobór tekstów, bowiem w kompozycjach wykorzystywano 
cały tekst według jednego z Ewangelistów, tekst skrócony lub tzw. summa 
passionis – zestawienie relacji męki Chrystusa z wszystkich czterech Ewange-

30 K. Mrowiec, Pasje wielogłosowe w muzyce polskiej XVIII wieku, PWM, Kraków 
1968, s. 10. 

31 J. Chomiński, K. Wilkowska-Chomińska, op. cit., s. 413–420.



„Via crucis, via doloris”. U źródeł pasyjnego misterium 31

lii. Z kolei Gunter Schmidt systematyzuje pasje według ich liturgicznej funkcji 
i zastosowania tonu pasyjnego. Dwa rodzaje historii pasyjnych – responso-
rialne i przekomponowane – mają ton pasyjny jako cantus firmus, trzeci rodzaj 
to wielogłosowe pasje motetowe, niezwiązane z tonem pasyjnym, a czwar-
ty rodzaj – pasje oratoryjne, które otwierają nowy rozdział w traktowaniu 
gatunku. W systematyce Gunthera Massenkeila występują cztery typy pasji: 
z wielogłosowym opracowaniem partii turba, z wielogłosowym opracowa-
niem turba i soliloquentes, z wielogłosowym opracowaniem turba, soliloquentes 
i partii Jezusa oraz wielogłosowym opracowaniem całości32.

Bez względu na formę, jaką przez wieki przybierała historia Męki Pań-
skiej, bez względu na użyte środki i styl, ich artystyczny wyraz był wy-
nikiem pragnienia zintensyfikowania mistycznych doznań, jakich zawsze 
dostarczała korelacja muzyki i słowa. 

Następne stulecia, podczas których doświadczono i emanacji Wieku 
Rozumu, i wpływu nurtu Sturm und Drang, dramatu rewolucji i wojen, eks-
pansji nihilizmu i postmodernizmu, wywarły znaczący wpływ na wszyst-
kie aspekty ludzkiego pojmowania świata. Pomimo tych zawirowań i ka-
taklizmów wpływających na kształtowanie ludzkiej duchowości, pomimo 
osaczających nas współczesnych pokus i ułatwień, tęsknota za głębokimi 
doznaniami towarzyszącymi modlitwie oraz doświadczeniem wspólno-
ty przeżywa swoisty renesans. Na scenach teatrów wystawiana jest Hi-
storyja o chwalebnym Zmartwychwstaniu Pańskim Mikołaja z Wilkowiecka, 
a w licznych sanktuariach wielkopostna refleksja nad tajemnicą paschalną 
gromadzi wiernych podczas pasyjnych misteriów, których źródłem jest 
średniowieczna via crucis, via doloris. 

BIBLIOGRAFIA

Biblia Tysiąclecia, Apokalipsa św. Jana 20, 13–15, Wydawnictwo Pallottinum, Poznań–War-
szawa 1990.

Chomiński Józef, Wilkowska-Chomińska Krystyna, Formy muzyczne, t. 5: Wielkie formy 
wokalne, PWM, Kraków 1984.

Duby Georges, Czasy katedr, PIW, Warszawa 1986. 
Korolko Mirosław, Polska pieśń pasyjna, w: Polska pieśń pasyjna, t. I: Średniowiecze i wiek XV, 

Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 1977.
Mrowiec Karol, Pasje wielogłosowe w muzyce polskiej XVIII wieku, PWM, Kraków 1968. 
Pieśń słoneczna św. Franciszka [na podstawie tekstu oryginalnego w języku umbryjskim], 

tłum. Karol Klauza.

32 E. Szczurko, Pasja w twórczości polskich kompozytorów XX i XXI wieku na tle historii ga-
tunku, Wydawnictwo Akademii Muzycznej im. Feliksa Nowowiejskiego w Bydgoszczy, 
Bydgoszcz 2016, s. 30–33.



Zofia Bernatowicz 32

Simon Marcel, Cywilizacja wczesnego chrześcijaństwa, PIW, Warszawa 1981.
Szczurko Elżbieta, Pasja w twórczości polskich kompozytorów XX i XXI wieku na tle historii 

gatunku, Wydawnictwo Akademii Muzycznej im. Feliksa Nowowiejskiego w Byd-
goszczy, Bydgoszcz 2016.

Sztuka gotyku, red. Rolf Toman, Wydawnictwo Baran i Suszczyński, Oldenburg 2000.
Średniowieczne gatunki dramatyczno-teatralne, z. I: Dramat liturgiczny, oprac. Julian Lewań-

ski, Wydawnictwo Ossolineum, Wrocław–Warszawa–Kraków 1966.
Tatarkiewicz Władysław, Historia filozofii, t. I, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 

2003.

Via crucis, via doloris. At the Source of a Mystery of the Passion

Abstract

Regardless of the form that the story of the Passion of Our Lord has taken over the 
centuries, regardless of the means and style used, their artistic expression was and continues 
to be the result of the desire to intensify the mystical experiences that the correlation of music 
and words has always provided.

The second half of the last millennium has seen the emanation of the Age of Reason, 
the influence of Sturm und Drang, the drama of revolutions and wars, the expansion of 
nihilism and postmodernism. These phenomena and events have had a significant impact 
on all aspects of human understanding of the world. Despite these turmoils and cataclysms 
influencing the formation of human spirituality, despite the temptations and conveniences 
that beset us today, the longing for the profound experiences that accompany prayer 
and the experience of community is experiencing a kind of renaissance. On the stages of 
theatres, the „History of the Glorious Resurrection of the Lord” by Mikołaj of Wilkowiecko 
is performed, and in numerous sanctuaries, the Lenten reflection on the Paschal Mystery 
gathers the faithful during Passion mysteries, the source of which is the medieval via 
crucis, via doloris.

Keywords: Christianity, passion, mysteries



Jacek Janas
badacz niezależny

HUIT BREFS PRÉLUDES SUR DES THÈMES  
GRÉGORIENS OP. 45 MARCELA DUPRÉ  

JAKO PRZYKŁAD INSPIRACJI CHORAŁOWEJ  
WE FRANCUSKIEJ MUZYCE ORGANOWEJ  

PIERWSZEJ POŁOWY XX WIEKU

MARCEL DUPRÉ – SYLWETKA KOMPOZYTORA  
I JEGO MIEJSCE ORAZ ZNACZENIE  

W HISTORII MUZYKI FRANCUSKIEJ

Marcel Dupré (1886–1971) to niewątpliwie ikona muzyki organowej 
XX w. Współcześni mu słuchacze, którzy podziwiali wspaniałą technikę 
gry tego wirtuoza, szczególnie podczas błyskotliwych improwizacji, po-
równywali jego osobę do Liszta1. Posiadał fenomenalną pamięć muzycz-
ną i powszechnie było wiadomo, że potrafi wykonać z pamięci wszystkie 
dzieła organowe Jana Sebastiana Bacha.

Edukację muzyczną rozpoczął w wieku 7 lat. Jego błyskotliwa ścieżka 
edukacyjna w konserwatorium w Paryżu została uhonorowana pierwszy-
mi nagrodami w klasie fortepianu Louisa Diémiera (1905), organów Ale-
xandre’a Guilmanta (1907) oraz kompozycji i fugi Charlesa-Marie Widora 
(1909). To właśnie Widor zachęcił go do uczestnictwa w konkursie kompo-
zytorskim Prix de Rome, w którym wygrał pierwszą nagrodę w 1914 r., tuż 
przed wybuchem I wojny światowej, za kantatę Psyché op. 42.

 1926 r. Marcel Dupré zastąpił Eugène’a Gigouta jako profesor klasy or-
ganów w konserwatorium w Paryżu. Wykładał również w innych placów-

1 J. Stankiewicz, Dupré Marcel, hasło w: Encyklopedia muzyczna PWM, część biogra-
ficzna, red. Elżbieta Dziębowska, t. II, PWM, Kraków 1984, s. 485–485.

2 https://dupre-digital.org/marcel-dupre/?lang=en (dostęp: 1.07.2024).

MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM, 
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM

NR 5/2025  
ISSN 2719-4213  

DOI: 10.15584/muzpsk.2025.5.3

https://dupre-digital.org/marcel-dupre/?lang=en
http://10.15584/muzpsk.2025.5.3


Jacek Janas34

kach (École Normale de Musique de Paris, American Conservatory w Fon-
tainebleau). Na prośbę Widora 1 stycznia 1934 r. zastąpił go na stanowisku 
organisty tytularnego wielkich organów kościoła Saint-Sulpice w Paryżu3.

Zagrał ponad 2200 koncertów w Afryce Północnej, Niemczech, Austra-
lii, Belgii, Kanadzie, USA, Francji, Włoszech, Holandii, Wielkiej Brytanii 
i Szwajcarii, zarówno solowych, jak i z orkiestrami, z którymi wykonał 
własne utwory lub przygotowane przez siebie transkrypcje. W jego do-
robku kompozytorskim znajdują się utwory na organy, organy i orkiestrę, 
organy i fortepian, fortepian, fortepian i orkiestrę, muzykę kameralną, mo-
tety, pieśni, kantata symfoniczna De profundis op. 17 i oratorium La France 
au Calvaire op. 49. W 1956 r. został wybrany członkiem Académie des Be-
aux-Arts de l’institut de France4. 

Próbując wskazać miejsce Marcela Dupré w historii muzyki francuskiej, 
szczególnie organowej, można pokusić się o porównanie do twórczości, 
współczesnego mu zresztą, Maxa Regera. Podobnie jak Reger, który korzy-
sta w pełni z osiągnięć kontrapunktu i polifonii, przekraczając jednocześnie 
granice harmoniki funkcyjnej i przez swoisty eklektyzm łączy element kla-
syczny ze zdobyczami romantyzmu, otwierając niejako drogę Hindemitho-
wi, tak Dupré, jako spadkobierca i kontynuator francuskiego organowego 
symfonizmu, zaszczepia spuściznę tej szkoły szczególnie na gruncie barwy 
i estetyki, elegancji i uporządkowania tradycyjnych form i nowatorskich 
sposobów organizacji materiału muzycznego, w tym odkrywanego na nowo 
modalizmu. Nowatorskie środki rytmiczne i harmoniczne występujące 
w twórczości Marcela Dupré, a także współczesnych mu organistów, np. 
Charlesa Tournemire’a, Jehana Ariste’a Alaina i Maurice’a Duruflégo uległy 
pogłębieniu w twórczości Oliviera Messiaena, szczególnie na gruncie two-
rzenia nowego systemu modalnego czy w zakresie rozwoju nowatorskich 
zjawisk rytmicznych.

ROLA CHORAŁU GREGORIAŃSKIEGO JAKO ŹRÓDŁA  
INSPIRACJI W FRANCUSKIEJ MUZYCE ORGANOWEJ  

PRZEŁOMU XIX I XX W.

Francuska muzyka organowa końcowej fazy szkoły symfonicznej i jej 
kontynuacji już w kierunkach modernistycznych odzwierciedla integral-
ną relację kościoła z muzyką, nie tylko w ramach tradycji symfonicznej. 
Ten związek obrazuje, z jednej strony, powszechna inspiracja chorałem 

3 Ibidem.
4 Ibidem.



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 35

gregoriańskim oraz religijną symboliką, a z drugiej, możliwości instru-
mentów, szczególnie tych budowanych przez firmę Cavaillé-Colla5.

W 1907  r. krytyk muzyczny Louis Laloy opisał muzykę francuską 
w całości jako produkt dziedzictwa kulturowego, jako chwalebny rezultat 
wpływu, jaki stała obecność chorału gregoriańskiego odcisnęła na umy-
słach kompozytorów6. 

Wpływ chorału gregoriańskiego jako elementu konstrukcyjnego, za-
równo w zakresie materiału melodycznego, jak i podstawy harmonicznej, 
widoczny był już w pełni w okresie baroku, który francuska muzyka orga-
nowa określa mianem „złotego wieku” lub „klasycznym”.

Pozwoliło to rozwinąć specyficzne tylko dla narodowej szkoły francu-
skiej gatunki muzyki organowej, mające swój specyficzny koloryt i sym-
bolikę, które były ściśle związane z określonymi zestawami brzmieniowy-
mi organów, np. Plein Jeu, Grand Jeu, Fond d’orgue czy Flûtes. Poszczególne 
utwory organowe w danym gatunku łączone były następnie w suity, co 
z kolei było zjawiskiem typowym dla muzyki baroku7. W tworzeniu suit 
składających się z utworów mających towarzyszyć liturgii można doszu-
kać się procesu wzajemnego przenikania sfery sacrum i profanum.

Po rewolucji, obok naturalnego dla romantyzmu „przywrócenia do 
życia muzyki” Lipskiego Kantora, we Francji dopiero nowo budowane in-
strumenty pozwalały na możliwość wykonywania wszystkich jego dzieł 
organowych. Stąd też muzyka Bacha inspirowała niemal każdego kompo-
zytora (znakomita większość była przecież organistami), nie tylko w zakre-
sie zastosowania środków technicznych właściwych dla tego instrumentu, 
ale też zarówno formalnie, jak i estetycznie8. 

W połowie XIX w. benedyktyńscy mnisi z Solesmes podjęli się karko-
łomnego zadania przywrócenia średniowiecznej teorii chorałowej. Skutkiem 
tego było powtórne zagoszczenie w kościołach śpiewów gregoriańskich in-
korporowanych na użytek uwspółcześnionej liturgii, wykonywanych we-
dług tej nowej metody9. Stanowiło to naturalną zachętę dla kolejnych poko-

5 D. M. Dries, Marcel Dupré – the culmination of the french symphonic organ tradition, 
PhD thesis, University of Wollongong, Wollongong 2005, s. 176.

6 Więcej: L. Laloy, Le Chant grégorien et la musique française, Mercure musical et Bulletin 
français de la S. I. M., nr 3/1, Paryż 1907, s. 75–80.

7 K. Musiał, César Franck (1822–1890): twórczość kompozytorska na organy – wpływ – 
dziedzictwo, „Pro Musica Sacra”, t. 20, Kraków 2022, s. 98.

8 Szerzej ten problem opisuję w pracy dyplomowej pt. Specyfika brzmienia i nowe 
problemy wykonawcze francuskiej organowej szkoły symfonicznej, Uniwersytet Rzeszowski, 
Rzeszów 2010.

9 S. C. Harr, Liturgical Reform and Liturgical Organ Music: The Organ Magnifi cats 
of Jehan Titelouze and Marcel Dupre, Electronic Theses and Dissertations, University of 
Memphis Repository, Memphis 2012, s. 1–3.



Jacek Janas36

leń kompozytorów do szukania w chorale nowych pomysłów muzycznych, 
czemu towarzyszyły przemiany harmoniki funkcyjnej, związane z rozkła-
dem systemu tonalnego dur-moll. 

Konsekwencją było uformowanie się w muzyce organowej wielu kie-
runków, w znikomym stopniu odbiegających w swych założeniach od tych 
nurtów, które spotykamy na gruncie form orkiestrowych czy wokalnych 
(np. symbolizm, ekspresjonizm etc.). Proces wykształcenia się każdego 
z kierunków sięga swoją genezą już schyłku romantyzmu10.

Pod względem podejścia estetycznego sygnalizowany wcześniej proces 
inspiracji chorałem gregoriańskim jako elementem konstrukcyjnym we fran-
cuskiej muzyce organowej u progu XX w. doprowadził – moim zdaniem – do 
wyodrębnienia się trzech różnych kierunków prezentujących odrębny styl11:
1.	 ekspresjonistyczny, w założeniu stanowiący kontynuację francuskiej roman-

tycznej szkoły symfonicznej (głównym przedstawicielem jest Louis Vierne);
2.	 symboliczny, którego zasadniczym punktem wyjścia jest modalizm 

(głównym przedstawicielem jest Charles Tournemire, a częściowo także 
Marcel Dupré i Maurice Duruflé);

3.	 neoklasyczny, postulujący powrót do klarowności języka muzycznego 
z uwzględnieniem nowych zdobyczy, szczególnie fakturalnych i har-
monicznych (Jehan Ariste Alain, a szczególnie Marcel Dupré).

OBECNOŚĆ I ZNACZENIE PIERWIASTKA GREGORIAŃSKIEGO 
W TWÓRCZOŚCI ORGANOWEJ MARCELA DUPRÉ 

Spuścizna organowa Marcela Dupré, jak już zasygnalizowano wcze-
śniej, ma różnorodny charakter. 

Wczesny styl kompozytorski Marcela Dupré pozostawał pod wyraź-
nym wpływem zarówno Guilmanta, jak i Widora. Trois Préludes et Fu- 
gues op. 7 z 1912 r., pierwszy znaczący cykl utworów organowych Marcela 

10 Particia June Kean w pracy: Some aspects of the french organ symphony, culminat-
ing in the Symphonie-passion of Marcel Dupré, together with three recitals of selected works of  
D. Buxtehude, J. S. Bach, N. Dello Joio, P. Hindemith, S. Karg-Elert, J. Langlais, W. Latham,  
F. Liszt, N. Lockwood, F. Martin, D. Pinkham, L. Sowerby, and L. Vierne, (Denton 1973), 
widzi genezę wykształcenia się odrębnych kierunków stylistycznych w muzyce orga- 
nowej Francji w pierwszej połowie XX w. w relacji mistrz – uczeń.

11 Wyodrębnienia poszczególnych kierunków dokonałem poprzez ocenę głów-
nych elementów stylistycznych występujących w twórczości organowej wymienionych 
przedstawicieli francuskiej muzyki pierwszej połowy XX w. na podstawie cech styli-
stycznych wyróżniających główne kierunki artystyczne obecne w muzyce europejskiej 
końca XIX i początku XX w.



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 37

Dupré, nawiązuje zarówno pod względem muzycznym, jak i estetycznym 
do twórczości obu jego mistrzów12. 

Z tego powodu organistę kościoła Saint-Suplice w Paryżu należy za-
kwalifikować przede wszystkim jako kontynuatora wielkiej tradycji szko-
ły symfonicznej. Stąd szczególnie w pierwszym, międzywojennym okresie 
twórczości tego kompozytora mamy do czynienia z właściwymi dla twór-
ców szkoły symfonicznej wielkimi formami cyklicznymi (symfonia, suita, 
poemat, wariacje symfoniczne), które reprezentują: Variations sur un Noël  
op. 20 z 1922  r., Suite bretonne op. 21 z 1923  r., Symphonie-Passion op. 23 
z 1924 r., Deuxième Symphonie op. 26 z 1929 r., 7 Pieces op. 27 z 1931 r., Le che-
min de la croix op. 29 z 1931 r. 

Jednak w opozycji do Louisa Vierne’a Marcel Dupré łączy ideę monu-
mentalnej formy z nowymi elementami, w szczególności modalizmem, zało-
żeniami neoklasycyzmu i wirtuozowską techniką będącą następstwem do-
świadczeń improwizacyjnych13. W Symfonii pasyjnej oraz cyklu Le chemin de 
la croix op. 29 można zauważyć charakterystyczne otwarcie na ideę pozamu-
zyczną i problem osobistego odbioru treści muzycznej przez słuchacza. Obie 
kompozycje powstały jako następstwo wcześniej wykonanych improwizacji, 
dla których oparciem były treści pozamuzyczne, w pierwszym przypadku 
wynikające z tekstów cytowanych melodii chorałowych14, w drugim poezji 
Paula Claudela15.

Pomimo opisanych wyżej czynników występujących w twórczości or-
ganisty kościoła Saint-Suplice śmiało można postawić tezę, że głównym 
i istniejącym na każdym etapie drogi twórczej kompozytowa elementem 
inspiracji, a zarazem konstrukcji dzieła muzycznego w zakresie melodyki, 
harmoniki czy kolorystyki był chorał gregoriański. 

Oparcie twórczości organowej na materiale wynikającym z chorału 
gregoriańskiego w przypadku Marcela Dupré jest niejako naturalne i ma 
charakter emocjonalny, którego źródłem jest religijna duchowość śpiewu. 
Nie zapominajmy, że obok działalności kompozytorskiej, pedagogicznej, 
koncertowej, szczególnie tej improwizacyjnej, Marcel Dupré to aktywny 
organista liturgiczny. Podobnie jak wielu jego kolegów był człowiekiem 

12 D. M. Dries, Marcel Dupre – the culmination, s. 134.
13 Warto wspomnieć, że Dupré jest autorem podręcznika Traité d’improvisation à l’orgue  

wyd. A. Leduc, Paris 1925), w którym omawia teoretyczne podstawy improwizacji orga-
nowej zarówno w kontekście budowy formalnej utworów, estetyki i stosowanego stylu, 
a także sposobu używania i przetwarzania materiału muzycznego, w tym i chorałowego.

14 P. June Kean, Some aspects of the french organ symphony…, s. 25–28.
15 Murray Michael w pracy: French Masters of the Organ: Saint-Saëns, Franck, Widor, 

Vierne, Dupré, Langlais, Messiaen (Yale University Press, New Haven/London 1998) wska-
zuje, że 14 medytacji o tajemnicy Drogi Krzyżowej zapowiada „suity” organowe Messiaena.



Jacek Janas38

głęboko wierzącym, a dodatkowo dzięki ojcu16 przyswoił sobie bardzo 
wzniosłe poglądy o kluczowej dla liturgii roli organisty17. 

Problem obecności pierwiastka gregoriańskiego w twórczości Marcela 
Dupré należy rozpatrywać nie tylko od strony samej inspiracji materiałem 
chorałowym, ale także od strony kierunku, który kompozytor reprezen-
tował, determinującego styl kompozytorski, czyli zarówno indywidualną 
technikę, jak i koncepcję większości jego dzieł. Spora część utworów Mar-
cela Dupré, w tym i omawiane 8 krótkich preludiów op. 45, wyróżnia się 
powszechnym na początku XX w. wykorzystaniem barokowych lub kla-
sycznych form i środków18. 

Wydaje się to następstwem opisanych wcześniej czynników mających 
wpływ na kształtowanie się odrodzenia muzyki organowej we Francji po re-
wolucji. Widor, nauczyciel Marcela Dupré, zawsze przywiązany do klasycz-
nej i przejrzystej formy, również nigdy nie ukrywał swojego źródła inspiracji. 
Świadczą o tym zwłaszcza wczesne symfonie. Dlatego nie tylko w 8 krótkich 
preludiach, ale i w dziełach obszerniejszych, symfonicznych, w większym 
stopniu widzimy wykorzystanie przez Marcela Dupré kanonu i imitacji (np. 
w Symphonie-Passion op. 23). Nawet w tych utworach, gdzie Marcel Dupré 
prezentuje estetykę postromantyczną i jest kompozytorem, który doprowa-
dził organy symfoniczne do ich estetycznych i technicznych granic, wyraźna 
jest chęć uczynienia swojego chromatycznego języka żywym przez użycie 
form i środków imitacyjnych. To zamiłowanie przejawia się jednak przede 
wszystkim w dziełach sakralnych (lub nawet quasi-liturgicznych), z któ-
rych, obok zbioru będącego przedmiotem niniejszej pracy, można wskazać 
Vêpres du commun des fêtes de la Sainte-Vierge op. 18, Offrande à la Vierge op. 40, 
Psaume XVIII op. 47, Regina Coeli op. 6419. Reasumując wpływy gregoriańskie 
w utworach Marcela Dupré, zauważamy je także na gruncie spójności pod 
względem formy z przeszłością, w przeciwieństwie do bardziej swobodnego 
potraktowania materiału chorałowego w twórczości Charlesa Tournemire20. 

Co jest istotne dla niniejszego opracowania, należy zauważyć, że podejście 
neoklasyczne do materiału chorałowego niesie za sobą pewne ograniczenia, 
które są widoczne w odniesieniu do specyficznej rytmiki chorału. Podczas 

16 Ojciec kompozytora Albert Dupré pełnił funkcję organisty najpierw w kościele 
Immaculée-Conception w Elbeuf (1886–1911), a później w kościele Saint-Ouen w Rouen 
(1911–1939), zasiadając przy legendarnych organach Cavaillé-Colla. Grę na organach 
studiował u A. Guilmanta.

17 D. Cooonlly, The Influence of Plainchant on French Organ Music after the Revolution, 
Doctoral Thesis, Technological University, Dublin 2013, s. 108.

18 Ibidem, s. 156–157.
19 Ibidem.
20 Ibidem, s. 111.



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 39

„renesansu” chorału pod koniec XIX w. rytm również został przeniesiony do 
liturgicznej muzyki organowej z wykonania chorału gregoriańskiego w po-
staci akompaniamentu chorałowego. Pod względem stylistycznym wydaje 
się, że nastąpiło płynne przejście od akompaniamentu chorałowego poprzez 
alternatim, verset z cantus firmus do innych, bardziej niezależnych form litur-
gicznej muzyki organowej. Co więcej, ślady modalności i swobodnego ryt-
mu, które wystąpiły we francuskiej muzyce (sakralnej i świeckiej) około roku 
1900, z pewnością mają chorał gregoriański (a dokładniej tę tradycję, która 
była dotąd uważana za tradycję śpiewu gregoriańskiego) za jedno ze źródeł 
nowatorskiego podejścia do każdego elementu dzieła muzycznego21. 

Marcel Dupré niemal w każdym przypadku wykorzystywania ma-
teriału chorałowego idzie za wzorem swojego nauczyciela Charlesa-Ma-
rie Widora. David Hiley potwierdza, że regularność rytmiczna jest jed-
ną z dwóch cech używanych przez Marcela Dupré w Symphonie-Passion  
op. 23, obok formy stroficznej22. Taka metoda rytmiczna użycia chorału wy-
nika po części z założeń stylistycznych neoklasycyzmu i nie dotyczy jedynie 
implementacji francuskiej tradycji, ale także tej wynikającej z opracowywa-
nia chorału luterańskiego. W 79 chorałach na organy op. 28 (nawiązanie do 
bachowskiego zbioru preludiów chorałowych – Orgelbüchlein) czy Le Tom-
beau de Titelouze op. 38 Dupré postanowił zastosować tradycyjne formy23 
właściwe dla opracowania chorału luterańskiego24. 

Nawet w wielkich formach symfonicznych, czego przykładem jest Sym-
fonia pasyjna, melodia chorału gregoriańskiego traktowana jest quasi-izome-
trycznie, niczym cantus firmus chorału protestanckiego. Niemal niezauważal-
ne jest u Marcela Dupré, a właściwe dla innych kompozytorów tego okresu, 
wprowadzanie triol lub zmiana metrum, mające nie tylko oddać rytmiczny 
pierwowzór wykonywanego śpiewu, ale uczynić rytmikę chorałową pod-
stawą faktury całego utworu. Kompozytor przejawia tendencję, która ma 
źródło w improwizacjach w stylu barokowym, do dowolnego zmieniania 
melodyki chorału, aby dopasować ją do reszty materiału w utworze25. 

21 B. Leßmann, „All These Rhythms Are in Nature”: “Free” Rhythm in Plainchant 
Accompaniment in France around 1900, Liturgical organ music in the long nineteenth century, 
DocMus Research Publications, nr 10, Helsinki 2017, s. 114.

22 D. Hiley, Western Plainchant, A Handbook, Clarendon Press Publication, Oxford 
1993, s. 141.

23 A. Schweitzer w swojej najbardziej znanej pracy pt. Johann Sebastian Bach, t. 1 
(Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2011) dzieli przygrywki chorałowe na trzy 
zasadnicze formy: chorałowa fuga, fantazja chorałowa oraz preludium z cantus firmus.

24 V. Crosnier, Komentarz do nagrania: Allesandro Perin, Marcel Dupré, Organ music, 
vol. 1, Brilliant Classics, n. 95644, s. 4.

25 D. Cooonlly, The Influence of Plainchant…, s. 153.



Jacek Janas40

Już w czasach działalności kompozytora, pomimo niewątpliwej bły-
skotliwości inwencji oraz wirtuozerii, uznawano jego podejście do kompo-
zycji za sterylne i sztywne, w przeciwieństwie choćby do Charlesa Tour-
nemire. Michael Murray26 posunął się nawet do określenia Marcela Dupré 
jako „interpretatora, który był niewolnikiem metody, automatem, lodowa-
tym intelektem”27. 

MOTYWY GREGORIAŃSKIE  
W HUIT BREFS PRÉLUDES SUR DES THÈMES GRÉGORIENS28

UWAGI OGÓLNE

Przed przejściem do omówienia tych elementów dzieła muzycznego, 
które zostały zdeterminowane przez użycie pierwiastka gregoriańskiego 
w poszczególnych preludiach cyklu, należy poczynić pewne uwagi ogólne, 
wspólne dla każdego utworu objętego zbiorem. 

Najważniejszym założeniem wszystkich kompozycji wchodzących 
w skład zbioru jest oparcie w systemie tonalnym. Sam materiał formalnie 
zorganizowany jest co do zasady według reguł właściwych dla harmoniki 
funkcyjnej, z tym że w zakresie konstrukcji planu harmonicznego może-
my zaobserwować stosowanie przez kompozytora środków i figur wła-
ściwych dla nurtów modernistycznych wynikających z rozkładu systemu 
funkcyjnego. Marcel Dupré przede wszystkim posługuje się środkami ko-
lorystyki harmonicznej, głównie barwieniem polegającym na wykorzysta-
niu akordyki systemu funkcyjnego, która jest traktowana w nowy sposób 
lub pozostaje rozbudowana przez dodawanie barwiących współbrzmień29 
(np. w preludium nr 8).

Kompozytor zastosował stylizację w kierunku harmoniki modalnej 
(m.in. w preludium nr 1), która niesie za sobą ruch diatoniczny głosów, z lek-

26 W pracy pt. French Masters of the Organ: Saint-Saëns, Franck, Widor, Vierne, Dupré, 
Langlais, Messiaen (Yale University Press, New Haven/London 1998).

27 D. Cooonlly, The Influence of Plainchant…, s. 224.
28 Materiał nutowy (w opracowaniu Pierre’a Gouina’a, Les Éditions Outremontaises, 

Montréal 2021), udostępniony jest na zasadach public domain (licencja Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 License) pod adresem https://imslp.org/wiki/8_Short_
Preludes_on_Gregorian_Themes%2C_Op.45_(Dupr%C3%A9%2C_ Marcel), (dostęp: 
01.05.2024). Treść licencji dostępna jest pod adresem: https://imslp.org/wiki/
IMSLP:General_disclaimer. 

29 J. Chomiński, K. Wilkowska-Chomińska, Formy muzyczne, t. I: Teoria formy. Małe 
formy instrumentalne, PWM, Kraków 1983, s. 97.

https://imslp.org/wiki/8_Short_Preludes_on_Gregorian_Themes%2C_Op.45_(Dupr%C3%A9%2C_
https://imslp.org/wiki/8_Short_Preludes_on_Gregorian_Themes%2C_Op.45_(Dupr%C3%A9%2C_
https://imslp.org/wiki/IMSLP:General_disclaimer
https://imslp.org/wiki/IMSLP:General_disclaimer


„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 41

kimi wychyleniami do najbliższej tonacji w układzie kwinty lub kwarty. Jej 
celem jest uzyskanie powagi i głębokości właściwej dla polifonii, opartej na 
skalach modalnych, oraz specyficznego kolorytu, który od razu kojarzy się 
z symbolem katedry30 mającym wywołać u słuchacza wrażenie sakralności 
i poczucie transcendencji. Ponadto stosowanie jedynie bliskich wychyleń 
modulacyjnych wynika z przestrzegania przez kompozytora zasady ope-
rowania w ramach modusu właściwego dla cytatu chorałowego, będącego 
materiałem motywicznym lub tematycznym danego preludium, w tym koń-
czenia utworu na dźwięku finalis danej skali, niezależnie od teg, czy Mar-
cel Dupré konstrukcyjnie posługuje się kompletnym śpiewem chorałowym 
(jako cantus firmus), czy tylko fragmentem melodii. 

Faktura każdego utworu, stosownie do założeń właściwych dla neokla-
sycyzmu, jest polifoniczna i wykorzystuje różne techniki kontrapunktyczne, 
m.in. typowe dla muzyki okresu baroku (np. ścisłą imitację kanoniczną, za-
łożenia formalne fugi, snucie motywiczne etc.). Niemniej jednak kompozy-
tor nie stroni też od środków typowych dla muzyki mu współczesnej, nie 
tylko w ramach przyjętych zasad kształtowania formy, ale czasami chwilo-
wo zaburzając na etapie mikroformy plan konstrukcyjny.

Cały zbiór wykazuje podobieństwo do suity. W poszczególnych pre-
ludiach widać estetyczną analogię do gatunków typowych dla muzyki 
organowej przeznaczonej dla użytku liturgicznego francuskiego „złotego 
wieku” (części tzw. mszy organowej) lub niemieckiego preludium cho-
rałowego często grupowanego pod względem poszczególnych wariacji 
cantus firmus w partitę. Swoistą wskazówkę w zakresie analogii do gatun-
ków stosowanych w francuskiej muzyce organowej „złotego wieku” dają 
oznaczenia registracyjne podane przez kompozytora31. Pomimo że od epo-

30 Symbol katedry, na przykładzie twórczości Charlesa Tournemire’a, szeroko opi-
suje Bogusław Raba w artykule: Muzyczne katedry Charlesa Tournemire’a – Deux Fresques 
Symphoniques Sacrées pour orgue, op. 75 i 76, „Liturgia Sacra” 2019, 25 nr 1.

31 Jak wskazuje Tomasz Baranowski w opisie płyty Karola Gołębiowskiego: Złoty 
Wiek Muzyki Organowej – Karol Gołębiowski (Wydawnictwo Ars Sonora, 2022), dostępny 
pod adresem: https://dobreplyty.pl/produkt/zloty-wiek-muzyki-organowej-karol-go-
lebiowski_arso-cd-214 (dostęp: 1.07.2024): „Najczęściej praktykowane formy kompozy-
cji, wraz z typowymi registracjami sugerującymi jednocześnie zalecane zestawy głosowe, 
ukazywały się zazwyczaj w formie tzw. Livre d’orgue (Księga organowa). Tradycyjnie 
każde Livre d’orgue zaczynało się majestatycznym Plein jeu (pryncypały i mikstury), po 
nim rozbrzmiewała Fuga, wykonywana z użyciem głosów językowych. Po nich następo-
wały różne Récits, ukazujące poszczególne głosy solowe (Récit de nazard, de cromorne, 
de la voix humaine, etc.), Duo, Trio, Tierce en taille, Basse de trompette (cromorne) oraz 
finałowy Dialogue z użyciem na przemian Grand jeu (głosów języczkowych i cornetów) 
i typowych głosów solowych, jak Cornet, Cromorne czy Trompette”.

https://dobreplyty.pl/produkt/zloty-wiek-muzyki-organowej-karol-golebiowski_arso-cd-214
https://dobreplyty.pl/produkt/zloty-wiek-muzyki-organowej-karol-golebiowski_arso-cd-214


Jacek Janas42

ki baroku często dochodziło do wzajemnego przenikania pod względem 
stosowanych środków estetycznych sfery profanum i sacrum, szczególnie 
gdy kompozytorzy w utworach religijnych stosowali właściwe dla muzyki 
świeckiej formy lub środki, w omawianych 8 krótkich preludiach na tematy 
gregoriańskie Marcela Dupré nie można doszukać się odniesień do gatunków 
o wyraźnie świeckim charakterze. Paraleli, co zostało już zasygnalizowane 
przy krótkiej próbie charakterystyki stylu kompozytora, można doszukać 
się w  środkach i figurach stosowanych na etapie formalnego tworzenia 
improwizacji organowych, szczególnie tych spotykanych w błyskotliwych 
i wirtuozowskich toccatach.

Przy odniesieniu się do problematyki wykonawczej należy zauważyć, 
że Preludia mają charakter manuałowy. Kompozytor w kilku miejscach daje 
wskazówki co do możliwego użycia pedału w najniższym głosie. Dotyczy 
to głównie sytuacji użycia nuty burdonowej, na której podłożu rozwija się 
struktura wielogłosowa (przykład 1) lub podkreślenia melodii w najniż-
szym głosie za pomocą dodatkowych głosów sekcji pedału (przykład 2); 
w tym drugim przypadku jednak zawsze ad. lib. 

Przykład 1. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 1, t. 1–10

Przykład 2. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 2, t. 40–43



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 43

Rozpiętość materiału dźwiękowego wszystkich planów w każdym 
z utworów co do zasady przewiduje ich wykonanie jedynie przy użyciu ma-
nuałów. Powyższe wskazuje na zbieżność charakteru utworu z drobnymi 
utworami pisanymi przez wielu innych kompozytorów do użytku stricte li-
turgicznego lub mających charakter pedagogiczny32. 

Fakultatywne potraktowanie pedału może stanowić także nawiązanie 
do klasycznych gatunków muzyki organowej okresu „złotego wieku” w ra-
mach przyjętej, neoklasycznej formuły stylizacji dzieła muzycznego.

W kontekście miejsca Preludiów w przestrzeni wykonawczej należy 
zwrócić uwagę, że utwory te mają charakter sakralny i mogą być prze-
znaczone do użytku liturgicznego w formie preludium wprowadzającego 
dany śpiew lub postludium na motywach uprzednio wykonanego śpiewu. 
Rodzaj użytych śpiewów wyklucza stosowanie podczas mszy (przed refor-
mą liturgii wprowadzoną na Soborze Watykańskim II), gdyż żaden z utwo-
rów stanowiących inspirację Preludiów nie należy do Ordinarium missae lub 
Proprium missae.

Poniższa tabela obrazuje dobór i rodzaj materiału chorałowego będącego 
inspiracją kolejnych Preludiów w ramach całego zbioru. Jak wynika z przed-
stawionego zestawienia, liczba Preludiów nie jest przypadkowa, bowiem 
kompozytor podczas wyboru materiału posłużył się śpiewami opartymi na 
każdej z ośmiu skal kościelnych33. 

Śpiewy gregoriańskie użyte przez M. Dupré w cyklu Huit brefs Préludes sur des thèmes 
grégoriens pour orgue op. 45

Numer 
prelu-
dium

Tytuł śpiewu Forma Źródło
(ostatnie wydanie) Modus

1 2 3 4 5

1 Salve Regina Antyfona 
(tonus solemnis) Antiphonale monasticum34 I

2 Virgo Dei Genitrix Hymn Liber Usualis35 II

3 Pange lingua Hymn Graduale Romanum36 
Liber Usualis37 III

32 Z wielu przykładów wymienić można choćby L’Organiste, czyli zbiór 59 utwo-
rów na harmonium Césara Franka czy Vade-mecum de l’organiste Louisa Jamesa Alfreda 
Lefébure-Wély’ego.

33 G. Steed, The Organ Works of Marcel Dupré, Hillsdale, Pendragon Press, New York 
1999, s. 135.

34 Antiphonale monasticum, t. I, Abbaye de Solesmes, Solesmes 2005, s. 476.
35 Liber Usualis, Abbaye de Solesmes, Solesmes 1961, s. 1865.
36 Graduale Romanum, Abbaye de Solesmes, Solesmes 1961, s. 216.
37 Liber Usualis, s. 957.



Jacek Janas44

1 2 3 4 5

4 Sacris solemniis Hymn Graduale Romanum38

Liber Usualis39 IV

5 Alma Redemptoris Mater Antyfona 
(tonus solemnis) Antiphonale monasticum40 V

6 Ave verum Corpus Hymn (Varia) Liber Usualis41 VI

7 Lauda Sion 
(Ecce panis) Sekwencja Graduale Romanum42

Liber Usualis43 VII

8 Verbum supernum Hymn Graduale Romanum44 VIII

Poniższe zestawienie obrazuje kolejne incipity wyżej przedstawionych 
śpiewów gregoriańskich zapisany przez kompozytora za pomocą współ-
czesnej notacji muzycznej.

Przykład 3. Antyfona Salve Regina (M. Dupré, Huit brefs Préludes, Preludium 1, s. 245)

Przykład 4. Hymn Virgo Dei Genitrix (M. Dupré, Huit brefs Préludes, Preludium 2, s. 4)

 
Przykład 5. Hymn Pange lingua (M. Dupré, Huit brefs Préludes, Preludium 3, s. 7)

38 Graduale…, s. 153.
39 Liber Usualis, s. 920.
40 Antiphonale…, s. 472.
41 Liber Usualis, s. 1856.
42 Graduale…, s. 315.
43 Liber Usualis…, s. 945.
44 Graduale Romanum, Sumptibus et Typis Friderici Pustet, Vatican 1908, s. 125.
45 Incipit każdego z użytych śpiewów w notacji współczesnej jest cytowany w wyda-

niu nutowym bezpośrednio przed każdym z preludiów zbioru.



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 45

 
Przykład 6. Hymn Sacris solemniis (M. Dupré, Huit brefs Préludes, Preludium 4, s. 8)

 
Przykład 7. Antyfona Alma Redemptoris Mater (M. Dupré, Huit brefs Préludes, Prelu-
dium 5, s. 10)

 
Przykład 8. Hymn Ave verum Corpus (M. Dupré, Huit brefs Préludes, Preludium 6, s. 12)

 
Przykład 9. Sekwencja Lauda Sion (Ecce panis) (M. Dupré, Huit brefs Préludes, Prelu-
dium 7, s. 14)

 
Przykład 10. Hymn Verbum supernum (M. Dupré, Huit brefs Préludes, Preludium 8, s. 16)

INSPIRACJA GREGORIAŃSKA ORAZ SPOSOBY ROZWIJANIA  
I PRZETWARZANIA MATERIAŁU CHORAŁOWEGO  

W POSZCZEGÓLNYCH UTWORACH CYKLU

Co zasygnalizowano już wcześniej, pierwsze preludium, którego mo-
tywiczną inspiracją jest antyfona Salve Regina, należy do tych utworów 
cyklu, które pod względem stylu i estetyki mają zdecydowanie charakter 
eklektyczny, stanowiący syntezę pierwiastków współczesnych kompozy-
torowi ze zdecydowanie mniejszym (niż np. w preludiach 5–7) udziałem 
czynnika klasycznego. 



Jacek Janas46

Kluczowym elementem tego utworu jest modalna kolorystyka harmo-
niczna w skali doryckiej dzięki zastosowaniu już w pierwszych taktach bur-
donu na dźwięku finalis (przykład 1). Stanowi to punkt wyjścia do dalszego 
rozwijania kolorystycznego w ramach wyraźnie polifonizowanej faktury 
utworu (a nawet polifonicznej w pierwszych 10 taktach, gdzie mamy do 
czynienia z quasi-fugato, we wszystkich trzech głosach, jednak bez zacho-
wania stosunku kwintowego pokazu tematu już w trzecim głosie). Celem 
kompozytora było zapewne uzyskanie ciemnego i głęboko przestrzennego 
kolorytu tego preludium, symbolizującego wnętrze katedry, w kontekście 
inspiracji nie tyle tekstem, ile melodią antyfony (tonus solemnis) i jej modu-
sem. Do tego celu idealnie nadaje się incipit antyfony ze względu na jego 
specyficzną budowę, który jest materiałem tworzącym temat i będącym 
podstawą ewolucji.

Sam temat można podzielić na dwie części, z których najważniejszą 
jest charakterystyczny motyw czołowy będący fragmentem melodii odpo-
wiadającej słowu Salve. W dalszym przebiegu utworu bywa on samodziel-
nie wprowadzany na zasadach jednorodnej frazy (przykład 11) lub wyko-
rzystywany jako element konstrukcyjny continuum melodycznego w głosie 
najwyższym (przykład 12). 

Przykład 11. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens, Preludium 1, t. 27–31

Przykład 12. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens, Preludium 1, t. 11–15

Druga część tematu, odzwierciedlająca motyw melodyczny kolejnej czę-
ści incipitu antyfony do słów Regina, traktowana na wstępie przy kolejnych 
pokazach w sposób swobodny, przekształcany, w dalszym przebiegu utwo-
ru jest nierzadko skracana. Sam temat wprowadzony jest z opóźnieniem po 
pauzie w słabej części taktu, aby uwypuklić ów symboliczny skok kwinty na 
dźwięk, który jest tonus finalis antyfony (druga sylaba słowa Salve).



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 47

Kolorystyka, będąca pochodną właściwości brzmieniowych stosowa-
nej harmoniki modalnej, jest też tym elementem utworu, który korespon-
duje z neoklasyczną inspiracją muzyką liturgiczną „złotego wieku”. Kom-
pozytor stylizuje harmonikę modalnie, unika gwałtownych zmian centrów 
harmonicznych, nawet przy wykorzystaniu tematu progresyjnie przy mo-
dulacjach jedynie w obrębie najbliższych tonacji w stosunku kwinty lub 
kwarty. Przy prowadzeniu melodii, szczególnie w głosie najwyższym, 
kontrapunkt w pozostałych głosach ma wywoływać wrażenie przesunięć 
paralelnych. Taka koordynacja planów melodycznych, gdzie głos najwyż-
szy przesuwa się z opóźnieniem w stosunku do paraleli planu akompaniu-
jącego, nadaje dziełu specyficznie wolną motorykę (przykład 12). Jest to 
szczególnie istotne z uwagi melodykę quasi-chorałową głosu najwyższego, 
której celem jest konstruowanie symboliczne zdań wznoszących się i opa-
dających, analogicznie jak przy prowadzeniu melodii chorału. 

W połączeniu z sugerowaną registracją utworu – „Fonds 8’ i 4’”, czy-
li zestawem głosów mających barwę raczej ciemną, głęboką, szczególnie 
w niskim rejestrze, uwypuklenia nabiera ów symboliczny charakter dzie-
ła, mający sprawiać na słuchaczu wrażenie powolności, monumentalności, 
modlitewnego skupienia. Właśnie taki charakter kolorystyczny prezento-
wany był przez gatunek Fond d’orgue właściwy dla wspominanej szkoły 
francuskiej okresu klasycznego46.

Istotą drugiego preludium cyklu, przybierającego formę toccatową, jest 
harmoniczna formuła figuracyjna, będąca podstawą ewolucyjnej zasady 
kształtowania materiału każdej z wyodrębnionych części w układzie okre-
sowym. W tym wypadku mamy do czynienia z figuracją, która decyduje 
o podstawowym wyrazie dzieła, gdyż ogranicza się do akompaniamentu, 
na którego tle umieszczona jest melodia o bardzo ostrym rozczłonkowaniu 
na motywy lub frazy47, w tym wypadku melodia oparta na hymnie ku czci 
Najświętszej Maryi Panny Virgo Dei Genitrix. 

Na poziomie makroformy w utworze możemy wyraźnie wyróżnić trzy 
fazy rozwojowe, pozostające ze sobą w zależności okresowej, różnicowa-
nej rozmieszczeniem planów brzmieniowych akompaniamentu figuracyj-
nego i na jego tle cytatów melodii chorałowej, na zasadzie kontrastowej, 
i połączone krótkimi dwutaktowymi łącznikami. W pierwszej (takty 1–17) 
i drugiej fazie (takty 20–37) mamy do czynienia z horyzontalnym przebie-
giem figuracji (przykład 13), w trzeciej fazie (takty 40–62) z przebiegiem wer-
tykalnym. 

46 Dla przykładu Fond d’orgue Louisa Marchanda (Pièces Choisies pour l’Orgue, ed. 
Alexandre Guilmant, A. Durand & Fils, Paryż 1901).

47 J. Chomiński, K. Wilkowska-Chomińska, Formy muzyczne, t. I…, s. 375.



Jacek Janas48

Przykład 13. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 2, t. 10–18

Budowa akompaniamentu figuracyjnego w tym preludium ma kształt 
figuracji melodycznej w pierwszej i drugiej fazie oraz akordowej w trzeciej. 
Kompozytor buduje akompaniament figuracyjny jednak na czysto brzmie-
niowych środkach wyrazu o charakterze kolorystycznym, z wykorzystaniem 
modalnego charakteru materiału harmonicznego wynikającego z centrum 
tonalnego właściwego dla skali hypodoryckiej, oczywiście z drobnymi wy-
chyleniami, często związanymi z cytowaniem melodii chorału w transpozy-
cji lub konieczności wprowadzenia łącznika. Na marginesie należy wskazać, 
że eksponowanie melodii chorału w transpozycji, czyli nie w stosunku in-
terwałowym właściwym dla tonus finalis (w tym preludium jest to dźwięk e), 
odbywa się z modyfikacją przebiegu interwałowego melodii chorału (przy-
kład 13). Jest to zabieg celowy, wykorzystujący współczesną kompozytoro-
wi (szczególnie na gruncie improwizacji) technikę kontrastu kolorystyczne-
go użycia motywu, przy zachowaniu jego rytmicznych właściwości. Stąd 
i konieczność wychyleń harmonicznych przy przebiegu akompaniamentu.

W pierwszej fazie figuracja prowadzona jest w głosie wyższym, a cyto-
wanie melodii chorału przebiega w głosie niższym (przykład 13). W dru-
giej fazie następuje płynna zamiana położenia planów (przykład 14).

Przykład 14. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 2, t. 27–35



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 49

W trzeciej fazie kompozytor zagęszcza fakturę utworu do 4 głosów. 
Akompaniament figuracyjny prowadzony jest w dwóch głosach środko-
wych, w kształcie akordowym, z zachowaniem odległości sekstowych. 
Uwagę zwraca prowadzenie materiału chorałowego przez dwa głosy krań-
cowe, na dodatek przekształcanego na zasadzie stretta w ruchu prostym 
(przykład 15) oraz w augmentacji raz na końcu utworu, co ma eksponować 
jedyny raz w przebiegu całego utworu melodię ostatniego wersetu hymnu 
(do słów: viscera factus).

Przykład 15. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 2, t. 40–47

Jak już wskazano, kompletny materiał melodyczny zwrotki hymnu 
Marcel Dupré wprowadza tylko raz, w trzeciej fazie, w części końcowej. 
W pozostałym zakresie posługuje się fragmentem melodii obejmującym 
dwa pierwsze wersety (Virgo Dei Genitrix, quem totus non capit orbis).

Wskazówka registracyjna utworu – Grand choeur, oraz określenie tempa 
– Allegro vivace, sugeruje analogię z finałowym gatunkiem barokowej partity 
organowej: Dialogue (Grand Jeu). Jednakże należy ten związek potraktować 
dość luźno, gdyż z perspektywy formy drugie preludium bardziej przypo-
mina dwudziestowieczną toccatę figuracyjną48. Więcej podobieństw do tego 
gatunku w ujęciu neoklasycznym wykazuje ostatnie z Preludiów.

Kolejne preludium cechuje się już wprost budową właściwą dla okresu 
baroku – jest to forma trzygłosowej przygrywki chorałowej. To pierwsze 

48 Jak wskazuje J. D. Barrera w dysertacji La musique pour orgue en france à l’âge 
Classique (Université de Strasbourg, Strasbourg 2017) struktura formalna Grand Dialogue 
nie podlega ściśle ustalonemu schematowi. Ramy strukturalne w wielu przypadkach są 
podobne do tych z Ouverture à la française, jednak nie jest to regułą, bo wiele z przykła-
dów tego typu utworów zaczyna się bezpośrednio w tempie Allegro lub przyjmują inne 
rozwiązania formalne (fugato, technika wariacyjna etc.).



Jacek Janas50

z dwóch preludiów, gdzie kompozytor decyduje się ma użycie pełnej me-
lodii chorałowej w charakterze cantus firmus, w głosie środkowym. To im-
plikuje oczywistą analogię z praktyką opracowań chorałowych właściwą 
dla szkoły północnoniemieckiego baroku, gdzie jedna z form przygrywki 
chorałowej charakteryzowała się użyciem głosów kontrapunktujących can-
tus firmus w imitacji49. W przypadku tego trzeciego preludium kompozytor 
zastosował technikę barokowego snucia motywicznego, która dopuszcza 
bardziej swobodne przetwarzanie motywów w głosach kontrapunktują-
cych niż to wynikające z zasad ścisłej imitacji50. 

Motyw podlegający przetwarzaniu jest często spotykany u wielu kom-
pozytorów51 i składa się z figury będącej następstwem trzech dźwięków, 
rozpoczynającej się na słabej części taktu, przy czym drugi dźwięk, który 
jest powtórzeniem pierwszego, jest akcentowany i powoduje wyrazowe 
uwypuklenie ruchu wstępującego lub zstępującego (w zależności od kie-
runku). Kompozytor na poziomie mikroformy nie tylko rozwija ten mo-
tyw poprzez przekształcenia polifoniczne, ale także modyfikuje strukturę 
interwałową lub łączy w dłuższą frazę kontrapunktyczną (przykład 16).

Przykład 16. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu- 
dium 3, t. 1–8

Cantus firmus, którym jest hymn Pange lingua, charakterystyczny z uwa-
gi na względnie izometryczną – sylabiczną budowę rytmiczną, w swoim 
całościowym przebiegu podlega modyfikacjom czasowym poprzez wy-
dłużanie wartości rytmicznych (przykład 16, t. 6–7, przykład 17, t. 17–18, 
oznaczono czerwoną ramką).

49 J. Chomiński, K. Wilkowska-Chomińska, Formy muzyczne, t. I…, s. 465.
50 A. Frączkiewicz, F. Skołyszewski, Formy muzyczne, t. II, PWM, Kraków 1988, s. 33.
51 Występuje wielokrotnie u J. S. Bacha, choćby w Wariacjach Golbergowskich BWV 

988 (wariacja XV – Canone alla quinta in moto contrario) czy w Das Wohltemperierte 
Clavier, t. II (temat fugi XXI B-dur, BWV 892).



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 51

Przykład 17. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 3, t. 17–20

O ile konstrukcja planu harmonicznego nie odbiega zdecydowanie od 
tej stosowanej we wszystkich Preludiach, ciekawym rozwiązaniem jest koń-
cowa kadencja, w której pomiędzy przebiegiem budowanym na podstawie 
funkcji na stopniach repercusio i finalis, kompozytor używa jeszcze przejścia 
z użyciem siódmego stopnia modusu (przykład 17).

Registracja utworu (Flûte 8’) kieruje nas z kolei w stronę francuskie-
go baroku i gatunku Concert de flûtes, stanowiącego pogodną ekspozycję 
brzmień fletowych poszczególnych sekcji instrumentu.

Preludium 4 jest drugim utworem cyklu, gdzie kompozytor wykorzy-
stuje śpiew gregoriański jako cantus firmus. Melodia hymnu Sacris solemniis 
(Panis angelicus) podobnie jak w preludium 3 traktowana jest luźno pod 
względem rytmicznym. Dupré, cytując śpiew gregoriański, w najwyższym 
głosie często skraca wartości rytmiczne przebiegu melodycznego danego 
wersetu hymnu w stosunku do wartości rytmicznych użytych w zdaniu 
wcześniejszym. Na przykład cantus firmus obejmujący słowa incipit – Sacris 
solemniis prowadzi kompozytora w wartościach półnutowych, by dalszy 
fragment melodii, do słów juncta sint gaudia, kontynuować w wartościach 
ćwierćnutowych (przykład 18).

Przykład 18. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 4, t. 1–8



Jacek Janas52

Pomimo ewidentnej zbieżności formalnej, bowiem zarówno prelu-
dium 3, jak i 4 to przygrywki chorałowe, istotną różnicę pomiędzy nimi 
stanowi rodzaj stosowanej faktury polifonicznej. Dupré w preludium 4 
na poziomie makroformy posługuje się typem polifonii kontrastowej, 
gdzie czynnikiem kontrastu jest rytm, a konkretnie różnica wartości ryt-
micznych różnych głosów całego układu52. Długim półnutowym i ćwierć-
nutowym wartościom linii cantus firmus kompozytor przeciwstawia  
puls ósemkowy głosu najniższego o jednolitych wartościach (niekiedy 
podejmowany przez linię kontrapunktującą cantus firmus w głosie środko-
wym), dodatkowo wpływający na motorykę całego utworu. Melodia pro-
wadzona w głosie środkowym poprzez opóźnienia stanowi kontrapunkt 
w ujęciu rytmicznym i jednocześnie uzupełnia harmonicznie cantus 
firmus, tworząc napięcia harmoniczne dzięki dysonansom przejściowym 
(przykład 18)53. 

Warstwa harmoniczna preludium jest oparta na plagalnej skali hy-
pofrygijskiej. Marcel Dupré potęguje charakterystyczną dla harmoniki 
modalnej kolorystykę poprzez budowanie przebiegu harmonicznego 
niemal bez wychyleń modulacyjnych. Wyjątek stanowi tylko wynikające 
zresztą z przebiegu melodii śpiewu gregoriańskiego obniżenie siódmego 
stopnia. W zestawieniu z linearnym czynnikiem polifonicznym pozwala 
to konstruować plan harmoniczny w obrębie poszczególnych stopni mo-
dusu w sposób ubogacony o dysonujące dźwięki dodatkowe, co wywo-
łuje wrażenie stosowania środków właściwych kolorystyce tzw. impre-
sjonizmu.

Zupełnie odmienny charakter ma preludium 5. Jego forma zbliżona 
jest gatunku Récit (Cromorne, Cornet, Voix humaine) występującego we fran-
cuskiej muzyce organowej „złotego wieku”, wyrażającego podstawowy 
element estetyczny, jakim był styl liryczny. Przejawia się głównie w utwo-
rach, w których jeden głos (najczęściej najwyższy) jest uprzywilejowany 
i pełni rolę solową54. Pozostałe głosy przejawiają tendencję statyczną, słu-
żącą utrzymaniu tła harmonicznego dla ewolucji czynnika melodycznego 
w głosie solowym.

52 A. Frączkiewicz, F. Skołyszewski, Formy muzyczne, t. II…, s. 219.
53 Najpiękniejsze przykłady tożsamego koncepcyjnie zastosowania polifonii kontra-

stowej widzimy w wielu utworach J. S. Bacha, nie tylko organowych, ale także w wiel-
kich dziełach oratoryjno-kantatowych, czego najdoskonalszym przykładem jest chór 
otwierający III część Mszy h-moll BWV 232 – Credo in unum Deum.

54 J. D. Barrera, La musique pour orgue en france à l’âge Classique, Université de Stras-
bourg, Strasbourg 2017, s. 251.



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 53

Czynnikiem pozwalającym odróżnić źródło inspiracji formalnej, jakim 
jest muzyka francuska w tym preludium, od podobnego w budowie pre-
ludium chorałowego z kolorowanym cantus firmus, typowego dla szkoły 
północnoniemieckiej, jest sposób prowadzenia głosu solowego. W przeci-
wieństwie do wzorca północnoniemieckiego francuska estetyka Récit reali-
zowana była przez prowadzenie głosu solowego w wartościach prostych, 
zaś bogatą ornamentykę zapewniały wskazania ozdobników i koloratura 
improwizowana wynikająca z praktyki wykonawczej (m.in. zaczerpnięta 
z muzyki klawesynowej) (przykład 19). W estetyce północnoniemieckiej, 
szczególnie u Bacha i Buxtehudego, obserwujemy upiększanie cantus fir-
mus poprzez budowanie melizmatycznych przebiegów, nierzadko o kon-
trapunktycznym charakterze w stosunku do planu akompaniującego, 
rozdrabnianie wartości i uzupełnianie przebiegu melodii o dźwięki przej-
ściowe etc. 

Przykład 19. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 5, t. 1–13

Czynnik modalny uwidacznia się jedynie w ramach budowy przebie-
gu melodycznego głosu solowego z wykorzystaniem skali lidyjskiej i wy-
nika oczywiście z zapisu melodii antyfony Alma Redemptoris Mater (tonus 
solemnis). Wartości rytmiczne poszczególnych dźwięków w ramach cyto-
wanych fragmentów śpiewu gregoriańskiego ulegają swobodnej modyfi-
kacji i są w pełni podporządkowane inwencji kompozytora. Marcel Dupré 
nie używa śpiewu w całości, a jedynie wykorzystuje materiał melodyczny 
niektórych wersetów (pogrubiono): 



Jacek Janas54

Alma Redemptoris Mater,
quæ pervia cæli Porta manes,
et stella maris, succurre cadenti,
Surgere qui curat, populo: tu quæ genuisti,
Natura mirante, tuum sanctum Genitorem,
Virgo prius ac posterius, Gabrielis ab ore
Sumens illud Ave, peccatorum miserere.

Materiał chorałowy jest przedzielony frazami niemającymi swojego źró-
dła w antyfonie (przykład 19).

Plan harmoniczny akompaniamentu prowadzony jest na podstawie 
zasad właściwych dla systemu dur-moll. Kompozytor w niektórych miej-
scach poddaje przebieg planu silnej chromatyzacji każdego głosu. Zapewne 
związane jest to ze specyfiką skali lidyjskiej, która z obniżonym czwartym 
stopniem jest tożsama z przebiegiem skali majorowej w systemie tonalnym.

Kompozytor powraca do idei silnego eksponowania kolorystyki cha-
rakterystycznej dla harmoniki modalnej w kolejnych dwóch preludiach 
cyklu. W tym celu sięga po formy polifoniczne stricte imitacyjne, w przy-
padku preludium 6 – kanon, a w przypadku preludium 7 – fugę. W oby-
dwu przypadkach inspiracja chorałowa dotyczy zarówno sposobu użycia 
materiału tematycznego, jak i zasad kształtowania faktury polifonicznej 
w oparciu o liczne modalizmy55. 

W preludium 6 przy sposobie koordynacji planów ponownie mamy do 
czynienia z polifonią kontrastową56. Melodia hymnu eucharystycznego Ave 
verum Corpus jest eksponowana w stałych i długich wartościach w dwu-
głosowym quasi-kanonie in recto w kwincie prowadzonym w pierwszym 
i drugim głosie. Ścisłość imitacji kanonicznej jest zaburzona przez swobod-
ne traktowanie przez kompozytora opóźnienia prezentacji kolejnego głosu 
(opóźnienia jedno- lub dwutaktowe) (przykład 20). 

Polifonicznym kontrastem są dwa kontrapunktujące figuracyjnie głosy 
niższe. Taki układ wykazuje analogię do tzw. basso passaggiato, co sprawia, 
że kanon jest jednocześnie formą figuracyjną57. Przebieg głosów kontrapunk-
tujących oparty jest konstrukcyjnie na podlegającej przekształceniom polifo-
nicznym (odwrócenie, rak) jednotaktowej, składającej się z trzech dźwięków 
figurrze, która w trzecim głosie rozpoczyna utwór (przykład 20).

55 Marcel Dupré wykłada zasady prowadzenia imitacji w systemie modalnym 
w mającym charakter krótkiej rozprawy teoretycznej wstępie do 4 Fugues modales 
op. 63.

56 Jak wskazują J. Chomiński i K. Wilkowska-Chomińska: „Technika kanoniczna nie 
zawsze decyduje o formie utworu. Często jest ona podporządkowana jakiejś nadrzędnej 
zasadzie architektonicznej”, Formy muzyczne, t. I…, s. 414.

57 J. Chomiński, K. Wilkowska-Chomińska, Formy muzyczne, t. I…, s. 418.



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 55

Przykład 20. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 6, t. 1–23

W zakresie konstrukcji formy utwór wykazuje duże podobieństwo do 
znanego chorału J. S. Bacha In dulci jubilo BWV 608, z tą różnicą, że u Bacha 
obydwa dwugłosowe plany kontrastujące prowadzone są w ścisłym kano-
nie in motu recto.

Warto zwrócić również uwagę na to, że po raz kolejny kompozytor 
nie wykorzystuje pełnej melodii chorałowej i pomija materiał melodyczny 
odpowiadający wersetom: Vere passum, immolatum in cruce pro homine; Esto 
nobis praegustatum mortis in examine; O Iesu fili Mariae.

Niezwykle istotna pod względem wzmocnienia symboliki płynącej 
z konstrukcji polifonicznej jest sugerowana registratura utworu. Dzieli ona 
również utwór na dwa plany, tym razem pod względem barwy. Imitacja 
kanoniczna w manuale I realizowana jest z użyciem głosu Voix céleste ma-
jącego specyficzną, eteryczną barwę, wynikającą ze zjawiska dudnień aku-
stycznych. Warstwa kontrapunktyczna realizowana jest na II manuale z uży-
ciem delikatnego głosu Salicjonal, o lekkim, smyczkującym spektrum barwy. 
Połączenie kolorystyki modalnej z delikatną, drgającą warstwą brzmieniową 
uwypukla wrażenie wzniosłości, zatrzymania, niebiańskiej harmonii i upo-
rządkowania.

Podobny problem symboliki kolorystycznej na gruncie połączenia 
technik polifonicznych, harmoniki modalnej i barwy instrumentu można 
zaobserwować w preludium 7. Pod względem tych elementów nawiązu-
je ono wprost do tradycji francuskiej szkoły organowej „złotego wieku”. 
Występująca w ramach suity (Livre d’orgue) lub mszy organowej niewiel-



Jacek Janas56

kich rozmiarów zwięzła fuga (Plein Jeu58), oparta tematycznie na materiale 
chorałowym, wprowadzała estetykę uroczystego sacrum, symbol chórów 
anielskich i dostojeństwa.

Taki charakter ma preludium 7 będące trzygłosową fugą, której temat sta-
nowi materiał melodyczny fragmentu sekwencji na uroczystość Bożego Ciała, 
Lauda Sion Salvatorem, wykonywany nierzadko w sposób autonomiczny jako 
hymn ku czci Najświętszego Sakramentu – Ecce Panis Angelorum. Sam temat 
czterotaktowy skonstruowany jest w sposób typowy dla zasad określających 
właściwości rytmiczne tematu – rozpoczęcie na słabej części taktu. 

Konstruując kontinuum polifoniczne, Marcel Dupré zachowuje wszyst-
kie istotne cechy fugi. Obok ekspozycji utwór ma jeszcze dwa przeprowa-
dzenia tematu oddzielone łącznikami59, pierwsze niekompletne, drugie 
nadkompletne. Kompozytor stosuje też dwa rodzaje przekształceń tematu: 
augmentację i stretto (przykład 21).

Przykład 21. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 7, t. 37–56

Kompozytor zachowuje również reguły komponowania fugi na pod-
stawie skal modalnych60. Stąd odpowiedzi mają charakter realny, wychy-

58 Gatunek charakteryzujący się specyficzną registraturą piramidy pryncypałowej 
i wielochórowych mikstur, w odróżnieniu od gatunków wyróżniających się użyciem 
głosów językowych (Trompette 8’, Clarion 4’), również formalnie zbudowanych jako 
fuga (np. Fugue sur la Trompette ze zbioru Messe à l’usage des Couvents F. Couperina).

59 W łączniku kompozytor wykorzystuje jako odrębny, zstępujący, oparty na trzech 
dźwiękach motyw, będący fragmentem tematu (melodycznie do słów Angelorum).

60 Wyrażone w przywołanym wcześniej wstępie do 4 Fugues modales op. 63, takie 
jak: temat musi zawierać wszystkie stopnie wybranego modusu, aby uniknąć jakichkol-



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 57

lenia modulacyjne są niewielkie, a transpozycja tematu przy kolejnych po-
kazach nie powoduje zmiany planu harmonicznego w granicach modusu.

Ciekawym zjawiskiem wynikającym tylko z konstruowania przebiegu 
polifonicznego z wykorzystaniem skali modalnej jest układ wzajemnego 
położenia dźwięków linii melodycznych każdego głosu w stretcie, przy-
wołujący na myśl technikę fauxbourdon (przykład 21).

Zwieńczeniem zbioru jest preludium 8, pod względem formalnym sta-
nowiące błyskotliwą toccatę figuracyjną, wykonywaną na pełnym brzmie-
niu organów (Tutti). Jak zostało to już zasygnalizowane wcześniej, pomi-
mo wspólnej cechy konstrukcyjnej, jaką jest figuracja, właśnie preludium 
8, w przeciwieństwie do preludium 2, wykazuje więcej cech wspólnych 
z gatunkiem Grand Jeu (z reguły w formie dialogu – Grand Dialogue).

Po pierwsze, to właśnie materiał chorałowy, a w zasadzie figury tworzo-
ne z fragmentów melodii hymnu Verbum supernum prodiens są podstawowym 
czynnikiem konstrukcyjnym i wyrazowym, a także odpowiadają za motory-
kę i ewolucję całego materiału utworu. Mamy tu ewidentnie do czynienia 
z figuracją melodyczną. Fragment incipit jest też podstawą motywu czoło-
wego, który pojawia się w miejscach rozczłonkowania utworu i oddziela po-
szczególne z 3 faz jego przebiegu61. 

Figuracja jest też elementem determinującym plan harmoniczny utworu. 
Dla uwypuklenia wejścia poszczególnych figur pojawiają się akordy (przy-
kład 22), które następnie harmonicznie wzmacniają aktywność czynnika me-
lodycznego, co jest szczególnie widoczne w pierwszej fazie utworu (takty 1–9). 

Przykład 22. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 8, t. 1–7

wiek niejasności co do stosowanej skali, temat nie może zawierać alteracji z wyjątkiem 
podwyższenia dźwięku F i obniżenia dźwięku H, wszelkie związki pomiędzy tonacjami 
musza wynikać z przebiegu modusu etc.

61 J. Chomiński, K. Wilkowska-Chomińska, Formy muzyczne, t. I…, s. 397.



Jacek Janas58

W drugiej fazie (takty 10–28) kompozytor dodatkowo wprowadza me-
lodię chorału dla kontrastu na tle planu figuracyjnego, której zadaniem jest 
jednocześnie współtworzenie planu harmonicznego (przykład 23).

Przykład 23. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 8, t. 14–17

Faza trzecia (takty 29–63) charakteryzuje się silnym oparciem planu fi-
guracyjnego na tle rytmicznego planu akordowego i przeplataniem epizoda-
mi kontrastowymi rytmicznie.

Po drugie, konstrukcyjnie w przypadku preludium 8 mamy do czynie-
nia z techniką dialogowania, wprawdzie nie pomiędzy dwoma warstwa-
mi barwowymi instrumentu, jak to ma miejsce utworach reprezentujących 
francuską szkołę „złotego wieku”, ale pomiędzy stosowanymi odcinkami 
skali o różnej wysokości, co w przypadku brzmienia Tutti prowadzi rów-
nież do kontrastu na poziomie barwy. Dialog planu figuracyjnego nie tylko 
odbywa się poprzez płynne przechodzenie figuracji pomiędzy poszczegól-
nymi rejestrami, ale również w dalszej części utworu figuracja odbywa się 
jednocześnie w dwóch głosach w różnych rejestrach (przykład 24).

Po trzecie, podobnie jak w przypadku barokowego Grand Dialogue, 
w ramach budowy okresowej pojawiają się odcinki lub zdania silnie kon-
trastujące rytmicznie, o charakterze majestatycznym, gdzie figurację za-
stępuje układ wertykalny, akordowy, o długich wartościach rytmicznych, 
mający za zadanie zmianę motoryki odcinka (przykład 24).

W przeciwieństwie do poprzednich części cyklu, w ostatnim preludium 
zredukowana jest formotwórcza rola modusu w konstrukcji planu harmo-
nicznego i elementów temu działaniu pochodnych, jak budowanie kolory-
stycznych środków wyrazu. Kompozytor na gruncie harmoniki akordowej 
sięga po środki wynikające z rozpadu systemu dur-moll, jako właściwe 
neoklasycyzmowi XX w., i przy próbie zachowania centrum tonalnego, 
przy harmonizowaniu kolejnych figur (nierzadko w transpozycjach lub ze 
zmodyfikowanym przebiegiem interwałowym), buduje następstwa werty-
kalne w oparciu o materiał wszystkich 12 dźwięków wewnątrz oktawy62. 

62 Zjawisko to opisują J. Chomiński, K. Wilkowska-Chomińska w: Formy muzyczne, 
t. I…, s. 400.



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 59

Uproszczenie konstrukcji funkcyjnej ma miejsce w odcinkach kontrastują-
cych o charakterze akordowym.

Przykład 24. M. Dupré, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue, Prelu-
dium 8, t. 47–63

PODSUMOWANIE

Inspiracja chorałem gregoriańskim była we Francji w okresie fin de 
siècle i pierwszych dekad XX w. głównym i najważniejszym źródłem po-
szukiwań nowego i unikatowego języka muzycznego. Owa inspiracja na 
gruncie francuskiej muzyki organowej zajmuje miejsce szczególne. Chorał 
gregoriański odświeża zmęczone estetyką romantyczną umysły kolejnego 
pokolenia organistów i staje się w tym czasie nie tylko podstawą materiało-
wą nowych kompozycji, ale i siłą napędową dla wykształcenia się nowych 
prądów estetycznych i środków muzycznego wyrazu, wyróżniających 
zresztą muzykę francuską.

Na tle przywrócenia roli chorału gregoriańskiego w muzyce organowej 
twórczość Marcela Dupré, jak to już wskazano w niniejszej pracy, zajmuje 
miejsce szczególne. W jego dziełach, nie tylko kompozytorskich zresztą, 
ale też improwizowanych, inspiracja chorałem ma charakter nowatorski. 
Najbardziej zauważalnym następstwem inspiracji gregoriańskiej jest to 
związane z wykorzystaniem materiału chorałowego, który stanowi pod-
stawę swoistej rewolucji w zakresie niemal każdego elementu dzieła mu-
zycznego. Na gruncie harmoniki dostrzegamy rozluźnienie funkcyjnych 
związków akordowych systemu tonalnego, naturalnych dla języka muzyki 
organowej, i wykorzystanie modalności jako punktu wyjścia do tworze-



Jacek Janas60

nia nowych struktur harmonicznych. Z kolei melodyka opiera się nie tyl-
ko na samym użyciu materiału czerpanego z śpiewów gregoriańskich, ale 
również analogicznej dla konstrukcji melodii chorału organizacji materiału 
dźwiękowego przy tworzeniu autonomicznych linii melodycznych. Choć 
punktem wyjścia kompozytora jest stosowanie faktury polifonicznej, moż-
na dostrzec proces fakturalnego zagęszczania, stosowania paraleli i dia-
gonalnego wyodrębniania planów brzmieniowych. Szczególne miejsce 
zajmuje też kolorystyka, nie tylko w aspekcie korzystania z palety barw 
instrumentu, ale – co nowe – budowana w oparciu o modalizm występują-
cy na gruncie harmoniki i melodyki.

Widoczne jest także zwrócenie się szczególnie w kierunku renesansu 
lub baroku, kiedy to chorał był elementem kreacyjnym, ale nie poprzez 
jałowe i akademickie podejście do dawnych epok (komponowanie „dans 
le style Bach” lub z użyciem tradycyjnych środków, nadal operując w es-
tetyce symfonicznej romantyzmu), raczej dzięki subtelnej próbie zrozu-
mienia istoty i kształtu muzyki kompozytorów francuskiego „złotego 
wieku” czy innej szkoły narodowej i budowanie na tej podstawie nowej 
estetyki, wzbogaconej o te elementy, które są wynikiem owej „modalnej” 
rewolucji.

Najmniej zauważalnym następstwem inspiracji chorałowej jest deter-
minizm wyjścia poza wymiar zmysłowego i realnego pojmowania treści 
muzycznej. To szukanie osobistego przeżycia i próba wyrażenia nieoczy-
wistych, trudnych do opisania treści, transcendentalnych idei, wykraczają-
cych poza granice poznania zmysłowego. Ten ruch, który zapoczątkował 
Debussy, w tym wypadku oddający tajemnicę sacrum, znajduje szczególne 
miejsce we wnętrzu świątyni, a w muzyce organowej ujawnia się w sposób 
oczywisty zdecydowanie łatwiej.

Wszystkie następstwa inspiracji chorałowej, tak specyficzne dla muzyki 
organowej francuskiego kręgu kulturowego, można z pewnością zaobser-
wować w twórczości Marcela Dupré, w tym w zbiorze Huit brefs Préludes sur 
des thèmes grégoriens op. 45.

BIBLIOGRAFIA

Archiwalia
Antiphonale monasticum, t. I, Abbaye de Solesmes, Solesmes 2005.
Graduale Romanum, Abbaye de Solesmes, Solesmes 1961.
Graduale Romanum, Sumptibus et Typis Friderici Pustet, Vatican 1908.
Liber Usualis, Abbaye de Solesmes, Solesmes 1961.



„Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens” op. 45 Marcela Dupré... 61

Opracowania
Barrera Juan David, La musique pour orgue en france à l’âge Classique, Université de Stra-

sbourg, Strasbourg 2017.
Chomiński Józef, Wilkowska-Chomińska Krystyna, Formy muzyczne, t. I: Teoria formy. 

Małe formy instrumentalne, PWM, Kraków 1983.
Cooonlly David, The Influence of Plainchant on French Organ Music after the Revolution, 

Doctoral Thesis, Technological University, Dublin 2013.
Dries Daniel Michael, Marcel Dupre – the culmination of the french symphonic organ tradition, 

PhD thesis, University of Wollongong, Wollongong 2005.
Frączkiewicz Aleksander, Skołyszewski Franciszek, Formy muzyczne, t. I, PWM, Kra-

ków 1988.
Frączkiewicz Aleksander, Skołyszewski Franciszek, Formy muzyczne, t. II, PWM, Kra-

ków 1988.
Harr Sarah Catherine, Liturgical Reform and Liturgical Organ Music: The Organ Magnifi cats 

of Jehan Titelouze and Marcel Dupre, Electronic Theses and Dissertations, University 
of Memphis Repository, Memphis 2012.

Hiley David, Western Plainchant, A Handbook, Clarendon Press Publication, Oxford 1993.
Janas Jacek, Specyfika brzmienia i nowe problemy wykonawcze francuskiej organowej szkoły 

symfonicznej, praca magisterska, Uniwersytet Rzeszowski, Rzeszów 2010.
June Kean Particia, Some aspects of the french organ symphony, culminating in the Sympho-

nie-passion of Marcel Dupré, together with three recitals of selected works of D. Buxtehude, 
J. S. Bach, N. Dello Joio, P. Hindemith, S. Karg-Elert, J. Langlais, W. Latham, F. Liszt,  
N. Lockwood, F. Martin, D. Pinkham, L. Sowerby, and L. Vierne, Doctoral Dissertation, 
North Texas State University, Denton 1973.

Murray Michael, French Masters of the Organ: Saint-Saëns, Franck, Widor, Vierne, Dupré, 
Langlais, Messiaen, Yale University Press, New Haven/London 1998.

Steed Graham, The Organ Works of Marcel Dupré, Hillsdale, Pendragon Press, New York 1999.
Schweitzer Albert, Johann Sebastian Bach, t. I, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 

2011.

Encyklopedie
Stankiewicz Jerzy, Dupré Marcel, hasło w: Encyklopedia muzyczna PWM, część biograficz-

na, red. Elżbieta Dziębowska, t. II, PWM, Kraków 1984.

Artykuły w czasopismach
Laloy Laloy, Le Chant grégorien et la musique française, „Mercure musical et Bulletin fran- 

çais de la S. I. M.”, nr 3/1, Paryż 1907.
Leßmann Benedict, „All These Rhythms Are in Nature”: “Free” Rhythm in Plainchant Accom-

paniment in France around 1900, Liturgical organ music in the long nineteenth century, 
DocMus Research Publications, nr 10, Helsinki 2017.

Musiał Krzysztof, César Franck (1822–1890): twórczość kompozytorska na organy – wpływ – 
dziedzictwo, „Pro Musica Sacra”, t. 20, Kraków 2022.

Raba Bogusław, Muzyczne katedry Charlesa Tournemire’a – Deux Fresques Symphoniques 
Sacrées pour orgue, op. 75 i 76, „Liturgia Sacra”, t. 25, nr 1, Opole 2019.

Strony internetowe
https://dupre-digital.org/marcel-dupre/?lang=en (dostęp: 22.07.2024).

https://dupre-digital.org/marcel-dupre/?lang=en


Jacek Janas62

https://dobreplyty.pl/produkt/zloty-wiek-muzyki-organowej-karol-golebiowski_arso-cd-214 (do-
stęp: 1.07.2024).

Materiały nutowe
Dupré Marcel, Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens pour orgue op. 45, dostęp pub-

lic domain (licencja Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 License) pod 
adresem: https://imslp.org/wiki/8_Short_Preludes_on_Gregorian_Themes%2C_
Op.45_(Dupr%C3%A9%2C_ Marcel) (dostęp: 1.05.2024).

Inne
Baranowski Tomasz, Komentarz do nagrania: Złoty Wiek Muzyki Organowej – Karol Go-

łębiowski, Wydawnictwo Ars Sonora, SKU: ARSO-CD-214, dostępny pod adresem: 
https://dobreplyty.pl/produkt/zloty-wiek-muzyki-organowej-karol-golebiow-
ski_arso-cd-214 (dostęp: 1.07.2024).

Crosnier Vincent, Komentarz do nagrania: Allesandro Perin, Marcel Dupré, Organ music – 
Volume 1, Brilliant Classics, n. 95644.

Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens  
op. 45 by Marcel Dupré as an Example of Chorale Inspiration in French  

Organ Music of the First Half of the 20th Century

Abstract

Marcel Dupré (1886-1971), an outstanding virtuoso organist-improviser and pedagogue, 
was, as a composer, one of the leading representatives of French modernism in organ music 
of the “pre-Messiaen” era. Although he was, in a way, a heir to the late-Romantic so-called 
symphonic school of organ music, his compositional style, like that of many composers of 
his contemporaries, varied depending on the source of musical inspiration. A sizable group 
of compositions is occupied by works of a neoclassical character, distinguished by a clear 
form alluding to music of pre-Romantic periods. This type of composition certainly includes 
the lesser-known Huit brefs Préludes sur des thèmes grégoriens op. 45, composed in 1948. 
The basic sound material used in these compositions is Gregorian chant, which provides the 
inspiration for shaping every element of the musical work.

Keywords: Marcel Dupré, French organ music, Gregorian Chant, French modernism, 
inspiration

https://dobreplyty.pl/produkt/zloty-wiek-muzyki-organowej-karol-golebiowski_arso-cd-214
https://imslp.org/wiki/8_Short_Preludes_on_Gregorian_Themes%2C_Op.45_(Dupr%C3%A9%2C_
https://imslp.org/wiki/8_Short_Preludes_on_Gregorian_Themes%2C_Op.45_(Dupr%C3%A9%2C_
https://dobreplyty.pl/produkt/zloty-wiek-muzyki-organowej-karol-golebiowski_arso-cd-214
https://dobreplyty.pl/produkt/zloty-wiek-muzyki-organowej-karol-golebiowski_arso-cd-214


Daria Kondraciuk
Uniwersytet Warszawski

POSTSEKULARNE DZIEŁO MUZYCZNE:  
DEFINICJA I CHARAKTERYSTYKA NA PODSTAWIE 

WYBRANYCH KOMPOZYCJI PASYJNYCH  
PO 1985 ROKU

WSTĘP

Postsekularyzm stał się pojęciem opisywanym w wielu dziedzinach 
nauki, a nawet „uwikłanym w najpoważniejsze spory humanistyki naszej 
doby, o ogromnym zapleczu historycznym”1. Myśl filozoficzna i socjolo-
giczna na temat zwrotu postsekularnego została podjęta przez nauki o li-
teraturze, teatrze, sztukach plastycznych i muzyce, a spośród nich najbar-
dziej rozwinęła się na gruncie literaturoznawstwa.

Nie ma wątpliwości, że postsekularne odczytanie dzieła jest możliwe 
nie tylko na kanwie literatury2. Bohlman pisze o muzyce w postsekularnej 
Europie (lub w Europie dążącej do postsekularyzmu) i opisuje przenikające 
się sfery muzyki religijnej i polityki m.in. w XXI-wiecznej Polsce3. Johnson 
wskazuje, w jaki sposób współczesny musical łączy w sobie światopoglądy 
świeckie i religijne, „ukazując wady zarówno świeckiego, jak i religijne-
go światopoglądu i rozkoszując się wyobrażaniem efektów ich zjednocze-

1 K. Jarzyńska, Postsekularyzm – wyzwanie dla teorii i historii literatury (rozpoznania 
wstępne), „Teksty Drugie”, 1–2/2012, s. 306.

2 P. Bogalecki, Kamień odrzucony? Postsekularyzm jako perspektywa interpretacyjna 
literatury i kultury polskiej, „Wielogłos. Pismo Wydziału Polonistyki UJ”, 3, (29)/2016,  
s. 113–130, s. 124. 

3 Zob. P.V. Bohlman, Sacred Poetics and Musical Politics in Post-Secular Europe, 
w: Resounding Transcendence: Transitions in Music, Religion, and Ritual, red. J. Engelhardt 
i P.V. Bohlman, Oxford University Press, New York 2016, s. 191–213.

MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM, 
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM

NR 5/2025  
ISSN 2719-4213  

DOI: 10.15584/muzpsk.2025.5.4

http://10.15584/muzpsk.2025.5.4


Daria Kondraciuk64

nia”4. Powyższe prace ukazują, że istnieje związek pomiędzy postsekulary-
zmem a dziełem muzycznym, lecz nie ujęto go jeszcze w ramy definicji ani 
nie wyróżniono cech charakteryzujących tę relację. 

Niniejszy artykuł podejmuje temat postsekularnego dzieła muzyczne-
go oraz proponuje jego definicję i charakterystykę. Wymaga to ujęcia inter-
dyscyplinarnego, które poddaje refleksji wnioski z badań literaturoznaw-
czych i rewiduje je w zakresie muzykologii.

SEKULARYZM I POSTSEKULARYZM

Początków myśli sekularnej można dopatrywać się u filozofów oświe-
ceniowych, takich jak: Baruch Spinoza, John Locke, Montesquieu, Vol- 
taire, David Hume, Adam Smith oraz Jean-Jacques Rousseau. Sekularyzacja 
społeczeństwa jest również domeną XIX- i XX-wiecznych myślicieli, m.in. 
Auguste’a Comte’a, Karla Marxa, Herberta Spencera, Sigmunda Freuda, 
Émile’a Durkheima i Maxa Webera. Wśród tez kluczowych dla sekulary-
zmu można wyróżnić Weberowskie „odczarowanie świata”, tj. „wielki hi-
storyczny proces pozbawiania świata doczesnego pierwiastka cudowności 
(...) odrzucający jako przesąd i występek wszelkie magiczne środki poszu-
kiwania zbawienia”5, a także Durkheimowską tezę o malejącej roli religii, 
prowadzącej do całkowitego zniknięcia jej ze sfery publicznej i prywatnej6. 
Teorie głoszące całkowite zniknięcie religii zostały zrewidowane przez hi-
storię i kolejnych filozofów. Wraz z postępem czasu zaczęły pojawiać się 
głosy przeciwne teorii sekularyzacji w kształcie, w jakim przedstawiali ją 
wspomniani wyżej myśliciele. Wyrażał to m.in. Peter L. Berger:

Dzisiejszy świat, z pewnymi wyjątkami, (…) jest tak samo wściekle religijny, ja-
kim był zawsze, a w niektórych miejscach bardziej niż kiedykolwiek. Oznacza to, 
że cała literatura historyków i badaczy społecznych luźno określana jako „teoria 
sekularyzacji” jest zasadniczo błędna7.

4 J. Johnson, Post-Secular Musicals in a Post-Truth World, w: The Routledge Companion 
to the Contemporary Musical, red. J. Sternfeld i E.L. Wollman, Routledge, New York 2021, 
s. 265–272, s. 271, przekład własny za: „it shows the fatal flaws of both secular and reli-
gious worldviews and delights in imagining the effects of their union”.

5 M. Weber, Etyka protestancka a duch kapitalizmu, tłum. J. Miziński, Test, Lublin 
1994, s. 86.

6 Zob. É. Durkheim, Elementarne formy życia religijnego, tłum. A. Zadrożyńska, 
Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2010.

7 P.L. Berger, The Desecularization of the World: A Global Overview, w: The Desecularization 
of the World: Resurgent Religion and World Politics, red. P.L. Berger, Eerdmans Publishing, 
Washington D.C. 1999, s. 2, przekład własny za: „The world today, with some exceptions 
(…) is as furiously religious as it ever was, and in some places more so than ever. This 



Postsekularne dzieło muzyczne: definicja i charakterystyka na podstawie wybranych... 65

Poza całkowitym odrzuceniem teorii sekularyzacji badacze zajęli się 
przedefiniowaniem pojęcia i rewizją koncepcji. Pippa Norris i Ronald In-
glehart pisali o konieczności nowego ujęcia problematyki sekularyzmu: 
„Nie ma wątpliwości, że tradycyjna teza o sekularyzacji wymaga uaktu-
alnienia. Oczywiste jest, że religia nie zniknęła ze świata, ani też nie wy-
daje się prawdopodobne, by tak się stało”8. Charles Taylor wyróżnił trzy 
różne typy sekularyzmu, najwięcej pisząc o typie trzecim, w największym 
stopniu dotyczącym współczesności, tj. o „powstaniu nowych uwarunko-
wań wiary”9. José Casanova wyróżnił trzy pokrewne pojęcia: (1) sekular-
ny (secular), (2) sekularyzacja (secularization) i (3) sekularyzm (secularism), 
a pojęcie „sekularny” nazwał „centralnym pojęciem współczesnego świata, 
opisującym sferę lub rzeczywistość odmienną od sfery lub rzeczywistości 
«religijnej»”10. Ze względu na wielość zaproponowanych ujęć postsekula-
ryzmu Marian Burchardt i Monika Wohlrab-Sahr zaproponowali koncep-
cję wielu równoległych dyskursów wokół sekularyzmu, tj. równoległych 
„sekularyzmów”11. 

Zarówno postsekularyzm, jak i desekularyzacja oraz transsekula-
ryzm wywodzą się z pojęcia sekularyzmu, z którym wchodzą w dialog. 
Desekularyzacja odnosi się do procesu odwrotnego wobec sekularyzacji, 
a termin „postsekularyzm”, podobnie jak „transsekularyzm”, sugeruje 
odczytanie postsekularnego jako wychodzącego poza kategorię sekula-
ryzmu, poszerzającego dyskurs na ten temat bez negowania tezy o seku-
laryzacji lub sprzeciwiania się jej. Jak pisze Mike King: „Aby być czymś 
post, nowa wrażliwość zwykle zawiera w sobie coś z tego, co wykracza 
poza nią, nawet jeśli wykracza poza wiele cech definiujących jej prekurso-
ra”12. Pojęcie nie zakłada zerwania z sekularyzmem, lecz jego przemiesz-

means that a whole body of literature by historians and social scientists loosely labeled 
‘secularization theory’ is essentially mistaken”.

  8 P. Norris i R. Inglehart, The secularisation debate, w: Sacred and Secular. Religion 
and Politics Worldwide, Cambridge University Press, New York 2004, s. 4, przekład 
własny za: „There is no question that the traditional secularization thesis needs updat-
ing. It is obvious that religion has not disappeared from the world, nor does it seem 
likely to do so”.

  9 Zob. C. Taylor, A Secular Age, Belknap Press, London 2007.
10 J. Casanova, The Secular and Secularisms, „Social Research, The Religious-Secular 

Divide: The U.S. Case”, 76(4)/2009, s. 1049. 
11 M. Burchardt i M. Wohlrab-Sahr, Introduction to Multiple Secularities: Religion and 

Modernity in the Global Age, „International Sociology”, 28(6)/2013, s. 605–611.
12 M. King, Postsecularism: The Hidden Challenge to Extremism, Cambridge 2009, cyt. 

za: J. Stratman, Introduction: Young Adult Literature and the Postsecular Novel, w: Teens and 
the New Religious Landscape: Essays on Contemporary Young Adult Fiction, red. J. Stratman, 
McFarland, North Carolina 2018, s. 15, przekład własny za: „To be properly ‘post’ any-



Daria Kondraciuk66

czenie, modyfikację, dyskontynuację lub dekonstrukcję13. Huggan, za 
Vincentem Geogheganem, uważa postsekularyzm za „zestaw narzędzi 
do ponownego odczytania narracji religijnej, a także (...) do ponownego 
odczytania innych narracji literacko-kulturowych”14.

Innym, choć możliwe, że redukcjonistycznym, ujęciem postsekulary-
zmu jest definiowanie go jako „powrotu religii”. Sprzeciwia się temu m.in. 
Vincent Pecora, według którego tematyka religijna nigdy nie opuściła li-
teratury, a literatura całkowicie świecka jest „mitem społeczeństw Zacho-
du”15. Podobnie uważa Stoeckl: 

Religia w społeczeństwie postsekularnym nie jest tym samym, co w społeczeń-
stwie przedsekularnym. Powrót religii nie jest powrotem do czegoś, co było 
wcześniej (…). Widzimy, że religia, która przypuszczalnie „powraca”, w tym 
czasie również się zmieniła16. 

Poza pojęciem postsekularyzmu funkcjonują również pokrewne po-
jęcia „społeczeństwa postsekularnego” – wprowadzone po raz pierwszy 
przez Jurgena Habermasa, i „kultury postsekularnej” – Johna A. McClu- 
re’a. Społeczeństwo postsekularne według Massimo Rosati i Kristiny  
Stoeckl wymaga „współobecności lub współistnienia w tej samej przestrzeni 
publicznej światopoglądów i praktyk religijnych i świeckich”17, a kultura 
postsekularna to według McClure’a taka, w której nie dokonuje się wyboru 
pomiędzy tym, co świeckie, i tym, co święte, uznając oba za „wewnętrznie 
przekonujące”18. 

thing, the new sensibility usually incorporates something of what it goes beyond, even if 
it transcends many of the defining features of its precursor”.

13 Zob. P. Bogalecki i A. Mitek-Dziemba, Drzewo poznania. Wprowadzenie do myśli 
postsekularnej, w: Drzewo poznania. Postsekularyzm w przekładach i komentarzach, red.  
P. Bogalecki i A. Mitek-Dziemba, Wydawnictwo FA-Art., Uniwersytet Śląski, Kato-
wice 2012.

14 G. Huggan, Is the “Post” in “Postsecular” the “Post” in “Postcolonial”?, „MFS Modern 
Fiction Studies”, 56(4)/2010, s. 754.

15 V.P. Pecora, The Secular, the Postsecular, and the Literary, „American Book Review”, 
39(5)/2018, s. 5.

16 K. Stoeckl, Defining the postsecular. Artykuł ten został zaprezentowany na semi- 
narium prof. Khoruzhija w Akademii Nauk w Moskwie, 2011, przekład własny za: 
„Religion in post-secular society is not the same as the one in pre-secular society. The 
return of religion is not a falling-back into something that was there before. When we 
think about the post- as parable, we see that the religion that is presumably ‘returning’ 
has meanwhile changed as well”.

17 M. Rosati i K. Stoeckl, Introduction, w: Multiple Modernities and Postsecular Societies, 
red. M. Rosati i K. Stoeckl, Routledge, New York 2012, s. 4.

18 J.A. McClure, Post Secular Culture: The Return of Religion in Contemporary Theory and 
Literature, „Cross Currents”, 47(3)/1997, s. 332–347.



Postsekularne dzieło muzyczne: definicja i charakterystyka na podstawie wybranych... 67

Według Magdaleny Mączyńskiej różne sposoby definiowania i kon-
ceptualizacji postsekularyzmu w wielu dyscyplinach doprowadziły do 
trudności w jego zdefiniowaniu19. Ingolf U. Dalferth twierdzi, że pojęcie 
sekularyzmu – i powiązanego z nim postsekularyzmu – używane jest na 
bardzo różne sposoby nie tylko w różnych dyscyplinach, ale również w ra-
mach jednej dyscypliny. Trudności z jednoznacznym zdefiniowaniem post-
sekularyzmu i wielość definicji doprowadziły do stwierdzenia niefunkcjo-
nalności tego pojęcia20. Piotr Bogalecki i Alina Mitek-Dziemba przyznają 
temu słuszność tylko w wypadku, gdy „«sekularny» oznacza tylko tyle, co 
«świecki», przymiotnik «postsekularny» zaś – «taki, który przezwycięża 
świeckość, nie-świecki», a w konsekwencji – «mniej lub bardziej religijny, 
teologiczny»”21. Według nich postsekularnym jest tym, co „stanowiłoby 
sprzeciw wobec redukcyjnego postrzegania współczesnych społeczeństw 
i współczesnej myśli wyłącznie w kategoriach świeckich”22. 

POSTSEKULARNE DZIEŁO LITERACKIE

Zdaniem Michaela Kaufmanna nie udało się osiągnąć konsensusu co 
do tego, w jaki sposób literaturoznawcy powinni definiować pojęcie post-
sekularyzmu23, choć zgadzają się, że cechą twórców postsekularnych jest 
przeciwstawianie się dominującej narracji (master narrative) dotyczącej reli-
gii24, a według Kariny Jarzyńskiej wśród literaturoznawców panuje zgoda 
w tym zakresie, że „literatura postsekularna przeprowadza dekonstrukcję 
opozycji świeckie – religijne na różnych poziomach tekstowych”25, a dzie-
ło postsekularne „osłabia nowoczesną dystynkcję między sacrum a pro-
fanum”26. Według Paula T. Corrigana „literatura postsekularna obejmuje 
późnomodernistyczne i postmodernistyczne dzieła, które konstruktywnie 
(i dekonstrukcyjnie) angażują się w kwestie tradycyjnie uważane za dome-
nę religii i duchowości”27. 

19 M. Mączyńska, Toward a postsecular literary criticism. Examining ritual gestures in 
Zadie Smith’s, „Autograph Man”, „Religion and Literature”, 41/2009, s. 73.

20 Ibidem.
21 P. Bogalecki i A. Mitek-Dziemba, Drzewo poznania…, s. 38.
22 Ibidem.
23 M. Kaufmann, Locating the postsecular, „Religion & Literature”, 41(3)/2009, s. 68–73, 

s. 68.
24 Ibidem.
25 K. Jarzyńska, Postsekularyzm – wyzwanie dla…, s. 304.
26 Ibidem, s. 302.
27 Corrigan P.T., The Postsecular and Literature, 2015, https://corriganliteraryreview.

wordpress.com/2015/05/17/the-postsecular-and-literature/ (dostęp: 31.07.2024), prze-



Daria Kondraciuk68

Magdalena Mączyńska rozumie myśl postsekularną jako „próbę spoj-
rzenia poza struktury tradycyjnych wierzeń religijnych i ograniczający bi-
narny język współczesnego sekularyzmu”28. Według niej tworzenie dzieła 
postsekularnego odbywa się „na poziomie mimetycznym, formalnym lub 
metafikcjonalnym poprzez zestawienie dyskursów świeckiego i religijne-
go w obrębie konstrukcji fikcjonalnej”29, a dzieło może być nazwane post-
sekularnym, gdy łączy w sobie przeciwności, takie jak sacrum i profanum, 
prywatność i społeczność, performatywność i odtwórczość rytuału, a także 
gdy przejawia cechy wielokulturowości. Mączyńska jako przykład literac-
kiego dzieła postsekularnego podaje powieść The Autograph Man (Łowca 
autografów) Zadie Smith, która „korzysta z przywileju postmodernistycz-
nego pisarza do swobodnego czerpania z dostępnego repertuaru kulturo-
wego, odwołując się i przywłaszczając sobie elementy judaizmu i buddy-
zmu zen, nie angażując się w pełni w żadną z tych tradycji”30.

Innymi elementami poetyki literackiego dzieła postsekularnego mogą 
być: 

specyficznie pojęta estetyka wzniosłości, narracja o nawróceniu poza religijnością 
instytucjonalną, problematyzacja świeckiej ontologii, konstrukcja podmiotu pod-
kreślająca jego niesamowystarczalność, wykorzystanie religijnych intertekstów 
i w końcu redefinicja tradycyjnie religijnych pojęć, takich jak rytuał czy kazanie31. 

Z perspektywy muzycznego dzieła postsekularnego szczególnie waż-
ne spośród wymienionych wyżej cech poetyki literatury postsekularnej 

kład za: „Postsecular literature includes late modern and postmodern texts that engage 
constructively (and deconstructively) with matters that have traditionally been consid-
ered the domain of religion and spirituality”.

28 M. Kaufmann, Locating the…, przekład własny za: „Magdalena Mączyńska thus 
characterizes postsecular thought as an attempt to see beyond the structures of tradition-
al religious belief and the limiting binary language of modern secularism”.

29 M. Mączyńska, Toward a postsecular…, s. 76, przekład własny za: „Postsecular texts 
could thus be defined as narratives that openly question or destabilize the religious/sec-
ular dichotomy on the mimetic, formal, or metafictional levels by juxtaposing religious 
and secular discourses within the economy of the fictional construct”.

30 Ibidem, s. 81, przekład własny za: „Smith takes advantage of the postmodernist 
writer’s license to draw freely on available cultural repertoires by referencing and ap-
propriating elements of Judaism and Zen Buddhism – without fully committing to either 
tradition”. 

31 K. Jarzyńska, Postsekularyzm – wyzwanie dla…, s. 306. Użyte tu pojęcie redefini-
cji gatunku może być nieścisłe. Forma czy gatunek wypowiedzi nie są redefiniowane,  
tj. definiowane na nowo. Zamiast tego ich znaczenie jest rozszerzone poprzez użycie ich 
w nowej sytuacji komunikacyjnej. W obszarze muzyki postsekularne utwory pasyjne nie 
redefiniują pasji. Ukazują zmiany w funkcjonowaniu formuły pasji w muzyce, odcho-
dząc od jej znaczenia ściśle religijnego. 



Postsekularne dzieło muzyczne: definicja i charakterystyka na podstawie wybranych... 69

jest korzystanie z formy wypowiedzi związanej ze zorganizowaną religią, 
przykładowo korzystanie z formy kazania lub strukturyzowanie tekstu 
na wzór wersetów biblijnych32. Przeciwstawienie sobie sacrum i profanum 
w tym obszarze dokonuje się poprzez zmianę sytuacji komunikacyjnej,  
np. wygłoszenie kazania przez osobę świecką lub prowadzenie metafi-
zycznych i uniwersalnych rozważań, posługując się stylem biblijnym. 

Ponadto przy analizie literatury postsekularnej Vincent P. Pecora pod-
kreśla, że interpretację należy opierać na przesłaniu wynikającym z tek-
stu, a nie indywidualnych przekonań autora. O powieści Doktor Faustus 
Thomasa Manna pisze następująco: „Absurdem byłoby pytanie, czy Mann 
rzeczywiście wierzy w diabła. Ale równie absurdalne byłoby po prostu 
stwierdzenie, że Mann miał na myśli diabła tylko jako wymysł rozgorącz-
kowanej wyobraźni Adriana Leverkühna”33. Ponadto Pecora widzi w post-
sekularyzmie wiele wspólnego z postmodernizmem, postkolonializmem 
i posthumanizmem. Podobieństwo do postmodernizmu to brak ustalonej 
doktryny i zunifikowanego rozumienia obu terminów, co prowadzi do de-
finiowania ich na wiele różnych, czasem sprzecznych, sposobów. Podob-
nie jak postkolonializm odrzuca zero-jedynkowy podział na państwa roz-
winięte i rozwijające się, postsekularyzm odrzuca dychotomię świeckości 
i religijności. Z kolei podobieństwo do posthumanizmu to przypisywanie 
znaczącej roli epoce oświecenia jako granicy pomiędzy światem teocen-
trycznym a antropocentrycznym34.

Do innych pojęć z przedrostkiem „post”, tzw. post-izmów, odwołują 
się również Bogalecki i Mitek-Dziemba, wskazując na podobieństwo po-
jęcia postsekularyzmu do postmodernizmu, poststrukturalizmu i postko-
lonializmu. Piszą, że pojęcia te nie proponują zerwania kolejno z: nowo-
czesnością, strukturalizmem i dyskursem kolonialnym, lecz proponują 
przemieszczenie, modyfikację, dyskontynuację lub dekonstrukcję pojęcia 
poprzedzonego przedrostkiem „post”35. Z kolei Lee Morrissey uważa post-

32 Zob. R. Bach, Illusions: The Adventures of a Reluctant Messiah, 1977.
33 V.P. Pecora, The Secular, the…, przekład własny za: „It would be absurd to ask 

whether Mann actually believes in the devil. But it would be equally absurd simply to 
conclude that Mann only meant the devil as a figment of Adrian Leverkühn’s fevered 
imagination”.

34 Ibidem.
35 Pojęcia „dyskontynuacji” i „dekonstrukcji” przywołują w cudzysłowie, umiesz-

czając je jako dalsze lub rzadziej stosowane odniesienia postsekularyzmu do sekulary-
zmu. Zob. P. Bogalecki i A. Mitek-Dziemba, Drzewo poznania.... „Analogicznie do post-
modernizmu, poststrukturalizmu czy postkolonializmu – nieproponujących przecież 
prostego, naiwnie utopijnego, zerwania z nowoczesnością, strukturalizmem czy dys-
kursem kolonialnym, a jedynie (aż?) ich przemieszczenie, modyfikację lub też, jeśli woli-



Daria Kondraciuk70

sekularyzm za nurt wewnątrz postmodernizmu, część postmodernistycz-
nej reakcji na modernistyczne warunki. Pisze, że możliwe jest postsekular-
ne odczytanie literatury, a przez niedawny zwrot postsekularny zmienia 
się postrzeganie historii literatury36. 

POSTSEKULARNE DZIEŁO MUZYCZNE

Na podstawie powyższych rozważań proponuję dwie hipotezy. Po 
pierwsze, elementy poetyki muzycznej służące wyrażaniu światopoglą-
du postmodernistycznego mogą pokrywać się z tymi, które manifestują 
światopogląd postsekularny ze względu na wspólne cechy obu tych „post- 
izmów”, o których piszą Pecora37 i Mączyńska38. 

Zgodnie z systematyką J.D. Kramera, muzyka postmodernistyczna 
charakteryzuje się m.in. brakiem rozróżnienia między muzyką „wysoką” 
i „niską”, dystansem wobec binarnych opozycji oraz odniesieniami do 
różnorodnych tradycji muzycznych39. Do tych cech charakterystycznych 
należą również dekonstrukcja40, swobodne korzystanie z dostępnego do-
robku kulturowego czy podwójne kodowanie41. Podobnie postsekularne 
dzieło muzyczne cechuje m.in.: dialog z tradycją, obecność dekonstrukcji, 
współistnienie sacrum i profanum oraz reinterpretacja tekstów religijnych. 
Przypisywane przeze mnie utworom postsekularnym przekraczanie gra-
nic pomiędzy sacrum a profanum odpowiada, po pierwsze,  postmoderni-
stycznemu znoszeniu podziału na „wysokie” i „niskie”. Ponadto zarówno 
postsekularyzm, jak i postmodernizm odrzucają hegemonię jednej Praw-
dy, co w utworach wokalno-instrumentalnych wyrażać się może poprzez 

my, «dyskontynuację», czy nawet «dekonstrukcję» – postsekularyzm byłby próbą takiej 
reinterpretacji procesów sekularyzacyjnych i ich konsekwencji”.

36 L. Morrissey, Literature and the Postsecular: Paradise Lost?, „Religion & Literature”, 
41(3)/ 2009.

37 V.P. Pecora, The Secular, the….
38 M. Mączyńska, Toward a postsecular…, s. 76.
39 J.D. Kramer, Postmodern Concepts of Musical Time, „Indiana Theory Review” 

17(2)/1996, s. 21–22.
40 O dekonstrukcji w twórczości Mykietyna pisała Beata Fiugajska. Zob. B. Fiugajska, 

Technika dekonstrukcji w twórczości Pawła Mykietyna, Akademia Muzyczna w Krakowie, 
Kraków 2012.

41 Terminu „podwójne kodowanie” użył Krzysztof Szwajgier w celu scharaktery-
zowania muzyki postmodernistycznej. Do strategii twórczych postmodernistów zali-
czył dekonstrukcję, silną intertekstualność utworów i polistylizm. Zob. K. Szwajgier, 
Transawangarda, w: Książka programowa 58. Międzynarodowego Festiwalu Muzyki Współczesnej 
„Warszawska Jesień”, Warszawa 2015, s. 3–4.



Postsekularne dzieło muzyczne: definicja i charakterystyka na podstawie wybranych... 71

swobodne nawiązania do muzyki przeszłości i pluralizm narracyjny, któ-
ry pozwala na współistnienie sprzecznych perspektyw w ramach jednego 
dzieła. Po drugie, badania nad literackim dziełem postsekularnym mogą 
posłużyć za punkt wyjścia do wyróżnienia cech postsekularnego dzieła 
muzycznego. W związku z tym, że przeanalizowane przeze mnie kompo-
zycje pasyjne są utworami narracyjnymi, na podstawie wniosków dotyczą-
cych postsekularyzmu w literaturze, proponuję następującą definicję post-
sekularnego dzieła muzycznego: jest to utwór, który odrzuciwszy wielkie 
narracje i koncepcję jednej Prawdy dotyczącej religii, konstruktywnie lub 
dekonstrukcyjnie podejmuje kwestie dotyczące religii lub duchowości42, co 
objawia się w sferze muzycznej, słownej lub kontekstowej utworu. Ponad-
to odrzucenie koncepcji jednej – dogmatycznej lub religijnej – Prawdy, lub 
inaczej: odejście od wielkich narracji (master narratives) dotyczących religii 
jest warunkiem koniecznym do określenia utworu jako postsekularnego 
dzieła muzycznego. Pozostaje to w ścisłym związku z cechami dzieła, które 
omawiam poniżej.

1. KONSTRUKTYWNE LUB DEKONSTRUKCYJNE  
POWIĄZANIE SACRUM I PROFANUM W SFERZE MUZYCZNEJ,  

TEKSTOWEJ, KONTEKSTOWEJ DZIEŁA

Dzieła postsekularne wiążą w sobie sacrum i profanum na różnych 
poziomach w sferze muzycznej, tekstowej i kontekstowej dzieła. Werner 
Braun podzielił XX-wieczne pasje na utwory przeznaczone specjalnie do 
użytku liturgicznego („works intended specifically for liturgical use”) 
i przeznaczone do wykonania koncertowego („intended primarily for con-
cert performance”)43. Pasje, które w niniejszym artykule służą za przykłady 
dzieł postsekularnych, zostały napisane z myślą o wykonaniu w sali kon-
certowej. Przykładowo Pasja według św. Marka44 Pawła Mykietyna powstała 
na zamówienie Międzynarodowego Festiwalu Wratislavia Cantans, a Water 
Passion after St. Matthew Tana Duna powstała w ramach konkursu Passion 

42 Definicję tę wzoruję na tej, którą zaproponował P.T. Corrigan. Zob. P.T. Corrigan, 
The Postsecular and…, przekład własny za: „Postsecular literature includes late modern 
and postmodern texts that engage constructively (and deconstructively) with matters 
that have traditionally been considered the domain of religion and spirituality”.

43 W. Braun, „Passion”, w: Grove Music Online, https://www.oxfordmusiconline.com 
/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630 
-e-0000040090 (dostęp: 31.07.2024).

44 Według Marcina Trzęsioka Pasja Pawła Mykietyna stanowi przykład utworu 
świadczącego o przemianach religijności w XXI w., a dla Piotra Bogaleckiego jest przy-
kładem dzieła postsekularnego. Por. M. Trzęsiok, Spór o dziedzictwo muzyczne XX wieku, 
„Res Facta Nova” 29/2019, t. 20; P. Bogalecki, Kamień odrzucony?....



Daria Kondraciuk72

2000 zorganizowanego z okazji 250. rocznicy śmierci Jana Sebastiana Ba-
cha45. Oddzielenie ich od kontekstu chrześcijańskiej liturgii Wielkiego Ty-
godnia to jedna z charakterystycznych relacji sacrum i profanum, dotycząca 
kontekstu powstania i wykonania dzieła. 

2. SWOBODNE CZERPANIE Z DOSTĘPNEGO REPERTUARU  
KULTUROWEGO POPRZEZ ŁĄCZENIE ELEMENTÓW TRADYCYJNYCH  

Z NOWOCZESNYMI

Zabieg ten w przypadku współczesnych dzieł podejmujących te-
matykę religii i duchowości może świadczyć o wysoce indywidual-
nym ujęciu tematyki metafizycznej, sygnalizować świadomość miejsca 
gatunku w historii lub służyć powiązaniu „świeckiego” i „świętego” 
w sferze muzycznej, przypisując do sfery sacrum to, co tradycyjne lub 
archaiczne, i zestawiając – w relacji połączenia, nawiązania, cytowa-
nia, przeciwstawienia – z tym, co nowoczesne, „świeckie”. W przy-
padku podawanych w niniejszym artykule przykładów powiązanie 
tradycyjnego z nowoczesnym dokonuje się przede wszystkim poprzez 
wybór gatunku o bogatej historii46 – pasji. Szczególnie często pojawia-
ją się nawiązania do Bachowskich oratoriów pasyjnych, Pasji według 
św. Jana i Pasji według św. Mateusza, co unaocznia świadomość historii 
i kulturowego znaczenia gatunku pasji wśród współczesnych kompo-
zytorów. Nawiązanie to ujawnia się na polu (1) narracyjnym, tak jak 
w przypadku Sankt-Bach-Passion (1985) Mauriciego Kagela, (2) kon-
strukcyjnym, jak ponownie w utworze Kagela i w little match girl pas-
sion Davida Langa (2007), (3) muzycznym, jak w Water Passion after  
St. Matthew (2000) Tana Duna. Tematem Sankt-Bach-Passion (1985) Mau-
riciego Kagela jest życiorys Jana Sebastiana Bacha, a dzieło zostało 
skonstruowane na wzór jego Pasji według św. Jana. Oparcie kompozycji 

45 Joanna Subel błędnie podaje, że konkurs został zorganizowany z okazji 250. 
rocznicy urodzin Bacha. Zob. J. Subel, Pasja według św. Mateusza („Water Passion After 
St. Matthew”) Tana Duna i realizacja idei „Muzyki organicznej”, „Liturgia Sacra. Liturgia – 
Musica – Ars”, 21(45)/2015. Por. J. Cieślik-Klauza, Passion Music at the Turn of the XX and 
XXI Centuries, Part I: Sofia Gubaidulina and Wolfgang Rihm, „Rocznik Teologii Katolickiej”, 
17/2018.

46 Szerokiego omówienia historii pasji, rozważań dotyczących prezentowanej 
przez nią kategorii gatunkowej lub formalnej i przemian kompozycji pasyjnych w XX 
i XXI w. dokonała Elżbieta Szczurko. Zob. E. Szczurko, Transgresje w dziejach gatunku 
pasyjnego w muzyce, w: Transgresje w muzyce, red. nauk. Anna Nowak, Wydawnictwo 
Akademii Muzycznej im. Feliksa Nowowiejskiego w Bydgoszczy, Bydgoszcz 2022, oraz 
E. Szczurko, Pasja w twórczości polskich kompozytorów XX i początku XXI wieku na tle historii 
gatunku, Wydawnictwo Akademii Muzycznej im. Feliksa Nowowiejskiego, Bydgoszcz 
2016.



Postsekularne dzieło muzyczne: definicja i charakterystyka na podstawie wybranych... 73

pasyjnej na życiorysie kompozytora to zwrot w ramach gatunku, odej-
ście od ścisłego powiązania z religią na rzecz utworu o znaczeniu poza-
religijnym.

Powiązanie tradycji z nowoczesnością w obszarze instrumentarium to 
przykładowo: wykorzystanie gitary elektrycznej w Pasji według św. Marka 
Pawła Mykietyna, rozbudowana sekcja instrumentów perkusyjnych w La 
Passion de Simone Kai Saariaho, obecność „instrumentów organicznych”47 
i tradycyjnych instrumentów chińskich (Tan Dun). Warto przywołać tak-
że zawarte w kompozycjach elementy muzyki konkretnej (Mykietyn, 
Tan Dun) oraz elektronicznego wytwarzania i przetwarzania dźwięku 
(Mykietyn, Saariaho, Tan Dun). Wiązanie „starego” z „nowym” może 
również objawiać się w sferze słownej, tak jak w przypadku włączenia do 
pasji filozofii i refleksji nad życiem Simone Weil w La Passion de Simone Kai 
Saariaho do libretta Amina Maaloufa oraz zestawienia treści baśni O dziew-
czynce z zapałkami Hansa Christiana Andersena z parafrazami biblijnymi 
w little match girl passion Davida Langa. W utworze Kai Saariaho cytowane 
są wybrane fragmenty tekstów filozoficznych Simone Weil48 i przeplatają 
się z fragmentami o charakterze refleksyjnym odnoszącymi się do jej życia. 
Każda z kolejnych „stacji”, czyli części utworu, poświęcona jest innemu 
aspektowi życia i działalności Weil,

kobiety zmagającej się ze współczesnymi sobie stereotypami związanymi z ko-
biecością (IV stacja), intelektualistki i robotnicy (V i VI stacja), filozofki zakocha-
nej w tym, co nie istnieje (I i XV stacja), myślicielki upatrującej siły w bezsilności 
(stacja XI), osoby karmiącej się głodem (stacja XII), wierzącej, choć uznającej ko-
nieczność oczyszczenia przez ateizm, stojącej uparcie na progu Kościoła katolic-
kiego, by w opinii odbiorców jej dzieła zostać następnie nazwaną „świętą poza 
Kościołem”49.

Z kolei w utworze Langa w formie recytatywów cytowane są frag-
menty baśni Hansa Christiana Andersena naprzemiennie z fragmentami 
o bardziej refleksyjnym charakterze50. Lang zestawia też treść baśni z inter-
tekstami biblijnymi, głównie z Ewangelii św. Mateusza, reinterpretując je 
w świeckim kontekście. Najlepszym przykładem tego powiązania narra-
cji biblijnej z treścią baśni jest użycie fragmentu Ewangelii we fragmencie 

47 „Instrumenty organiczne” to nazwa utworzona przez Tana Duna, opisująca in-
strumenty stworzone z papieru, kamienia i wody, wykonujące muzykę konkretną. 

48 Zob. Notes, https://saariaho.org/works/la-passion-de-simone (dostęp: 31.07.2024).
49 K. Kucia-Kuśmierska, Simone Weil i Kaija Saariaho. Paradoksy literacko-muzyczne, 

„Czytanie Literatury. Łódzkie Studia Literaturoznawcze”, 10/2021, s. 92. 
50 D. Lang, little match girl passion, https://davidlangmusic.com/music/little-

match-girl-passion/ (dostęp: 31.07.2024).

https://saariaho.org/works/la-passion-de-simone
https://davidlangmusic.com/music/little-match-girl-passion/
https://davidlangmusic.com/music/little-match-girl-passion/


Daria Kondraciuk74

opisującym śmierć dziewczynki: „Od godziny szóstej mrok ogarnął całą 
ziemię, aż do godziny dziewiątej. Około godziny dziewiątej zawołała do-
nośnym głosem: Eli, Eli”51.

3. ODWOŁYWANIE SIĘ DO RÓŻNYCH TRADYCJI RELIGIJNYCH  
I KULTUROWYCH BEZ PEŁNEGO ZAANGAŻOWANIA W ŻADNĄ Z NICH 

W dziele postsekularnym narracja zorganizowanej religii nie ma pry-
matu wobec światopoglądu świeckiego, a także wobec narracji innych 
zorganizowanych religii czy niesformalizowanych wierzeń i ujęć ducho-
wości. W takim dziele muzycznym mogą pojawiać się odniesienia do wie-
lu tradycji religijnych lub duchowych, a autor stroni od dogmatycznego 
przywiązania do którejkolwiek z nich. W Pasji według św. Marka Paweł 
Mykietyn korzysta z tradycji chrześcijańskiej, prowadząc narrację wokół 
męki i zmartwychwstania Chrystusa. Jednocześnie odnosi się do tradycji 
judaistycznej poprzez cytowanie fragmentów Księgi Izajasza i użycie języ-
ka hebrajskiego, osadzające historię biblijną na Ziemi Świętej52. W udzie-
lonym wywiadzie Mykietyn przyznał: „moja Pasja w ogóle nie nawiązuje 
do tradycji, ani sakralnej, ani żadnej innej. Ja prawdę powiedziawszy nie 
wiem, co to znaczy w XXI wieku muzyka religijna”53. Zapytany o boskość 
Jezusa, stwierdził: „Do końca, tak naprawdę, każdy chyba sobie sam musi 
odpowiedzieć, czy kobieta może być Mesjaszem”54, nawiązując do nada-
nia partii wokalnej Jezusa mezzosopranistce55. Tan Dun również odczytuje 
historię pasji Chrystusa ponadreligijnie. Wiąże ją z symboliką wody, tra-
dycyjnymi wierzeniami chińskimi i traumą dotyczącą chińskiej rewolucji 
kulturalnej. Wśród inspiracji do napisania Water Passion after St. Matthew 
wyróżnia zachwyt ponadczasową historią i podziw wobec muzycznego 
dziedzictwa Jana Sebastiana Bacha. Zapytany, czy trzeba wierzyć w Chry-
stusa, by móc napisać Pasję według św. Mateusza, odpowiedział: „Musi 
się być tą historią głęboko poruszonym. Także z Bachowskich pasji idzie 
przesłanie daleko ponad chrześcijański kontekst: chodzi tu o odnowę du-

51 Ibidem, tłumaczenie własne za: „From the sixth hour there was darkness over all 
the land until the ninth hour. And at the ninth hour she cried out: Eli, Eli”.

52 K. Cyran, Moc zasugerowanej nadziei. Paweł Mykietyn o Pasji wg św. Marka w rozmo-
wie z Krzysztofem Cyranem, „Teoria Muzyki”, 11/2017, s. 134.

53 Ibidem, s. 130.
54 Ibidem, s. 133.
55 W La Pasión según San Marcos (2000) Osvaldo Golijova partie Jezusa nie są przypi-

sane do konkretnego głosu, lecz wykonywane przez chór, solistów i solistki, a celem tego 
zabiegu jest ustanowienie głosu Jezusa „głosem ludu”. Co więcej, zarówno u Mykietyna, 
jak i Golijova partię Judasza wykonuje głos kobiecy. W pasji Duna głos sopranowy rów-
nież wykonuje partie m.in. Piłata, Jezusa, Judasza i Piotra. 



Postsekularne dzieło muzyczne: definicja i charakterystyka na podstawie wybranych... 75

cha, o postawę, o duchowość”56. Również dzieło Davida Langa w nowy 
sposób podchodzi do religijnych powiązań pasji. W opisie swojego utworu 
kompozytor odcina się od tradycji pasji chrześcijańskiej i Bachowskich ora-
toriów: „Nie ma Bacha w moim utworze i nie ma Jezusa – raczej cierpienie 
dziewczynki z zapałkami zastępuje cierpienie Chrystusa, nadając (mam 
nadzieję) jej smutkowi wyższy wymiar”57.

4. PRZEJŚCIE OD ŚCIŚLE KONFESYJNEGO CHARAKTERU DZIEŁA  
KU BARDZIEJ OGÓLNEJ, METAFIZYCZNEJ REFLEKSJI 

Bardziej ogólną, metafizyczną refleksję przedstawia La Passion de 
Simone Kai Saariaho, której tematem jest życiorys francuskiej filozofki 
i mistyczki Simone Weil (1909–1943). Każda z piętnastu części utworu, 
„stacji” drogi krzyżowej, poddaje refleksji różne aspekty życia Simone 
Weil i jej śmierć. Opisanie życiorysu Weil w formule pasji sakralizuje jej 
cierpienie, wzmacnia ukazywanie jej jako ofiary i na poziomie formalnym 
łączy się z jej refleksjami dotyczącymi ofiarności58. Dla innego wspomi-
nanego już kompozytora, Tana Duna, woda ma kluczowe symboliczne 
– a według Joanny Subel również ponadkulturowe59 – znaczenie. Odnosi 
się do odrodzenia, chrztu, zmartwychwstania, co autor tłumaczy analogią 
do obiegu wody w naturze. Pasja zaczyna się nie od tradycyjnego „Pas-
sio Domini Nostri Jesu Christi”, lecz słowami napisanymi przez Duna: 
„w wodzie słychać dźwięk, w ciemności łzy płaczą za odrodzeniem”60 
(„a sound is heard in water, in darkness, the tears are crying for rebirth”). 
Woda jest elementem scenografii, gdyż podczas wykonania utworu na 
scenie rozstawione są misy z wodą i tworzą symbol krzyża. Jej dźwięk ma 
znaczenie techniczne61, ponieważ jest instrumentem „organicznym” i peł-

56 C. Spahn, Budda Bach, „Die Zeit”, 30/2000, http://www.zeit.de/2000/30/200030.
tan-dun-gespraec.xml/seite-5 (dostęp: 31.07.2024), cyt. za: J. Subel, Pasja według św. Mateusza 
(„Water Passion After St Matthew”) Tana Duna i realizacja idei „Muzyki organicznej”, „Liturgia 
Sacra. Liturgia – Musica – Ars”, 21(45)/2015, s. 198.

57 David Lang, the little match girl passion, https://davidlangmusic.com/music/lit-
tle-match-girl-passion/ (dostęp: 31.07.2024), przekład własny za: „There is no Bach in 
my piece and there is no Jesus – rather the suffering of the Little Match Girl has been 
substituted for Jesus’s, elevating (I hope) her sorrow to a higher plane”.

58 O różnych pracach Simone Weil, w których omawiana jest jej postawa filozoficzna 
wobec kategorii ofiary, jak i o figurze ofiary w utworze Saariaho, pisze Katarzyna Kucia-
Kuśmierska. Zob. K. Kucia-Kuśmierska, Simone Weil i…, s. 73.

59 J. Subel, Pasja według św. Mateusza (‚Water Passion After St Matthew’) Tana Duna i reali-
zacja idei ‚Muzyki organicznej’, „Liturgia Sacra. Liturgia – Musica – Ars”, 21(45)/2015, s. 180.

60 Przekład za: ibidem, s. 181.
61 Wśród innych utworów Tana Duna, w których woda pełni rolę instrumentu orga-

nicznego, są: Ghost Opera (1994), Water Concerto (1998) i The First Emperor (2006).



Daria Kondraciuk76

ni funkcję ilustracyjną, szczególnie w pierwszej części utworu traktującej 
o chrzcie. Wykonawcy grają na krawędziach mis z wodą, uderzając w nie 
pałką i rękoma, mieszając wodę i przelewając ją przez ręce, pozwalając 
wodzie skapywać z dłoni do misy. Pod koniec utworu tradycyjni instru-
mentaliści odchodzą ze swoich stanowisk, na scenie pozostają tylko oso-
by wydobywające dźwięk za pomocą wody. Podest dyrygenta również 
zostaje opuszczony, a dyrygent, podchodząc do środkowej misy, również 
zaczyna na niej grać. 

5. WPROWADZANIE DO GATUNKÓW I FORM MUZYKI RELIGIJNEJ  
TEMATYKI NIEZWIĄZANEJ Z RELIGIĄ LUB WPROWADZANIE  

TEMATYKI RELIGIJNEJ W RAMACH NIESTANDARDOWO  
TRAKTOWANYCH FORM I GATUNKÓW MUZYKI SAKRALNEJ 

Tej kategorii można przypisać te z wymienionych wyżej dzieł, które 
tematyzują problemy metafizyczne i polityczne (Saariaho), przedstawia-
ją biografię i ideologię osoby świeckiej w formę gatunku pasji (Saariaho, 
Lang) albo podejmują refleksję zbyt ogólną lub interreligijną, by była zwią-
zana ze zorganizowaną religią (Lang). Nie spełniają one wymagań kano-
nicznej muzyki religijnej lub – przede wszystkim – do spełniania wymagań 
kanonu muzyki religijnej nie dążą, a wyłącznie korzystają z formuł dostar-
czanych przez tradycję muzyki religijnej. W przypadku tej kategorii należy 
szczególnie pamiętać o warunku koniecznym definiującym postsekularne 
dzieło muzyczne. Najważniejszym rozróżnieniem dzieła postsekularnego 
jest jego definicja podkreślająca zmianę w podejściu do wielkich religijnych 
narracji. Można wymienić dzieła, które nie spełniają wymogów kanonicz-
nej muzyki religijnej i nie aspirują do tego, choć w swojej wymowie jak 
najbardziej kontynuują wielką narrację religijną – przykładem takiej pasji 
może być Pasja na dwanaście głosów wokalnych Dariusza Przybylskiego, 
opisana pokrótce w dalszej części artykułu.

6. STOSOWANIE ESTETYKI WZNIOSŁOŚCI W ODNIESIENIU  
DO SPRAW ŚWIECKICH LUB TRYWIALIZACJA, PROFANACJA  

ELEMENTÓW RELIGIJNYCH W DZIELE NA POZIOMIE MUZYCZNYM,  
SŁOWNYM I KONTEKSTOWYM

Powyższe sposoby powiązania sacrum i profanum, tj. stosowanie es-
tetyki wzniosłości w odniesieniu do spraw świeckich i trywializujące lub 
profanujące62 ujmowanie spraw świętych, ukazują szczególną cechę dzieła 

62 Szczególnie istotna może być profanacja rozumiana za Agambenem jako ponow-
ne włączanie świętego do sfery świeckiej, „znajdowanie dla niego specyficznego zasto-



Postsekularne dzieło muzyczne: definicja i charakterystyka na podstawie wybranych... 77

postsekularnego, jaką jest współobecność w jednym utworze świeckiego 
i świętego bez konieczności dokonywania wyboru pomiędzy nimi, przy 
uznaniu obu za „wewnętrznie przekonujące”. Zarówno estetyka wznio-
słości, jak i wydźwięk trywializujący mogą objawiać się na polu formy 
i gatunku, obsady i instrumentacji, stylu muzycznego i kontekstu prezen-
towania utworu. Nie są to więc kategorie właściwe wyłącznie dla tego, co 
zawiera się w utworze, lecz powiązane także z jego użyciem63. Wykonanie 
utworu w kościele lub w sali koncertowej nie tylko stanowi podstawę do 
wyróżnienia dwóch kategorii współczesnych pasji64, lecz wpływa również 
na oczekiwania odbiorcy i jego interpretację utworu.

WNIOSKI KOŃCOWE

Poszukiwaniu definicji i charakterystyki postsekularnego dzieła mu-
zycznego towarzyszy pytanie: dlaczego wyróżnione w niniejszej pracy ce-
chy opisują dzieło postsekularne, a nie stanowią ujęcia znacznie bardziej 
ogólnego, charakteryzując jedynie przemiany stylistyczne dokonujące się 
w muzyce podejmującej temat duchowości? Z powyższych rozważań wy-
nika, że postsekularne dzieło muzyczne charakteryzuje się przede wszyst-
kim kwestionowaniem wielkich narracji religijnych oraz podejmowaniem 
kwestii duchowości w sposób otwarty na różne perspektywy religijne 
i metafizyczne. Choć współczesne utwory sakralne mogą korzystać z no-
watorskich środków, łączyć tradycję z teraźniejszością oraz teksty świec-
kie z religijnymi, niekoniecznie wyrażają dystans wobec wielkich narracji 
religijnych. Mogą być one osadzone w ramach tradycyjnej religijności czy 
liturgii lub – zgodnie z deklaratywnymi wypowiedziami autora – być ar-
tystyczną manifestacją jego wiary. Jako przykład współczesnego utworu 
sakralnego i jednocześnie kontrprzykład do dzieła postsekularnego może 
posłużyć Pasja na dwanaście głosów wokalnych Dariusza Przybylskiego 
(2013). Premierę miała w Kościele Ewangelicko-Augsburskim Świętej Trój-
cy w Warszawie i łączy w sobie trzy tradycje chrześcijańskie: łacińską, pol-
ską – poprzez użycie polskich pieśni religijnych – oraz protestancką, za 
pomocą cytatów z Pasji Jana Sebastiana Bacha. W warstwie słownej łączy 

sowania”. Por. G. Agamben, Profanacje, tłum. Mateusz Kwaterko, Państwowy Instytut 
Wydawniczy, Warszawa 2006, s. 110.

63 O tym, jak kontekst wypowiedzi – w tym wypowiedzi artystycznej – wpływa 
na interpretację, w kontekście różnych wspólnot interpretacyjnych, pisał Stanley Fish. 
Zob. S. Fish, Czy na tych ćwiczeniach jest tekst?, tłum. A. Szahaj, „Teksty Drugie” 3/2000, 
s. 197–211.

64 W. Braun, Passion….



Daria Kondraciuk78

teksty wszystkich czterech Ewangelistów, co nie odbiega od tradycji pasji 
i było obecne już w Passio Jacoba Obrechta. W Pasji Przybylskiego moż-
na znaleźć powiązania tradycyjnego z nowoczesnym, odwołania do wie-
lu tradycji religijnych, powiązania świeckiego ze świętym. Mimo to jest to 
dzieło na wskroś religijne, kontynuujące wielką narrację pasyjną, a zamiar 
napisania utworu traktującego o indywidualnej religijności niejednokrot-
nie podkreślał kompozytor65. Jeśli łączy tradycyjne z nowoczesnym, to nie 
stanowi to swobodnego czerpania z dostępnego repertuaru kulturowego. 
Współobecność trzech tradycji religijnych nie wiąże się z brakiem szczegól-
nego przywiązania do żadnej z nich, lecz podkreśla związek autora z każdą 
z nich. Korzystanie przez Przybylskiego z gatunku pasji, choć odbywa się 
poza liturgią, ma silny wymiar religijny, co zostało podkreślone poprzez 
prawykonanie utworu w kościele. Passio Przybylskiego nie jest utworem 
postsekularnym, nie spełnia wskazanego wcześniej warunku koniecznego, 
ponieważ kontynuuje wielką religijną narrację Pasji. Inne docenione świa-
towo współczesne utwory pasyjne, Pasja według św. Łukasza (1966) Krzysz-
tofa Pendereckiego66 i Passio Domini Nostri Jesu Christi secundum Joannem 
(1982) Arvo Pärta, również nie spełniają warunku koniecznego dzieła post-
sekularnego, lecz w duchu muzyki religijnej kontynuują one tradycję mu-
zycznego opracowywania biblijnej historii pasyjnej. Oba utwory cechuje 
wyraźny charakter konfesyjny i ścisłe zakorzenienie w określonej tradycji 
wyznaniowej, co wyraża się nie tylko poprzez dobór tekstów (biblijnych 
i liturgicznych), lecz także – w obu przypadkach – w artystycznych wybo-
rach dotyczących obsady, miejsca wykonania, formy muzycznej, tematyki 
i stylu muzycznego.

Studia nad postsekularyzmem, jako prężnie rozwijająca się gałąź 
współczesnej humanistyki, dostarczają cennych narzędzi badawczych 
i interpretacyjnych dla badań nad współczesną twórczością muzyczną. 
Jak wykazano w niniejszym artykule, kategoria dzieła postsekularnego – 
zaproponowana początkowo w badaniach literaturoznawczych – może 
zostać twórczo zaadaptowana na potrzeby badań nad muzyką. Przed-
stawiony w artykule warunek konieczny oraz sześć wyróżnionych cech 
charakteryzujących postsekularne dzieło muzyczne dostarczają kryteriów 
użytecznych do opisu współczesnej muzyki sakralnej. Przywołane w ar-

65 Zob. A. Nowok, Dariusz Przybylski. Tworzenie piękna, https://meakultura.pl/arty-
kul/dariusz-przybylski-tworzenie-piekna-564/ (dostęp: 31.07.2024). 

66 Regina Chłopicka w rozdziale poświęconym Pasji Pendereckiego określa pasję 
gatunkiem specyficznym, bez jednego modelu formalnego. Zob. R. Chłopicka, Krzysztof 
Penderecki między sacrum a profanum. Studia nad twórczością wokalno-instrumentalną, Akade-
mia Muzyczna w Krakowie, Kraków 2000, s. 20.



Postsekularne dzieło muzyczne: definicja i charakterystyka na podstawie wybranych... 79

tykule pasje wskazują na to, że postsekularność w muzyce wykracza poza 
zestawienie ze sobą „świeckiego” i „świętego”, a także, że może przejawiać 
się w sferze muzycznej, słownej i kontekstowej utworu. W perspektywie 
dalszych badań warto poszerzyć refleksję nad postsekularyzmem w muzy-
ce o inne formy i gatunki religijne, takie jak msze, oratoria lub psalmy. Po-
nadto należy rozważyć, czy narzędzia i metodologia wypracowane w ra-
mach tak zwanego zwrotu postsekularnego mogą zostać zastosowane do 
analizy kompozycji premodernistycznych i starszych, będących w niejasnej 
historycznej relacji ze społecznymi procesami sekularyzacji. Z pewnością 
dalsze badania nad postsekularnością muzyczną mogą pozwolić na szer-
sze zrozumienie dynamiki przemian postaw duchowych i artystycznych.

BIBLIOGRAFIA

Agamben Giorgio, Profanacje, tłum. Mateusz Kwaterko, Państwowy Instytut Wydawni-
czy, Warszawa 2006.

Berger Peter L., The Desecularization of the World: A Global Overview, w: Desecularization 
of the World: Resurgent Religion and World Politics, red. P.L. Berger, Eerdmans Pu-
blishing Co, Washington 1999.

Bogalecki Piotr, Kamień odrzucony? Postsekularyzm jako perspektywa interpretacyjna lite-
ratury i kultury polskiej, „Wielogłos. Pismo Wydziału Polonistyki UJ”, 3(29)/2016,  
s. 113–130.

Bohlman Philip Vilas, Sacred Poetics and Musical Politics in Post-Secular Europe, w: Re-
sounding Transcendence: Transitions in Music, Religion, and Ritual, red. J. Engelhardt 
i P.V. Bohlman, Oxford University Press 2016.

Braun Werner i von Fischer Kurt, Passion, https://www.oxfordmusiconline.com/grove- 
music/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630 
-e-0000040090.

Burchardt Marian i Wohlrab-Sahr Monika, Introduction to Multiple Secularities: Religion 
and Modernity in the Global Age, „International Sociology”, 28(6)/2013, s. 605–611.

Casanova José, The Secular and Secularisms, „Social Research, The Religious-Secular Di-
vide: The U.S. Case”, 76/2009, s. 1049–1066.

Chłopicka Regina, Krzysztof Penderecki między sacrum a profanum. Studia nad twórczością 
wokalno-instrumentalną, Akademia Muzyczna w Krakowie, Kraków 2000.

Chłopicka Regina, Passio et mors Domini nostri Iesu Christi secundum Lucam na trzy głosy 
solowe, recytatora, trzy chóry mieszane, chór chłopięcy i orkiestrę, w: Twórczość Krzysztofa 
Pendereckiego. Od genezy do rezonansu, 3. Przełom i pierwsza synteza 1966–1971, red.  
M. Tomaszewski, Kraków 2010.

Cieślik-Klauza Joanna, Passion Music at the Turn of the XX and XXI Centuries, Part I: Sofia 
Gubaidulina and Wolfgang Rihm, „Rocznik Teologii Katolickiej”, 17(1)/2018, s. 183–194.

Cieślik-Klauza Joanna, Passion Music at the Turn of the XX and XXI Centuries, Part II: Tan 
Dun and Osvaldo Golijov, „Rocznik Teologii Katolickiej”, 17(3)/2018, s. 107–117.

Corrigan Paul T., The Postsecular and Literature, https://corriganliteraryreview.word-
press.com/2015/05/17/the-postsecular-and-literature/.



Daria Kondraciuk80

Cyran Krzysztof, Moc zasugerowanej nadziei. Paweł Mykietyn o Pasji wg św. Marka w rozmo-
wie z Krzysztofem Cyranem, „Teoria Muzyki”, 11/2017, 129–139.

Cyran Krzysztof, Pod Krzyżem. O niektórych aspektach piękna w III Symfonii „Symfonii pie-
śni żałosnych” Henryka Mikołaja Góreckiego (1976) oraz „Pasji wg św. Marka” Pawła 
Mykietyna (2008), w: „Muzyka sakralna. Piękno ocalone i ocalające”, red. ks. Jacek 
Bramorski, Akademia Muzyczna im. St. Moniuszki, Gdańsk 2016.

Cyz Tomasz, Mikrotony śmierci, książeczka do płyty CD, Paweł Mykietyn Pasja wg św. Marka, 
Narodowy Instytut Audiowizualny, 2011. 

Durkheim Émile, Elementarne formy życia religijnego. System totemiczny w Australii, tłum. 
A. Zadrożyńska, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2010.

Fish Stanley, Czy na tych ćwiczeniach jest tekst?, tłum. A. Szahaj, „Teksty Drugie” 3/2000, 
s. 197–211.

Habermas Jürgen, Wierzyć i wiedzieć, tłum. M. Łukasiewicz, „Znak” 9/2002, s. 8–21.
Huggan Graham, Is the “Post” in “Postsecular” the “Post” in “Postcolonial”?, „MFS Modern 

Fiction Studies”, 56(4)/2010, s. 751–768.
Jarzyńska Krystyna, Postsekularyzm – wyzwanie dla teorii i historii literatury (rozpoznania 

wstępne), Teksty Drugie”, 1–2/2012, s. 294–307.
Johnson Jake, Post-Secular Musicals in a Post-Truth World, w: The Routledge Companion to 

the Contemporary Musical, red. J. Sternfeld i E.L. Wollman, Routledge, Taylor & Francis 
Group, New York 2020.

Kaufmann Michael, Locating the postsecular, „Religion & Literature”, 41(3)/2009, s. 68–73.
King Mike, Art and the Postsecular, „Journal of Visual Art Practice”, 4(1)/2005, s. 3–17.
Kramer Jonathan D., Postmodern Concepts of Musical Time, „Indiana Theory Review” 

17(2)/1996, s. 21–61. 
Kucia-Kuśmierska Katarzyna, Simone Weil i Kaija Saariaho. Paradoksy literacko-muzyczne, 

„Czytanie Literatury. Łódzkie Studia Literaturoznawcze”, 10/2021, s. 67–97.
Lang David, the little match girl passion, [online] https://davidlangmusic.com/music/

little-match-girl-passion/.
Mączyńska Magdalena, Toward a postsecular literary criticism. Examining ritual gestures in 

Zadie Smith’s „Autograph Man”, „Religion and Literature”, 41/2009, s. 73–82.
McClure John A., Post Secular Culture: The Return of Religion in Contemporary Theory and 

Literature, „Cross Currents”, 47(3)/1997, s. 332–347.
Norris Pippa i Inglehart Ronald, The secularisation debate, w: „Sacred and Secular. Reli-

gion and Politics Worldwide”, Cambridge University Press, 2004. 
Nowok Agnieszka, Dariusz Przybylski. Tworzenie piękna https://meakultura.pl/artykul/

dariusz-przybylski-tworzenie-piekna-564/.
Pecora Vincent P., The Secular, the Postsecular, and the Literary, „American Book Review”, 

39(5)/2018, s. 4–5.
Rosati Massimo i Stoeckl Kristina, Introduction, w: Multiple Modernities and Postsecular 

Societies, red. M. Rosati i K. Stoeckl, 2012.
Saariaho Kaija, La Passion de Simone, https://saariaho.org/works/la-passion-de-si-

mone/.
Spahn Claus, Budda Bach, „Die Zeit”, 30/2000, http://www.zeit.de/2000/30/200030.tan-

dun-gespraec.xml/seite-5.
Stoeckl Kristina, Defining the postsecular, 2011, artykuł został zaprezentowany na semina-

rium prof. Khoruzhija w Akademii Nauk w Moskwie.
Stratman Jacob, Introduction: Young Adult Literature and the Postsecular Novel, w: Teens 

and the New Religious Landscape: Essays on Contemporary Young Adult Fiction, red.  
J. Stratman, North Carolina 2018.



Postsekularne dzieło muzyczne: definicja i charakterystyka na podstawie wybranych... 81

Subel Joanna, Pasja według św. Mateusza (‘Water Passion After St Matthew’) Tana Duna i real-
izacja idei ‘Muzyki organicznej’, “Liturgia Sacra. Liturgia – Musica – Ars”, 21(45)/2015, 
s. 177–199.

Szczurko Elżbieta, Pasja w twórczości polskich kompozytorów XX i początku XXI wieku na tle 
historii gatunku, Wydawnictwo Akademii Muzycznej im. Feliksa Nowowiejskiego, 
Bydgoszcz 2016.

Szczurko Elżbieta, Transgresje w dziejach gatunku pasyjnego w muzyce, w: Transgresje w mu-
zyce, red. nauk. A. Nowak, Wydawnictwo Akademii Muzycznej im. Feliksa Nowo-
wiejskiego w Bydgoszczy, Bydgoszcz 2022. 

Taylor Charles, A Secular Age, Belknap Press, London 2007.
Trzęsiok Marcin, Spór o dziedzictwo muzyczne XX wieku, „Res Facta Nova”, 20(29)/2019, 

s. 95–108.
Weber Max, Etyka protestancka a duch kapitalizmu, tłum. J. Miziński, Test, Lublin 1994.
Zaleska Urszula, Pasja w czasach postmodernizmu na przykładzie „little match girl passion” 

Davida Langa, praca licencjacka pod kierunkiem Tomasza Kienika, Wrocław 2022. 

Postsecular Musical Work: Definition and Characteristics  
Based on Selected Passion Compositions after 1985

Abstract

In this paper, the author attempts to define and characterize the postsecular musical 
work. Inspired by previous research in the field of literary studies, where the relationship 
between postsecularity and the literary work has already been extensively developed, 
the author proposes to transpose the concepts developed by literary scholars to the field 
of musicology. 

Based on a description of selected passion compositions from the 20th and 21st 
centuries, among which are Paweł Mykietyn’s Passion According to St. Mark, Kaija 
Saariaho’s La Passion de Simone, Tan Dun’s Water Passion After St. Matthew, Mauricio 
Kagel’s Sankt-Bach-Passion, the author identifies the key features of a postsecular musical 
work. The author provides a definition of a post-secular musical work, presents the 
necessary condition for a musical work to be described as post-secular, and distinguishes 
six characteristics of such a musical work.

Keywords: modern music, musical work, passion, postsecularism, spirituality



Iwona A. Siedlaczek
Szkoła Muzyczna I i II st. im. T. Szeligowskiego w Lublinie 

ODYS PŁACZĄCY TADEUSZA SZELIGOWSKIEGO 
W KONTEKŚCIE WIELKIEJ LITERATURY I SZTUKI: 

HOMER, HAYEZ, BRANDSTAETTER

Odys płaczący to figura z eposu Homerowego, która inspirowała twór-
ców różnych epok i profesji artystycznych. „N a  p o c z ą t k u  b y ł  H o m e r.  
Dał literaturze tematy i nadał jej formę” – pisze Jacek Hajduk1. Od Homera 
godzi się więc zacząć.

HOMER – TWÓRCA EPOSÓW I FIGURY ODYSA PŁACZĄCEGO

Choć nie wiemy niczego pewnego o Homerze, wiele wskazuje na fakt, 
że był aoidem2 i eposy są jego pieśniami. Odbiór eposów rozpina się na 
skali od krytyki wojennej treści3 aż po gloryfikację pokoju i życia ludz-

1 Udatnie trawestując początek Ewangelii Janowej. J. Hajduk, Józef Wittlin w Ameryce. 
Klasycznie obcy, Wydawnictwo Więź, Warszawa 2023, s. 13. Na s. 192 autor przypomina, 
że Wittlin jako tłumacz Odysei uważał ją za tekst sakralny, trawestacja jest więc zasad-
na. Ponadto autor to filolog klasyczny, wie o tym, że epos (gr. έπος) w podstawowym 
znaczeniu to właśnie – słowo, por. Z. Węclewski, Słownik grecko-polski, Wydawnictwo 
Orgelbranda i Synów, Warszawa 1905, s. 286. 

2 Informację o tym znajdujemy już w starożytnym tekście greckim O współzawodnic-
twie Homera i Hezjoda, opowiadającym o ich życiu oraz legendarnym agonie poetyckim 
aoidów. Aoidowie – pieśniarze, „potrącając do wtóru swoich słów liczne struny for-
mingi, epickiej liry, chyba już w megaronach zamków achajskich opiewali wobec za-
słuchanych klea andrōn sławne czyny wojowników”, zob. Z. Kubiak, Literatura Greków  
i Rzymian, Świat Książki, Warszawa 1999, s. 13.

3 W O współzawodnictwie Homera i Hezjoda, „gdy na zakończenie opisanego we wspo-
mnianym poemacie agonu obaj poeci wygłosili fragmenty swoich wierszy, publiczność jed-
noznacznie opowiedziała się za Homerem. Jednakże organizator igrzysk wygraną przyznał 

MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM, 
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM

NR 5/2025  
ISSN 2719-4213  

DOI: 10.15584/muzpsk.2025.5.5

http://10.15584/muzpsk.2025.5.5


„Odys płaczący” Tadeusza Szeligowskiego w kontekście wielkiej literatury i sztuki... 83

kiego4. Ta rozbieżność zależy w znacznej mierze od zawartości mas aper-
cepcyjnych czytelnika5. Odbiór eposów jako „literatury pacyfistycznej” 
uważam za bezpodstawny6. „Nie tylko Iliada, Odyseja również pokazuje 
barbarzyńskie, okrutne oblicze świata zbrodniarzy i kłamców”7 – zauwa-
żył filozof kultury, który nie wielbił Homera, ale zdawał sobie sprawę  
z wielkiej roli kulturotwórczej jego dzieła.

Dzieje kultury wysokiej i głębokiej liczą niecałe trzy tysiące lat. Zaczynają się – jak 
sądzę – od Homera, a pierwszym dziełem, w którym obecność tej kultury została 
zauważona, była Odyseja. Spośród 24 ksiąg Odysei kultura pojawia się właściwie 
tylko w jednej, mianowicie w księdze VIII (…). Obecność kultury w VIII księdze 
Odysei jest obecnością jednego pieśniarza i dwóch słuchaczy wrażliwych na śpie-
wane przez niego pieśni8. 

Tymi słuchaczami są król Feaków – Alkinoos i jego gość – Odyse-
usz. Śpiewakiem zaś Demodokos, „pierwszy człowiek, pojawiający się 
w literaturze światowej jako twórca trzech pieśni, które są – dla nas – 
pieśniami Homera. Wynika z tego wniosek, że poetycki portret Demo-
doka należy uznać za autoportret Homera”9. Jan Parandowski, tłumacz 
Odysei10, podkreśla, że postacią Demodoka Homer wyraża „godność 

Hezjodowi, gdyż  «jest rzeczą słuszną, by zwyciężył ten, kto nawołuje do uprawy roli i po-
koju, a nie ten, kto sławi walki i rzezie»”, A. Ceglarska, Wojna czy pokój? Nowy świat wartości  
w dziełach Homera, Annales Universitatis Mariae Curie-Skłodowska, t. 66, nr 2, Lublin 2019, s. 8.

 4 A. Ceglarska stwierdza: „Wbrew pozorom Homer bowiem nie gloryfikuje wojny 
i bezmyślnej przemocy, wręcz przeciwnie – prawdziwą wartość ma dlań ludzkie życie. 
Przykłady tego stanowiska można odnaleźć w obu jego dziełach – zarówno w Iliadzie, 
jak i Odysei. Wyjątkowo oczywiste jest ono w tym drugim poemacie. W czasie trwania 
akcji Odysei na świecie trwa pokój”, A. Ceglarska, op. cit., s. 8–9. Także J. Hajduk podkre-
śla pacyfizm Wittlina i fakt, że Odyseję „wpisał [on] «w wiek wojen», w którym przyszło 
mu, pacyfiście, przeżyć większość życia”, co wskazuje, że Wittlin tłumaczył Odyseję jako 
epos antywojenny, J. Hajduk, op. cit., s. 30.

 5 Jego światopoglądu, doświadczeń i przeżyć, które tworzą określony kontekst dla 
percepcji w czasie lektury.

 6 Homer to genialna poezja, która wyprzedza książki i filmy przygodowe, ale któ-
rą miliony (zwłaszcza) mężczyzn kochało i uważało za gloryfikację wojny jako wiel-
kiej przygody. Badacze idei pacyfizmu raczej nie powołują się na Homera, a właśnie na 
jego oponenta Hezjoda, zob. T. Nowak, Źródła europejskiej idei pacyfizmu – rys historyczny,  
https://core.ac.uk/download/pdf/160609908.pdf (dostęp 10.07.2024).

 7 A. Nowicki, Filozofia Homera, 2008, s. 10, inedita.
 8 Ibidem.
 9 Ibidem. Nowicki nie jest pierwszym, który tak twierdzi, bo już „starożytni sądzili, 

że pod postacią Demodoka Homer przedstawił samego siebie”, zob. Homer, Odyseja, 
przeł. L. Siemieński, Ossolineum, Wrocław 1981, przyp. do w. 47, s. 137, objaśnienie 
tłumacza L. Siemieńskiego.

10 J. Parandowski uważał, że „mylą się ci, którzy chcieliby widzieć w postaciach 
Femiosa i Demodoka poetów współczesnych Homerowi, ba! Byli i tacy, co w Demodoku 

https://core.ac.uk/download/pdf/160609908.pdf


Iwona A. Siedlaczek84

poezji”. Pełna zgoda. W czym objawia się ta godność? Otóż Księga VIII, 
w której Homer „stworzył tę przedziwną scenę, kiedy przed Demodo-
kiem staje we własnej osobie bohater jego pieśni”11, wyjaśnia tę kwestię. 
Demodok jest ślepcem, a Odys jeszcze nie wyjawił swego imienia kró-
lowi, mimo to pieśniarz intonuje pieśń o nim. Wzruszenie Odysa, który, 
aby ukryć niemęskie łzy12, zakrywa się płaszczem, jest zrozumiałe. Oto 
słyszy w pieśni Demodoka opis własnego bohaterstwa, męstwa, wiel-
kości. Któż nie poczułby się poruszony faktem, że sława jego czynów 
wyprzedza jego samego? Odys płacze więc przede wszystkim z przeję-
cia się własną sławą, choć na pytanie Alkinoosa odpowiada, że „płakał 
nad sobą, tułaczem”13. 

Z eposu, liczącego 12 tysięcy 109 linii wiersza, heksametru daktylicz-
nego, zwanego homeryckim, interesuje nas zaledwie 85 wierszy z Księgi 
VIII, która dotyczy pobytu Odysa u króla Feaków – Alkinoosa. Tam Homer 
pokazał Odysa płaczącego14. Tym, który go rozsławił, był ślepy aojda. Nikt 
by się o tej sławie nie dowiedział, gdyby nie pieśniarz Demodokos-Homer. 
Nowicki przypomina wypowiedź renesansowego filozofa Giordana Bruna 
(1548–1600) na temat Homera i jego poezji: 

Któżby wiedział coś o Achillesie, Ulissesie i wielu innych greckich i trojańskich 
wodzach, a także o wielu innych wojownikach, mędrcach i bohaterach kuli 
ziemskiej, gdyby nie zostali umieszczeni ponad gwiazdami i ubóstwieni po-
chwalnymi pieśniami na ołtarzach serc wybitnych poetów i recytatorów (…). 
Przypomina mi się, co pisał Seneka do swego przyjaciela Lucyliusza: «Jeżeli 
w twoim sercu jest gorące pragnienie sławy, staniesz się znany i sławny bardziej 
dzięki moim listom niż wszelkim urzędom i godnościom, jakie uzyskasz (…)». 
Podobnie mógłby powiedzieć Homer Achillesowi czy Ulissesowi, a Wirgiliusz 
Eneaszowi15. 

szukali samego Homera”, J. Parandowski, Wstęp, w: Homer, Odyseja, przeł. J. Parandowski, 
Czytelnik, Warszawa 1967, s. 11.

11 Ibidem.
12 „Jak zawodzi niewiasta nad mężowskiem ciałem”, Homer, op. cit., w. 499, s. 154. 
13 Ibidem, Pieśń IX, w. 13, s. 157. Pytanie, czy rzeczywiście, pozostawmy poza 

nawiasem. A. Nowicki słusznie zauważył, że „Odyseusz przeważnie kłamał i zmy-
ślał. Trudno płakać razem z nim nad jego nieszczęsnym losem tułacza, skoro wiemy, 
że wiele lat przebywał w cudownym pałacu zakochanej w nim Przepięknej Nimfy 
Kalipso. Wiedział, że jest piękniejsza od Penelopy, chętnie z nią sypiał, miał z nią 
syna, a do tego obiecywała mu nieśmiertelność”, A. Nowicki, Atena Creanda, inedita, 
s. 161.

14 Trzy pieśni Demodoka w: Homer, Odyseja, op. cit., s. 152–155.
15 A. Nowicki, Filozofia Homera, s. 30; G. Bruno, De gl`heroici furori, 1585, s. 1083; 

Seneca, Listy moralne do Lucyliusza, przeł. W. Kornatowski, Wydawnictwo PWN, 1961, 
list I, 11, s. 35. 



„Odys płaczący” Tadeusza Szeligowskiego w kontekście wielkiej literatury i sztuki... 85

Te słowa wskazują na moc unieśmiertelniania16, jaką ma kultura wyso-
ka. Kulturę tworzą ludzie i tylko oni posiadają tę moc. Zadając pytanie, czy 
Homer, mając taką moc, wybierał właściwie, nie sposób przekreślić war-
tości poetyckiej eposów i ich mocy inspirowania twórców kolejnych epok. 
Dzięki nim kultura wzbogaciła się o tysiące dzieł17. Jednak scenę z Księgi 
VIII – Odysa płaczącego, przedstawiło zaledwie kilku twórców. 

FRANCESCO HAYEZ (1791–1882)  
I ULISSE ALLA CORTE DI ALCINOO (1814–1816)

Akademicki18 obraz Hayeza to znakomity materiał do badań obecności 
filozofii kultury, tkwiącej implicite w dziele Homera, która stamtąd trafiła do 
dzieła Hayeza. Obraz powstał na zamówienie Giuseppe Zurlo (1757–1828)19. 
Było to zlecenie z przeznaczeniem dla Joachima-Napoléona Murata (1767–
1815)20. Za ustalenie tematu, wymiarów i ceny dzieła odpowiadał Leopoldo 
Cicognara (1767–1834), rektor Akademii Sztuk Pięknych w Wenecji21. Hrabia 

16„Nieśmiertelność kulturalna”, czyli formy obecności twórców w kulturze – pojęcie 
A. Nowickiego z 2008 r., nawiązujące do Owidiusza i Horacego. Nowicki rozwijał je po-
czątkowo, od lat 60. jako pojęcie „nieśmiertelności ateistycznej”. Warto tu zwrócić uwa-
gę na tekst Come l’uom s’eterna (W jaki sposób człowiek zdobywa nieśmiertelność), drukowany 
po raz pierwszy w języku włoskim i przetłumaczony przez autora na polski w książce 
Spotkania w rzeczach, PWN, Warszawa 1991, s. 115–125, w którym filozof odpowiada na 
pytanie „w jaki sposób ludzie mogą się wzajemnie unieśmiertelniać?”, s. 124. 

17 Także muzycznych, poczynając od Monteverdiego opery Il ritorno d’Ulisse in pa-
tria SV 325, po Luigiego Dallapiccolę Ulisse z 1968 r. czy Szeligowskiego Odysa płaczącego.

18 Akademizm – umiejętność ukazywania scen historycznych czy mitologicznych 
bądź religijnych, odwołująca się do zasad sztuki antycznej i renesansowej, także tematy-
ki, którą można określić mianem patetycznej, a która jest dla tematu artykułu niezwykle 
istotna. Malarze tzw. akademiccy często traktowani są jako epigoni czy też koniunkturali-
ści. Przez lata studiowane różne obrazy akademików przekonały mnie do tego malarstwa 
jako często wyjątkowo filozoficznego. I w takim kontekście ujmuję tu obraz Hayeza. 

19 Ówczesnego Ministra Spraw Wewnętrznych Neapolu, znakomitego prawnika 
i polityka.

20 Ówczesnego króla Neapolu. Murat był miłośnikiem sztuki i właśnie powiększał 
galerię pałacu Capodimonte.

21 To postać bardzo istotna dla historii i recepcji obrazu. Był to znany historyk sztuki, 
a zwłaszcza rzeźby, założyciel Akademickiej Galerii Sztuki (1817), erudyta, bibliofil i kolek-
cjoner, mecenas i patriota opowiadający się za Risorgimentem. Był też oryginalnym filozo-
fem sztuki, co jest tu dla nas najistotniejsze, autorem traktatu, który uznaje się współcze-
śnie za kamień węgielny kultury estetycznej XIX w.: Del Bello (1808). Informacje o filozofie:  
https://accademiavenezia.it/upload/eventi/file/comunicato_stampa_Cicognara.pdf;  
https://ateneoveneto.org/it/la-storia-dellateneo-veneto/presidenti/leopoldo-cicogna-
ra/ (dostęp: 15.08.2024).

https://accademiavenezia.it/upload/eventi/file/comunicato_stampa_Cicognara.pdf
https://ateneoveneto.org/it/la-storia-dellateneo-veneto/presidenti/leopoldo-cicognara/
https://ateneoveneto.org/it/la-storia-dellateneo-veneto/presidenti/leopoldo-cicognara/


Iwona A. Siedlaczek86

Cicognara był protektorem i przyjacielem Hayeza. Organizując zbiór dzieł 
wielkich mistrzów przeszłości22, zadbał i o to, by młodzi malarze kształcili 
się w Rzymie pod okiem Antonio Canovy (1757–1822), a potem wzbogacali 
kolekcję własnymi dziełami23. Hayez jako student Akademii Weneckiej zna-
lazł się wśród wybranych na kurs w Rzymie. Potrafił się wyróżnić i dlatego 
dostał zlecenie. Temat został mu narzucony. Wiemy, a to ważne, że wybrał 
go Cicognara – filozof sztuki i wielbiciel rzeźb Canovy. Odpowiadając za 
obraz, z całą pewnością był świadom, że scena z Księgi VIII ma głęboko filo-
zoficzną wymowę. Zatem to sugestie protektora sprawiły, że 23-letni malarz, 
który własnego stylu dopiero poszukiwał24, namalował go klasycznie. 

Dzieło Hayeza można badać na kilka sposobów, biorąc za „centrum” 
jedną z postaci25, a więc „odysocentrycznie” (co narzuca tytuł), „alkino-
ocentrycznie” czy „demodokocentrycznie”. Skupmy się na Demodoku, 
który reprezentuje „godność twórcy”26 i filozofię nieśmiertelności kultu-
ralnej. Symbol obydwu to trzymana przezeń forminga27. Poznamy go po 
opiekunie28. Odysa poznamy natomiast po tym, że zakrył twarz, bo płacze. 
Gest króla Alkinoosa z obrazu odsyła do tego fragmentu Księgi VIII, kiedy 
Demodokos śpiewa już trzecią pieśń, a władca każe mu przestać:

Demodok niechże śpiewać przestanie na razie;
Jego pieśni nie wszystkim przypadły do smaku,

22 To dzięki jego staraniom wenecka Gallerie dell’Accademia jest w posiadaniu ry-
sunku Leonarda da Vinci Człowiek witruwiański (ok. 1490 r.) i wielu innych dzieł renesan-
sowych i późniejszych. 

23 Miał świetny pomysł, w Gallerie dell’Accademia znajduje się m.in. znakomity ob-
raz Hayeza Rinaldo e Armida (1812–13). Przyjaźnił się z Antonim Canovą i wielbił tego ge-
niusza rzeźby, stąd podsyłał mu uczniów, m.in. Hayeza. Cicognara był autorem do dziś 
wznawianej, a wydanej po raz pierwszy w Wenecji w 1825 r. biografii Canovy. Canova 
wyrzeźbił popiersie Cicognary (1821–1822), które znajduje się w Gallerie dell’Accade-
mia. Hayez namalował później portret Cicognary z rodziną, umieszczając na ekspono-
wanym miejscu właśnie owo popiersie (zob. przyp. 25). 

24 Hayez jest twórcą powszechnie znanym jako autor jednego obrazu – Il bacio (1859). 
Jest to prawdopodobnie najlepiej znane dzieło malarza. Obraz, uważany za symbol wło-
skiego romantyzmu i alegorię Zjednoczenia Włoch, reprezentuje też preromantyczny 
styl w malarstwie, do którego sam doszedł. 

25 Ten sposób badania podsunął mi A. Nowicki. Jest to interesująca metoda bada-
nia dzieł sztuki. Daje niezwykłe rezultaty, które można sprawdzić choćby na obrazie 
Hayeza Ritratto della famiglia Cicognara con il busto colossale di Antonio Canova (1816), na 
którym za centralną postać można uznać rzeźbę Canovy – traktując ją jako pełnopraw-
nego bohatera tego portretu rodzinnego. 

26 Pamiętamy cytowane wcześniej słowa Parandowskiego o „godności poezji”.
27 Forminga była atrybutem Apolla jako patrona sztuk.
28 Czy to faktycznie jak u Homera – keryks, taki młody i o dziewczęcym wyglądzie? 

Tak czy inaczej, także odsyła do postaci aojdy.



„Odys płaczący” Tadeusza Szeligowskiego w kontekście wielkiej literatury i sztuki... 87

Bo odkąd wieczerzamy przy boskim śpiewaku,
Odtąd nasz gość ustawnie i wzdycha i jęczy29.

Hayez portretuje Demodoka jak Homera30. Odysa natomiast pozbawia 
twarzy, dając do zrozumienia, że twarz s-twarza Odysowi pieśniarz swoją 
pieśnią. Gdyby nie opiewał Odysa, może nie rozpoznalibyśmy go na obra-
zie, bo by nie płakał i jako jedyny nie zakrywał twarzy. To reakcja na śpiew 
Demodoka wyróżnia Odysa z tłumu i tworzy figurę Odysa płaczącego. To 
na linii siedzącego starca – aoida – Demodoka – Homera i tworzonej przez 
niego na naszych oczach postaci Odysa rozgrywa się znakomicie uchwyco-
na dramaturgia tej sceny. Tak Hayez unaocznił filozoficzny problem unie-
śmiertelniania przez sztukę, a Odys płaczący Homera, a zwłaszcza Hayeza 
został zdominowany przez postać Demodoka. Bardzo wcześnie twórcy 
uświadomili sobie niezwykłe możliwości sztuki. Niektórzy jednak skon-
statowali, że wiążą się one z wielką odpowiedzialnością. To stąd w dra-
macie Romana Brandstaettera, który stał się inspiracją i kanwą kompozycji 
Szeligowskiego, autor stawia Odysa w centrum, by poddać go ocenie war-
tościującej, a postać Demodoka całkowicie pomija.

Francesco Hayez, Odyseusz na dworze Alkinoosa
Źródło: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Hayez,_Ulisse_alla_corte_di_Alcinoo_
(1814-16).jpg

29 Homer, op. cit., Ks. VIII, w. 513–516, s. 154.
30 Tradycyjnie od starożytności Homer jest przedstawiany jako starzec i ślepiec. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Hayez,_Ulisse_alla_corte_di_Alcinoo_(1814-16).jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Hayez,_Ulisse_alla_corte_di_Alcinoo_(1814-16).jpg


Iwona A. Siedlaczek88

ROMAN BRANDSTAETTER (1906–1987)  
I DRAMAT ODYS PŁACZĄCY (1955) 

Postać tego pisarza, poety, dramaturga i świetnego tłumacza Biblii to 
temat odrębny. Faktem z życia twórcy, który z pewnością zaważył na od-
biorze postaci Odysa, a zwłaszcza jej przetreszczeniu31, były jego żydow-
skie korzenie32. W czasie drugiej wojny światowej uratował się dlatego, że 
wyjechał na Bliski Wschód33. W Jerozolimie przeszedł na katolicyzm34. Jego 
wiara widoczna była we wszystkim, co pisał po roku 1946, gdy wrócił do 
Polski. 

Figura Odysa płaczącego nie jest t y m Odysem z Księgi VIII Home-
ra. Występuje w sposób znaczący jako tytularna, bo odnosi się do bardzo 
istotnego momentu w sztuce, w którym Penelopa opowiada Włóczędze 
sen Telemaka35 o płaczącym Odysie i Włóczęga sam zaczyna płakać36. Au-
tor w dramacie skupia się jednak na finalnym momencie dziejów Odysa, 
kiedy wraca on na Itakę i rozpoznają go w postaci starca tylko syn Tele-
mach, piastunka Eurykleja i pies Argos. Jako postać dramatu Brandstaet-
ter nazywa Odysa Włóczęgą. Zmienia mu osobowość, wywróciwszy grec-
ką aksjologię, by zastąpić ją chrześcijańską. Fakt, że jako motto dramatu 
umieścił fragment Poetyki Arystotelesa, świadczy wydatnie o świadomym 
przetreszczeniu: 

31 Filozoficzna kategoria przetreszczenia została przez Nowickiego utworzona na 
bazie spostrzeżenia Marii Gołaszewskiej, że „przedmiot ujmowany jest w aspekcie moż-
liwości bycia innym niż jest”, A. Nowicki, Człowiek w świecie dzieł, PWN, Warszawa 1974, 
s. 266. 

32 Jego dziadek Mordechaj Dawid Brandstaetter (1844–1928) był pisarzem jidysz 
i zwolennikiem haskali. Wnuk został badaczem kultury polskiej (zaczął od Mickiewicza) 
i z tego powodu mógł się spotkać i zaprzyjaźnić z Szeligowskim w Paryżu w 1929 r., 
gdzie obydwaj przebywali na rządowym stypendium.

33 Z młodą żoną, żydówką Tamarą Karren, z przystankiem w Wilnie w 1939 r., 
gdzie po latach spotkał się znów z mieszkającym tam do końca wojny Szeligowskim. 
Przebywał w Jerozolimie od 1941 do 1946 r.

34 Był może najgłębszym z pisarzy chrześcijańskich w Polsce. Duchową konwersję 
opisuje w króciutkim opowiadaniu Noc biblijna, w: Krąg biblijny, Instytut Wydawniczy 
PAX, Warszawa 1986, s. 53–57. Z powodu konwersji w 1945 r. rozszedł się z żoną 
na mocy tzw. przywileju św. Pawła, który umożliwia przeprowadzenie rozwodu, je-
śli jeden z małżonków przyjmuje chrzest, a drugi zdecydowanie pozostaje wyznaw-
cą religii niechrześcijańskiej oraz nie zamierza pozostawać w związku małżeńskim 
z ochrzczonym.

35 Telemach jako bohater Homera, a Telemak jako postać Brandstaettera i in. pisarzy 
jak np. François Fénelon i jego powieść z 1699 r. Les aventures de Télémaque.

36 R. Brandstaetter, Odys płaczący, w: Dramaty, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 
1986, s. 436.



„Odys płaczący” Tadeusza Szeligowskiego w kontekście wielkiej literatury i sztuki... 89

jeśli poetę spotyka zarzut, że przedstawił rzecz niezgodnie z prawdą, należy na 
to odpowiedzieć: może przedstawił jak potrzeba, jak to powiedział i Sofokles: „Ja 
przedstawiam ludzi, jakimi być powinni…37 

W dramacie dobitnie wybrzmiewa kwestia „jakimi być powinni” i to 
jest istotą kluczowej zmiany Odysa i jego płaczu. Odys przestaje być hero-
sem-wojownikiem, czyli „jak z kamienia”38, i dlatego płacze39. Płacze, bo 
jako nieznajomy – Włóczęga mógł się „wyspowiadać” Penelopie z pełne-
go okrucieństw życia. Autor mówi ostro o Odysie, że „popełnił straszną 
zbrodnię. Zabił naród. Jego dłonie były jak dwie burze. Przez trzy dni i trzy 
noce bez przerwy mordował ludzi”40. Odys Brandstaettera wie, że w tej 
wojnie stracił duszę, stał się kimś potwornym, żądnym sławy i bogactwa. 
I  d l a t e g o  płacze nad sobą – z bólu i niesmaku. Inaczej niż w gościnie 
u Alkinoosa, jego łzy nie są narcystyczne, a ekspiacyjne. Jest świadom wy-
rządzonego zła i jako pokutę41 wybiera życie włóczęgi. To zupełnie inne, 
chrześcijańskie oblicze Odysa. W dramacie, inaczej niż u Homera, nie zo-
staje na wyspie z tak długo oczekującą go żoną i synem. Odchodzi. Tym 
sposobem Brandstaetter unicestwia też ostatnie krwawe zbrodnie Odysa 
– rzeź zalotników Penelopy i powieszenie na linie okrętowej jej dwunastu 
służebnic, „by im wiecznie z pamięci rozkosz wywietrzała”42. 

Odys Brandstaettera to wyrosły z potwornych doświadczeń dwóch 
wojen światowych człowiek współczesny. Brandstaetter – Ocalały, któ-
rego Naród wymordowano, zamienia Odysa na Włóczęgę, który staje się 
symbolem ekspiacji za zbrodnie na Trojanach – jak Żydach. Autor unice-
stwia homerycką odwagę i waleczność Odysa, pokazując, jaką cenę płaci 
człowiek, któremu honor nakazuje brać udział w wojnie. Każdy człowiek, 
w każdej wojnie. Brandstaetter świadomie poddał Odysa krytyce aksjolo-
gicznej i pokazał go takim, jakim mógłby być, gdyby poznał ewangeliczne 
przesłanie, a nawet – jakim być powinien jako chrześcijanin. Czy to unice-
stwia wizję Homera? Absolutnie nie. Wielkość Homera tkwi także w tym, 
że jego sztuka dostarcza archetypicznych wzorców do tworzenia postaci 
w każdej epoce dziejów ludzkości. 

37 Ibidem, s. 425. 
38 Penelopa mówi: „Odys szedł przez życie, jakby był wyciosany z kamienia”, ibidem, 

s. 437. 
39 Te łzy zdaje się nie są już niemęskie, jak u Homera, a jak najbardziej „na miejscu”.
40 Ibidem, s. 432. 
41 Lub nie, bo uważa, że życie włóczęgi jest lepsze, nie ma się niczego, więc nie trze-

ba niczego bronić mieczem, a więc zabijać. 
42 Słowa Odysa, Homer, op. cit., Ks. XXII, w. 454, s. 412. W dodatku ten wyrok, wy-

dany przez Odysa, bierze na siebie w Odysei (ochoczo!) Telemach, co wzbudzać powin-
no szczególną antypatię w stosunku do Odysa, który do tego doprowadził.



Iwona A. Siedlaczek90

TADEUSZA SZELIGOWSKIEGO (1896–1963)  
ODYS PŁACZĄCY (1961)

Spotkania Szeligowskiego i Brandstaettera są spotkaniami w rze-
czach43. Ich skutkiem są dzieła, które zapisały się w historii kultury pol-
skiej44. Odys płaczący to ostatnie wspólne dzieło twórców. Szeligowski 
umiera 10 stycznia 1963 r. Już 26 stycznia Związek Kompozytorów Pol-
skich przyznaje mu pośmiertnie nagrodę za całokształt twórczości, a Pol-
skie Radio i Telewizja nagrodę pośmiertną za Odysa płaczącego. 65-letni 
Szeligowski szukał tematu godnego oratorium i znalazł inspirację w ist-
niejącym już dramacie młodszego przyjaciela45. Odys to ostatnie ukoń-
czone dzieło kompozytora, przez wielu badaczy uważane za najlepsze, 
najgłębsze. Dlatego można je ująć w kontekście stylu późnego46. I choć 
Szeligowski zapewne nie zamierzał świadomie tworzyć Odysa jako swo-
jej ostatniej kompozycji, stało się inaczej. Stąd dzieło to można uznać za 
swoisty testament kompozytora. Argumentem przemawiającym za sty-
lem późnym, który zbiera w sobie doświadczenia i przeżycia wielu lat, 
jest też fakt wyboru formy oratorium. Formy, u której podstaw z zało-
żenia stoją tematy istotne, poważne, wzniosłe, dotyczące moralności, re-
ligii, mitologii. Już sam wybór formy wskazuje na fakt, że kompozytor 
pragnął coś ważnego przekazać.

43 Filozofia spotkań w rzeczach (inkontrologia) to jedna z centralnych kategorii filo-
zofii kultury Andrzeja Nowickiego, A. Nowicki, Spotkania w rzeczach, op. cit. oraz Atena 
Creanda, inedita. 

44 Zielone pieśni (Paryż 1929), opera Bunt żaków (1950–1951).
45 Brandstaetter wspominał, jak kompozytor poszukiwał takiego tekstu: „«Chciał-

bym, wiesz, mój drogi, napisać jakieś oratorium o ludzkim cierpieniu, o otchłani ludzkiej 
egzystencji coś, co jest przezwyciężeniem zła, a zarazem oczyszczeniem. Masz jakiś taki 
utwór… dramat?» Na to odpowiedziałem: «Przeczytaj mojego Odysa płaczącego. Może 
znajdziesz w tym dramacie właśnie te motywy, których szukasz»”. Tadeusz spojrzał 
na mnie pytającym wzrokiem. Wiedziałem, że sztuki tej nie czytał, chociaż podarowa-
łem mu ją przed kilkoma laty. Następnego dnia – w nocy przeczytał Odysa płaczącego 
– telefonował do mnie, prawił mi dusery, komplementy, wyrażał swój zachwyt. I wziął 
się do pracy”, R. Brandstaetter, Moja współpraca z Tadeuszem Szeligowskim, w: Tadeusz 
Szeligowski. Studia i wspomnienia, red. F. Woźniak, Wydawnictwo Pomorze, Bydgoszcz 
1987, s. 174–175.

46 E.W. Saïd, O stylu późnym. Muzyka i literatura pod prąd, przeł. B. Kopeć-Umia-
stowska, Ossolineum, Wrocław 2017, s. 9 pisze o „kwestii ostatniego, późnego okresu 
życia człowieka, gdy ciało odmawia posłuszeństwa, stan zdrowia się pogarsza bądź wy-
stępują inne czynniki mogące sprowadzić przedwczesną śmierć nawet na kogoś młod-
szego. Postaram się przybliżyć ten temat, skupiając się w moich rozważaniach na przy-
kładach kilku wielkich artystów, których dzieła i myśli pod koniec życia zyskały, by tak 
rzec, nowy wyraz – nazywany odtąd stylem późnym”. 



„Odys płaczący” Tadeusza Szeligowskiego w kontekście wielkiej literatury i sztuki... 91

Szeligowski w ogóle uważał komponowanie za jedną z najistotniejszych 
spraw człowieka w jego głębokim związku ze światem47. Nie pisał muzy-
ki programowej, nie opowiadał dźwiękami. Potrzebował tekstów, by ściślej 
wskazywać na wartości, które cenił. Dzięki tekstom możemy zatem wnio-
skować o tym, co było dla niego istotne.

Jestem (…) zarażony niepokojem, protestujący przeciwko szybkości współcze-
snego życia, w którym nie ma miejsca ani dla ludzi, ani dla sztuki. (…) Odys „ma-
rzył o tym, aby ruch jego ręki był bardzo powolny”48. (…) Najbardziej frapowała 
mnie postać Telemaka, artysty-muzyka, który „twierdzi, że chce mieć prawo do 
wyobraźni i widzieć to, co się dzieje poza rzeczywistością”, który chce rządzić 
państwem przy pomocy pieśni fletu, pieśni sięgającej dalej niż władza (…). Jako 
człowiek i artysta nie chcę znowu przeżywać „obłędu świata” i dlatego ostatnie 
takty mego Odysa wypełniają dźwięki fletu Telemaka. T o jest moje credo49.

„Późny styl jest tym, co ma miejsce, gdy w obliczu rzeczywistości 
sztuka nie rezygnuje ze swoich praw”50. O prawa sztuki chodziło51, gdy 
Szeligowski tracił entuzjazm dla środowiska muzycznego, zwłaszcza sku-
pionego wokół Warszawskiej Jesieni52. Odysem więc wyraził przemyślenia 
na temat świata i sztuki swego czasu53. Z przemyśleń dojrzałego twórcy 
powstaje utwór niezwykły, który jednak szybko zniknął z pola widze-
nia i słyszenia kultury polskiej. Jedynie Michał Bristiger, którego pisar-
stwo wyczulone było na tematykę Zagłady, nie mógł nie zauważyć tekstu 

47 Słynne powiedzenie Szeligowskiego „Kompozytor powinien brać przykład 
z Bacha. Pisać muzykę, a potem umrzeć. Przyszłość go oceni” przywołuje nie tylko 
W. Rudziński, Tadeusz Szeligowski, Próba charakterystyki człowieka i artysty, w: Tadeusz 
Szeligowski. Studia i wspomnienia, s. 77, ale i Z. Mycielski, Szkice i wspomnienia, Biblioteka 
„Więzi”, Warszawa 1999, s. 91, a T. Szantruczek wykorzystał je w tytule swojej książki 
o kompozytorze: T. Szantruczek, Komponować... i umrzeć. Rzecz o Tadeuszu Szeligowskim, 
Ars Nova, Poznań 1997. 

48 Szeligowski zmienił wymowę tego cytatu na pozytywną. Zdanie zostało wyrwane 
z kontekstu, który u Brandstaettera jest przejmującą opowieścią Odysa o utracie duszy. 

49 S. Żelechowski, Odys płaczący i opuszczony, „Kierunki” 1962, nr 26, s. 10.
50 E.W. Saïd, op. cit., s. 13.
51 „Sztuka nie była dla niego «wywczasem», lecz sprawą niemalże życia i śmier-

ci”. D. Gwizdalanka, Miejsce Tadeusza Szeligowskiego w polskiej kulturze muzycznej XX w.,  
w: Tadeusz Szeligowski. Studia i wspomnienia, s. 18.

52 Szeligowski odrywał się, a nawet konfliktował ze środowiskiem muzycznym 
nastawionym na „nowość”. Za interesującą uważał jeszcze twórczość Lutosławskiego 
i Bairda, ale już nie bardzo akceptował Pendereckiego i jego rówieśników. Z coraz mniej-
szym entuzjazmem wypowiadał się w wywiadach na temat najnowszych muzycznych 
prądów. Por. D. Gwizdalanka, Miejsce Tadeusza Szeligowskiego w polskiej kulturze muzycz-
nej XX w., w: Tadeusz Szeligowski. Studia i wspomnienia, s. 39. 

53 Oprócz Odysa płaczącego temat wartości podejmuje Szeligowski w innym późnym 
dziele – operze Teodor Gentleman (1960).



Iwona A. Siedlaczek92

Brandstaettera i muzyki Szeligowskiego. Bristiger słuchał prawykonania 
i miał wgląd w ostateczną partyturę dzieła. Skorzystam tu więc z jego su-
gestii, będących cennym zapisem emocjonalnych i intelektualnych doznań 
wnikliwego badacza.

Dzieło sam kompozytor określił jako oratorium. Prapremierą, pod 
nazwą opery radiowej, 5 czerwca 1962 r. w Polskim Radio Orkiestrą 
i Chórem Opery Krakowskiej dyrygował Jerzy Semkow. Melodramatem 
nazwał Odysa płaczącego Bristiger54. Szkic partytury, do którego miałam 
dostęp, to ledwie 45 stron55, ale jak pisze Bristiger, partytura ostatecz-
na ma 108 stron i 1297 taktów muzyki. Muzyka jest napisana na wielką 
orkiestrę symfoniczną z rozbudowanym instrumentarium perkusyjnym. 
Kompozytor wykorzystał częściowo (niedługi) tekst Brandstaettera i był 
nim mocno poruszony, co widać w szybkim, zamaszystym zapisie kom-
pozycji w dostępnym mi szkicu. Śpiewa wyłącznie chór mieszany, partie 
solowe są mówione. Chór, jak w tragedii greckiej, prowadzi i komentuje 
akcję dramatu. Orkiestra pełni rolę fundamentu dla bardzo tu istotnego 
słowa, co Bristiger ujmuje znacząco: „słowo w Odysie jest gorące, muzy-
ka pozostaje chłodna”56. Ważną, o ile nie najważniejszą dla sensu, jaki 
nadał kompozycji Szeligowski, rolę ma Telemak. To pomysł dramatur-
ga, by syn Odysa „oddawał się cały muzyce” i „ostrożnie stąpał, bojąc 
się, że rozgniecie żuka lub źdźbło trawy”57. Pierwszy człon osobowości 
Telemaka z pewnością przemówił do kompozytora58, skoro opowiadał 
o tym w wywiadach. Stąd i swoisty Temat fletu Telemaka, który stanowi 
oś konstrukcyjną i ideową utworu także i w tym sensie, że to on przesą-
dza o formie łukowej całości. Fletem solo po kilku taktach wprowadzenia 
utwór się zaczyna i wygasającym solo fletowym – kończy. Tu zatem na-
leży szukać głównej idei muzyki Szeligowskiego. Kompozytor wykazuje 

54 R. Bristiger, Odys płaczący Tadeusza Szeligowskiego i Romana Brandstaettera – pró-
ba charakterystyki, w: Tadeusz Szeligowski. Wokół twórcy i jego dzieła, red. T. Brodniewicz,  
J. Kempiński, J. Tatarska, Wydawnictwo Ars Nowa, Poznań 1998, s. 72. Problem ustale-
nia właściwego gatunku muzycznego w odniesieniu do dzieła Bristiger roztrząsa wła-
ściwie w całym artykule. 

55 Skan rękopisu przesłano mi z Biblioteki Głównej AM w Poznaniu za zgodą Wnuczki 
kompozytora, p. Bogumiły Szeligowskiej-Wojteckiej, której składam tutaj wielkie podzię-
kowanie! Dziękuję także p. Joannie Glensk z działu digitalizacji zbiorów, która zajęła się 
skanem i przesłała mi link dostępu.

56 M. Bristiger, Szeligowski, Brandstaetter, Odys płaczący, w: M. Bristiger, Transkrypcje. 
Pisma i przekłady, wydawnictwo słowo/obraz terytoria, Gdańsk 2010, s. 77.

57 R. Brandstaetter, Odys płaczący, w: Dramaty, s. 437. 
58 Brandstaetter, przejęty franciszkańskim stosunkiem do przyrody, przejął go 

w swoim pisarstwie, wyprzedzając tym sposobem myślenia czas, w którym żył. Czy 
Szeligowski był w taki sam sposób uwrażliwiony na te kwestie, nie wiadomo. 



„Odys płaczący” Tadeusza Szeligowskiego w kontekście wielkiej literatury i sztuki... 93

inną optykę niż wszyscy twórcy dotąd tu wskazani. Postacią centralną 
muzycznej formy czyni bowiem Telemaka! 

Jeśli postać ta stanowiła „muzyczne credo” Szeligowskiego, to czego ono 
dotyczyło? Utopijnej wizji wpływania na ludzi muzyką59 zamiast polityką? 
Faktu, że władca może być muzykiem i politykiem?60 Zdaje się, kompozytor 
nie przeceniał możliwości muzyki, ale zdecydowanie wpisywał się w krąg 
ludzi, którzy sztukę traktują jak misję, poważnie, a nawet z patosem61. Pa-
tos Szeligowskiego to wewnętrzna odpowiedzialność artysty wobec świata. 
Kulturą i osobowością należał do pokolenia, w którym patos znaczył jeszcze 
„ton, styl, sposób mówienia lub pisania podkreślający wzniosłość tematu”62. 
Dramat Brandstaettera był sam w sobie wzniosły i emocjonalnie gorący. 
Szeligowski zastosował więc „chłodne” barwy orkiestry. Dotyczy to barw 
wykorzystanych instrumentów, takich jak ksylofon, wibrafon, triangiel, flet, 
harfa, smyczki pizzicato63. Tematem fletu Telemaka zwrócił się w stronę Przy-
szłości64, z nadzieją, że barbarzyństwo wojen, i tych Odysowych, i XX-wiecz-
nych, zostanie pokonane przez Sztukę. Ze względu na treść całości, której 
kompozytor pozwala swobodnie wybrzmieć w tekstach mówionych, zasto-
sowanie chóru na sposób grecki, jak i wykorzystanie melodii fletu – bez-
słownego symbolu artystycznego, przesłania kompozytora, można utwór 
Szeligowskiego określić także – moralitetem, rozumianym tutaj jako dzieło, 
które niesie głębokie przesłanie moralne65. 

Figura Odysa płaczącego od Homera po Szeligowskiego to swoista me-
tanoia. Figura w sensie filozoficznym i artystycznym stanowi pojemnik, do 
którego twórcy wkładają własne przemyślenia wynikłe z doświadczeń okre-

59 „Miękka władza” muzyki?
60 Jak Dawid Psalmista czy Fryderyk Wielki.
61 „Dużą rolę odgrywała u Szeligowskiego p o t r z e b a  p a t o s u. Mimo skłonności 

do humoru i groteski, dobrze się czuł w tym rodzaju nastroju, w którym utrzymane są 
najwybitniejsze jego dzieła, jak Epitaphium, czy Odys płaczący”, W. Rudziński, Tadeusz 
Szeligowski, s. 82. 

62 Hasło „patos” w: Słownik języka polskiego, t. 2, red. H. Szkiłądź [i in.], PWN, Warszawa 
1979, s. 620. Współcześnie niestety patos to raczej „sztuczny sposób wysławiania się, uży-
wanie słów, wyrażeń górnolotnych, pełnych przesady”, ibidem. 

63 Bristiger miał dostęp do ostatecznej partytury i nagrania, a także słuchał na żywo 
estradowego wykonania Odysa płaczącego, czego mnie się (jeszcze) nie udało dokonać. 
Jego próba charakterystyki jest znakomita, zawiera cenne sugestie dotyczące semiotycz-
nej zawartości tej muzyki. 

64 Kategoria Przyszłości, łac. Posteritas, której filozofowie używali dla określenia 
Potomności – tych, którzy po nas przyjdą, była dla Szeligowskiego ważna, co potwier-
dza choćby jego, cytowane tu (zob. przyp. 47), powiedzenie. 

65 M. Bristiger mówi o jego „teologicznym aspekcie”, M. Bristiger, Szeligowski, Brand-
staetter, „Odys płaczący”, s. 99.



Iwona A. Siedlaczek94

ślonego miejsca i czasu. Twórcy od wieków są najczulszymi rezonatorami 
świata. Wybrane dzieła potwierdzają ten znamienny fakt. Każdy z twórców, 
zarówno w sensie artystycznym, jak i filozoficznym odczytał i przemyślał 
pokazaną przez Homera scenę z Odysei na swój własny, niepowtarzalny spo-
sób. Poparta nadzieją myśl, że sztuka ma możliwości pokonania barbarzyń-
stwa w nas i świecie wokół, jest jedną z jej podstawowych funkcji. Nie ma 
wątpliwości, że to właśnie sztuka, z jej możliwościami i niezbywalnym pra-
wem do ukazywania tego, czego jeszcze nie ma, a co mogłoby czy powinno 
się w świecie pojawić, potrafiła dotąd na różne sposoby ocalać dla kolejnych 
pokoleń wartości ucieleśnione w bohaterach dzieł. W taki kontekst wpisuje 
się figura Odysa płaczącego w jej różnorakich artystycznych ujęciach.

BIBLIOGRAFIA

Źródła
Szeligowski Tadeusz, Odys płaczący, rkp partytury 1962, Biblioteka Główna AM, Poznań, 

depozyt.

Opracowania
Arystoteles, Poetyka, w: Retoryka. Retoryka dla Aleksandra, Poetyka, przeł. H. Podbielski, 

PWN, wyd. I, 3 dodruk, Warszawa 2014.
Brandstaetter Roman, Krąg biblijny, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 1986.
Brandstaetter Roman, Odys płaczący, w: Dramaty, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 

1986, s. 423–442.
Bristiger Michał, Odys płaczący Tadeusza Szeligowskiego i Romana Brandstaettera – próba 

charakterystyki, w: Tadeusz Szeligowski. Wokół twórcy i jego dzieła, red. T. Brodniewicz, 
J. Kempiński, J. Tatarska, Ars Nova, Poznań 1998, s. 70–87.

Bristiger Michał, Szeligowski, Brandstaetter, „Odys płaczący”, w: Transkrypcje. Pisma i prze-
kłady, słowo/obraz terytoria, Gdańsk 2010, s. 87–101.

Ceglarska Anna, Wojna czy pokój? Nowy świat wartości w dziełach Homera, „Annales” Uni-
versitatis Mariae Curie-Skłodowska, t. 66, nr 2, Lublin 2019, s. 7–19.

Gwizdalanka Danuta, Miejsce Tadeusza Szeligowskiego w polskiej kulturze muzycznej XX w., 
w: Tadeusz Szeligowski. Studia i wspomnienia, red. F. Woźniak, Wydawnictwo Pomo-
rze, Bydgoszcz 1987, s. 13–54.

Hajduk Jacek, Józef Wittlin w Ameryce. Klasycznie obcy, Wydawnictwo Więź, Warszawa 
2023. 

Homer, Odyseja, przeł. L. Siemieński, Ossolineum, Wrocław 1981.
Kubiak Zygmunt, Literatura Greków i Rzymian, Świat Książki, Warszawa 1999.
Mycielski Zygmunt, Szkice i wspomnienia, Biblioteka „Więzi”, Warszawa 1999.
Nowicki Andrzej, Atena Creanda, 2010, s. 1–463, inedita.
Nowicki Andrzej, Człowiek w świecie dzieł, PWN, Warszawa 1974.
Nowicki Andrzej, Filozofia Homera, 2008, s. 1–35, inedita.
Nowicki Andrzej, Spotkania w rzeczach, PWN, Warszawa 1991.



„Odys płaczący” Tadeusza Szeligowskiego w kontekście wielkiej literatury i sztuki... 95

Parandowski Jan, Wstęp, w: Homer, Odyseja, przeł. J. Parandowski, Czytelnik, Warszawa 
1967, s. 5–34.

Rudziński Witold, Tadeusz Szeligowski. Próba charakterystyki człowieka i artysty, w: Tadeusz 
Szeligowski. Studia i wspomnienia, red. F. Woźniak, Wydawnictwo Pomorze, Byd-
goszcz 1987, s. 77–82.

Saïd Edward W., O stylu późnym. Muzyka i literatura pod prąd, przeł. B. Kopeć-Umiastow-
ska, Ossolineum, Wrocław 2017.

Szantruczek Tadeusz, Komponować... i umrzeć. Rzecz o Tadeuszu Szeligowskim, Ars Nova, 
Poznań 1997.

Żelechowski Stanisław, Odys płaczący i opuszczony, „Kierunki” 1962, nr 26, s. 10.

Słowniki
Węclewski Zygmunt, Słownik grecko-polski, Wydawnictwo Orgelbranda i Synów, War-

szawa 1905.
Słownik języka polskiego, t. 2, red. M. Szymczak, PWN, Warszawa 1979.

Strony internetowe 
Nowak Tadeusz, Źródła europejskiej idei pacyfizmu – rys historyczny https://core.ac.uk/

download/pdf/160609908.pdf (dostęp: 10.07.2024). 
https://accademiavenezia.it/upload/eventi/file/comunicato_stampa_Cicognara.pdf 

(dostęp: 15.08.2024). 
https://ateneoveneto.org/it/la-storia-dellateneo-veneto/presidenti/leopoldo-cicognara/ 

(dostęp: 15.08.2024).

Tadeusz Szeligowski’s Odysseus weeping in the Context  
of Great Literature and Art: Homer, Hayez, Brandstaetter

Abstract

Homer’s epics constitutes the beginning of European literature. Iliad and Odyssey 
have had a great influence onEuropean art. In this article the author focused on a few 
Works of art, which show the figure of Odysseus weeping from book VIII of Odyssey. 
On a Hayez painting the figure of Odysseus weeping is created by classical Greek Singer 
(aoidos) Demodocus (a Homer alter ego). Demodocus performs three narrative songs, 
two about Odysseus. Those songs make Odysseus immortal. This Painting is a perfect 
illustration of philosophy of immortality in the culture. 

Both Szeligowski and Brandstaetter in drama and music created quite different figures 
of Odysseus. A hero from Troy became figure of Vagrant. That Vagrant as „nobody” is 
trying to perform penance for barbaric atrocities of Trojan war. Szeligowski in music to 
drama „Odysseus weeping” is surprising another view on this theme. Hero of his music 
becomed Telemachus, exactly his flute and music. Theme of Telemachus flute it‘s a vision 
of power of art. Szeligowski says: the art (music) has a big power to overcome a human 
barbaric and a barbaric of our world. 

Keywords: Influences and Inspirations of Homer Epic, Odysseus weeping Figure in Art,  
a Power of Art, Philosophy of Immortality in the Culture 

https://core.ac.uk/download/pdf/160609908.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/160609908.pdf
https://accademiavenezia.it/upload/eventi/file/comunicato_stampa_Cicognara.pdf
https://ateneoveneto.org/it/la-storia-dellateneo-veneto/presidenti/leopoldo-cicognara/


Tomasz Trzciński 
badacz niezależny

DZIEŁO MUZYCZNE JAKO DROGA  
DO DOŚWIADCZEŃ TRANSCENDENTNYCH  

LUB MISTYCZNYCH.  
PERSPEKTYWA FILOZOFICZNA 

WPROWADZENIE

Dzieło muzyczne i kultura muzyczna są przedmiotem bardzo wie-
lu badań prowadzonych przez wiele dyscyplin naukowych. Jedną z nich 
jest filozofia. Filozofowie analizujący muzykę zwracają szczególną uwagę 
na jej estetykę. Prowadzi się także badania w zakresie ontologii muzyki, 
szukając odpowiedzi na pytanie, czym w ogóle jest muzyka. Inni bada-
cze zajmują się epistemologią muzyki, czyli procesem jej poznania przez 
człowieka.

W dziedzinie filozofii muzyki niewiele jest jednakże badań dotyczą-
cych związku między dziełem muzycznym a przeżyciami mistycznymi 
czy transcendentnymi, które mogą być wywołane przez muzykę. W arty-
kule tym zostaną przedstawione dotychczasowe analizy dotyczące opisy-
wanej relacji. 

Celem niniejszej analizy naukowej jest udzielenie odpowiedzi na na-
stępujące pytania badawcze: 

1. Czy dzieło muzyczne może wzbudzać doświadczenia transcendent-
ne lub mistyczne u słuchaczy? 

2. Jak związek pomiędzy muzyką a wyżej wymienionymi doświadcze-
niami był opisywany w filozofii, począwszy od filozofii greckiej? 

3. Czy istnieją specyficzne aspekty muzyki indukujące opisywane do-
świadczenia? 

MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM, 
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM

NR 5/2025  
ISSN 2719-4213  

DOI: 10.15584/muzpsk.2025.5.6

http://10.15584/muzpsk.2025.5.5


Dzieło muzyczne jako droga do doświadczeń transcendentnych lub mistycznych... 97

W niniejszej analizie przyjęto ujęcie procesu hermeneutycznego in-
spirowane koncepcją Marii Piotrowskiej zawartą w pracy Hermeneutyka 
muzyczna: teoria i praxis. Proces ten obejmuje naturalne rozumienie dzie-
ła, refleksyjną analizę znaczenia oraz budowanie nowej całości sensu1. 
W obecnej pracy etapy te dostosowano do analizy dzieł filozoficznych do-
tyczących muzyki. Przyjęta metoda została użyta w interpretacji poglądów 
Platona, Hegla, Schopenhauera, Nietzschego, Ingardena, Langer, Gadame-
ra, Jankélévitcha i Zangwilla. 

TERYTORIUM POJĘCIOWE I TERMINOLOGICZNE.  
CZYM SĄ DOŚWIADCZENIA MISTYCZNE I TRANSCENDENTNE 

W FILOZOFII? 

Pojęcie mistycyzmu pojawia się w wielu dziedzinach naukowych, ta-
kich jak: religioznawstwo, psychologia, teologia i filozofia. W podrozdziale 
tym zostaną jednakże zaprezentowane wyłącznie filozoficzne interpretacje 
dotyczące mistycyzmu. 

Jak postulują Richard Jones i Jerome Gellman, pod wpływem książki 
Williama Jamesa Varieties of Religious Experience współczesne filozoficzne 
zainteresowanie mistycyzmem skupiło się na charakterystycznych „do-
świadczeniach mistycznych”. Filozofowie podjęli takie działania naukowe, 
jak: klasyfikacja doświadczeń mistycznych, opis ich natury, ustalanie, w ja-
kim stopniu doświadczenia mistyczne są uwarunkowane przez język i kul-
turę mistyka, czyli osoby będącej podmiotem doświadczenia mistycznego. 
Z kolei niektórzy filozofowie zakwestionowali nacisk na „doświadczenie 
mistyczne” na rzecz badania szerszych zjawisk mistycznych2.

Według Oxford English Dictionary słowo mysticism zostało po raz pierw-
szy użyte w 1736 r. przez Henry’ego Coventry w utworze Philemon to Hy-
daspes. W dziele tym mistycyzm opisany jest jako coś nadzwyczajnego, 
pokrewnego ekstazie3. Z kolei Michael Daniels wskazał, że słowa mistyka 
– mystica po raz pierwszy użył neoplatoński mnich z V lub VI w., znany jako 
Pseudo-Dionizy Areopagita. Słowo to ma taką samą etymologię, jak „tajem-

1 M. Piotrowska, Hermeneutyka muzyczna: teoria i praxis, „Studia Theologica Varsa-
viensia” 1987, t. 25 (2), s. 181–185.

2 R. Jones, J. Gellman, Mysticism, „Stanford Encyclopedia of Philosophy” 2022,  
https://plato.stanford.edu/entries/mysticism/#MystExpe (dostęp: 29.04.2024).

3 P. Moskal, Mistyka jako przedmiot filozofii religii, w: Filozofia religii, t. 5: Mistyka jako 
stan świadomości i typ doświadczenia religijnego, red. J. Baniak, Uniwersytet im. Adama 
Mickiewicza Wydział Teologiczny, Poznań 2009, s. 17–25.



Tomasz Trzciński 98

nica”, które wywodzi się z tajemniczych kultów starożytnej Grecji i Rzymu 
(od gr. mystes: wtajemniczony, i mystos: milczący)4. 

W artykule zawartym w Stanford Encyclopedia of Philosophy (pod hasłem 
mysticism) Jones i Gellman piszą, że najlepiej myśleć o mistycyzmie jako 
o konstelacji charakterystycznych praktyk, dyskursów, tekstów, instytucji, 
tradycji i doświadczeń mających na celu różnie definiowaną ludzką trans-
formację5.

W swej rozległej definicji Gellman postuluje zasadność opisu doświad-
czenia mistycznego w kategoriach epistemologicznych, zarówno w szero-
kim, jak i węższym znaczeniu. W szerokim sensie doświadczenie mistyczne 
to „ponad-” lub „pod-zmysłowe” doświadczenie umożliwiające poznanie 
rzeczywistości lub stanów rzeczy, które nie są dostępne za pomocą percep-
cji zmysłowej, modalności somato-sensorycznych czy standardowej intro-
spekcji. W węższym znaczeniu doświadczenie mistyczne jest zjawiskiem 
mającym charakter jednoczący. Doświadczenie zjednoczenia oznacza brak 
fenomenologicznego znaczenia, zamazanie, utratę poczucia wielości. Zda-
niem Gellmana przykładem może być doświadczenie jedności z naturą lub 
doświadczenie Boga. Autor ten postuluje, że to właśnie węższa, dotycząca 
zjednoczenia definicja doświadczenia mistycznego powinna być uznana za 
współczesną filozoficzną definicję tego zjawiska. Autor konkluduje, że mi-
stycyzm odnosi się do praktyk, dyskursu, instytucji i tradycji związanych 
wyłącznie z doświadczeniami jednoczącymi opisanymi wyżej6.

Tak jak wspomniano wcześniej, w filozofii zaczęto definiować zjawi-
sko mistycyzmu, podając typologie i cechy tzw. doświadczeń mistycznych.

Jones w swym wpływowym dziele Philosophy of Mysticism Raids on the 
Ineffable charakteryzował doświadczenia mistyczne, podając ich dwa typy:

1. doświadczenie ekstrawertywne, które obejmuje uważne stany świa-
domości, „mistycyzm naturalny” lub „kosmiczną świadomość”, 

2. doświadczenie introwertywne, odnoszące się do zróżnicowanych 
nie-teistycznych lub teistycznych doświadczeń mistycznych i pustych 
„głęboko mistycznych doświadczeń”7. Gellman zaproponował kategory-
zację doświadczeń mistycznych opartą na czterech punktach odniesienia: 
doświadczenia ekstrawertyczne versus introwertyczne oraz doświadczenia 

4 M. Daniels, Making Sense of Mysticism, “Transpersonal Psychology Review”, 
7/2003, s. 39. 

5 R. Jones, J. Gellman, op. cit., 2022.
6 J. Gellman, Mysticism and Religious Experience, w: The Oxford Handbook of Philosophy 

of Religion, red. W. Wainwright, Oxford University Press, Oxford 2005, s. 138–169.
7 R. Jones, Philosophy of Mysticism. Raids on the Ineffable, State University of New York 

Press, Albany 2016, s. 11.



Dzieło muzyczne jako droga do doświadczeń transcendentnych lub mistycznych... 99

nieteistyczne versus teistyczne (drugi podział Gellman określił jako ulubio-
ny podział przedstawicieli filozofii zachodniej)8. Ponadto autor zwrócił też 
uwagę na dwie istotne cechy doświadczenia mistycznego: niewyrażalność 
i paradoksalność. Niewyrażalność jest niemożnością jego opisu, niewysło-
wieniem (ang. ineffability). Podmiot doświadczenia mistycznego natych-
miast określa je jako wymykające się wyrażeniom. Żaden adekwatny opis 
zawartości doświadczenia nie może być podany za pomocą słów9. Badacze 
doświadczenia mistycznego piszą również o jego paradoksalności. niewy-
rażalność powoduje też, że trudno określić, czy paradoksalność odnosi się 
do doświadczenia mistycznego, do obiektu doświadczenia mistycznego 
czy do obu z nich jednocześnie. Zdaniem Gellmana słowo „paradoksal-
ny” odnosi się do tego, co jest zaskakujące lub sprzeczne z oczekiwania-
mi. Język może być intencjonalnie paradoksalny i posługiwać się logicznie 
niepoprawnymi formami słów w próbie wyrażenia doświadczeń mistycz-
nych. Z perspektywy logiki paradoks może po prostu zawierać wewnętrz-
ne sprzeczności10. 

Z kolei pojęcie transcendencji jest w filozofii bardzo szerokie i ma wiele 
znaczeń. W filozofii religii często używa się słowa transcendencja w od-
niesieniu do Boga. Ten termin jest bardzo wygodny dla badaczy, którzy 
porównują obrazy Boga w różnych religiach. Zamiast używać nazw takich, 
jak Chrystus, Allach, Brahman, pisze się (w sensie ogólnym) o Bogu jako 
o transcendencji. Takie podejście stosował między innymi wybitny przed-
stawiciel analitycznej filozofii religii John Hick11. 

Pojęcie transcendencji pojawia się też w komentarzach do filozofii grec-
kiej. Wielu filozofów opisuje na przykład logiczny i intelektualny proces 
poznawania platońskich idei jako proces transcendencji. Transcendencja 
w tym rozumieniu oznacza przekraczanie codziennych przeżyć na rzecz 
innej rzeczywistości12.

Termin transcendencja jest też bardzo ważny w filozofii Immanuela 
Kanta. W dziele Krytyka czystego rozumu pisał on o transcendencji logicznej, 
estetycznej i metodologicznej. W jego krytycznej filozofii pojęcie transcen-
dencji odnosi się do tego, co wykracza poza granice możliwości poznaw-
czych człowieka, czyli poza to, czego można doświadczyć za pomocą zmy-

  8 J. Gellman, op. cit., 2005, s. 142.
  9 Ibidem.
10 Ibidem, s. 144–145.
11 J. Hick, Dialogues in the Philosophy of Religion, Palgrave Macmillian, London 2010, 

s. 95–112.
12 G. Aubry, Plato, Plotinus, And Neoplatonism, w: The Cambridge Handbook of Western 

Mysticism and Esotericism, red. G. Magee, Cambridge University Press, Cambridge 2016, 
s. 42.



Tomasz Trzciński 100

słów13. O transcendencji pisał również Martin Heidegger, prezentując swą 
filozofię bycia. Transcendencja w kontekście filozofii Heideggera nie ozna-
cza transcendencji w religijnym lub teologicznym sensie, lecz odnosi się do 
sposobu, w jaki bycie w świecie przekracza samo siebie poprzez działania, 
projekty i relacje z innymi14. 

We współczesnej filozofii muzyki znajdziemy poglądy dotyczące zdol-
ności muzyki do wywoływania stanów transcendentalnych. Autorzy pisali 
o transcendencji absolutnej, czyli zdolności muzyki do łączenia słuchacza 
z absolutem lub boskim „Innym”15, oraz transcendencji immanentnej, która 
pozostaje obecna w świecie codziennych przeżyć i oznacza doświadczenia 
„w pół drogi” pomiędzy ludzkim światem symboli a sferą mistyczną16. 

Należy podkreślić jednak, że pomimo dużej „popularności” pojęcia 
transcendencji w filozofii, w literaturze przedmiotu możemy znaleźć nie-
wielką ilość publikacji na ten temat, opisujących różne kategorie bądź typy 
tego pojęcia.

Na potrzeby tego badania transcendencja będzie interpretowana jako 
zjawisko przekraczania codziennych przeżyć, zakorzenione w świecie zmy-
słów. Takie założenie wynika z oczywistej cechy muzyki i dzieła muzyczne-
go, jaką jest oddziaływanie na sferę zmysłów. 

DZIEŁO MUZYCZNE A DOŚWIADCZENIA TRANSCENDENTNE 
LUB MISTYCZNE W HISTORII FILOZOFII,  

OD PLATONA DO FILOZOFII WSPÓŁCZESNEJ

Już Platon (ok. 427–347 p.n.e.) opisał muzykę jako środek wpływający na 
charakter i duszę, stymulujący moralny wzrost. Platon omawiał wpływ mu-
zyki na charakter i duszę przede wszystkim w swym dziele Państwo. Filozof 
uważał muzykę za kluczowy element w edukacji, który ma znaczący wpływ 
na rozwój moralny i emocjonalny jednostek. W księdze III Państwa zauważył, 

13 I. Kant, Krytyka czystego rozumu, przeł. P. Chmielowski, Hachette Polska, Warszawa 
2022, s. 73–116, 565–665.

14 M. Heidegger, Bycie i czas, przeł. B. Baran, PWN, Warszawa 1994, s. 509.
15 R. Scruton, Music and the Transcendental, w: Music and Transcendence, red. F. Stone-

Davis, Ashgate, New York 2015, s. 76–83. S. Begbie, Negotiating Musical Transcendence, 
w: Music and Transcendence, red. F. Stone-Davis, Ashgate, New York 2015, s. 105–110.  
C. Page, Music and the Beyond in the Later Middle Ages, w: Music and Transcendence, red.  
F. Stone-Davis, Ashgate, New York 2015, s. 15–21.

16 A. Bowie, Music, Transcendence, and Philosophy, w: Music and Transcendence, red.  
F. Stone-Davis, Ashgate, New York 2015, s. 213–218; T. Mulherin,”Where nature will speak 
to them in sacred sounds”. Music and Transcendence in Hoffmann’s Kreisleriana, w: Music and 
Transcendence, red. F. Stone-Davis, Ashgate, New York 2015, s. 172–176.



Dzieło muzyczne jako droga do doświadczeń transcendentnych lub mistycznych... 101

że różne typy muzyki wywołują różne emocje i zachowania; niektóre mogą 
promować dyscyplinę, odwagę czy umiarkowanie, podczas gdy inne mogą 
rozbudzać nieporządek i agresję. Platon argumentował, że państwo powin-
no promować te formy muzyki, które wzmacniają racjonalność i moralność, 
a odrzucać prowadzące do irracjonalnych i niemoralnych zachowań17. Z ko-
lei w księdze IV filozof pisał, że edukacja poprzez muzykę jest kluczowa dla 
osiągnięcia harmonii duszy, co jest niezbędne dla strażników, którzy muszą 
utrzymywać porządek i sprawiedliwość w idealnym państwie18.

Platon ukazywał muzykę jako narzędzie wychowania, podporządko-
wane formowaniu cnót obywatelskich. Takie ujęcie odsłaniało wychowaw-
czy potencjał sztuki, ale zarazem zawężało jej znaczenie, pomijając osobisty 
wymiar przeżycia. Współczesne odczytanie platońskich intuicji przywraca 
muzyce rolę nie tylko wychowawczą, lecz także estetyczną i duchową.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770–1831) uważał, że muzyka, dzięki 
swej niematerialnej naturze i zdolności oddziaływania na sferę duchową, 
może powodować wewnętrzne oczyszczenie i transcendentne przeżycie 
prowadzące do poznania absolutu. Hegel omawiał muzykę jako drogę do 
poznania absolutu w swej Estetyce, która jest szeroko znanym traktatem na 
temat filozofii sztuki. Muzyka w kontekście heglowskiej filozofii jest trak-
towana jako jedna z form sztuki umożliwiających wyrażanie i doświad-
czanie absolutu, czyli pełnej, nieograniczonej rzeczywistości. Hegel opisał 
muzykę jako sztukę, która pomimo swojej niematerialności i abstrakcyj-
ności, posiada głębokie zdolności emocjonalne i ekspresyjne, co sprawia, 
że jest wyjątkowo bliska wewnętrznemu życiu ducha19. Muzyka dla Hegla 
przenosi ludzkie uczucia i wewnętrzne doświadczenia w sposób, który po-
zwala na bezpośredni kontakt z fundamentalnymi prawdami o ludzkiej 
egzystencji, wykraczając poza konkretne i materialne formy reprezentacji. 
Hegel podkreślał, że muzyka, poprzez swoją formę i strukturę, ma zdol-
ność do przekazywania uczuć i stanów ducha bez konieczności odwoływa-
nia się do zewnętrznych przedmiotów, co czyni ją unikatowym medium 
wyrażania duchowej prawdy20. 

U Hegla muzyka była momentem rozwoju ducha i wpisywała się 
w całość procesów historycznych. Odczytując tę koncepcję, można było 

17 Platon, Państwo, przeł. W. Witwicki, Vis-à-vis Etiuda, Kraków 2023, s. 192–193.
18 Ibidem, s. 225–226. 
19 G. Hegel, Filozofia sztuki albo estetyka, przeł. M. Pańków, PWN, Warszawa 2021, 

s. 249–251. G Hegel, Wykłady o estetyce, t. I, przeł. J. Grabowski, A. Landman, PWN, 
Warszawa 1967, s. 147.

20 S. Bungay, Beauty and Truth. A Study of Hegel’s Aesthetics, Oxford University Press, 
Oxford 1984, s. 89, 133–141.



Tomasz Trzciński 102

dostrzec wagę muzyki w dziejach idei, ale też jej ograniczenie do funkcji 
podporządkowanej filozofii dziejów. Współczesne spojrzenie zachowuje 
tę historyczną funkcję, przyznając jednak muzyce autonomiczną siłę eks-
presji.

Artur Schopenhauer (1788–1860) uważał, że muzyka jest bezpośred-
nim wyrazem woli i ma niepowtarzalną moc wyrażania istoty świata bez 
pośrednictwa pojęć. Przedstawił jedno z najbardziej znaczących ujęć mu-
zyki w kontekście doświadczeń transcendentnych w swoim głównym 
dziele Świat jako wola i przedstawienie. Filozof uważał, że muzyka ma nie-
zwykłą moc bezpośredniego wyrażania istoty świata, co odróżnia ją od in-
nych form sztuki, które przedstawiają jedynie fenomeny, czyli manifestacje 
świata zewnętrznego. Według Schopenhauera muzyka jest bezpośrednim 
wyrazem samej woli – fundamentalnej, irracjonalnej siły, która jest pod-
stawą i istotą wszystkiego, co istnieje. Dla Schopenhauera muzyka, będąc 
abstrakcyjną i nieopisującą konkretnych obiektów, pozwala odczuć coś, co 
wykracza poza codzienne doświadczenie, umożliwiając tym samym bez-
pośredni kontakt z transcendentną rzeczywistością woli21. 

Schopenhauer widział w muzyce najczystszy wyraz woli, niezależny 
od świata zjawisk. To ujęcie wydobywało emocjonalną siłę muzyki, choć 
nie dostrzegało jej kulturowych ograniczeń. Współczesne podejście doce-
nia tę intuicję, uzupełniając ją o refleksję nad historyczną zmiennością mu-
zycznego doświadczenia.

Fryderyk Nietzsche (1844–1900) uznawał muzykę za siłę twórczą zdol-
ną do wyrażania najgłębszych prawd o ludzkiej egzystencji. W Narodzi-
nach tragedii opisał muzykę jako najgłębszą i najbardziej pierwotną formę 
sztuki, zdolną wyrażać i komunikować to, czego nie można uchwycić za 
pomocą słów ani obrazów22. Muzyka, według Nietzschego, ma moc dostar-
czania bezpośrednich wglądów w najgłębsze prawdy o ludzkiej kondycji, 
a co więcej, potrafi wywoływać stan, który określił jako dionizyjski – rodzaj 
ekstatycznego zanurzenia w życiu, które przekracza indywidualne ja i po-
zwala odczuć jedność z naturą i całym wszechświatem23. Nietzsche szcze-
gólnie podkreślał wartość muzyki Richarda Wagnera, którego twórczość 
uważał za najpełniejszą manifestację dionizyjskiego ducha w muzyce. 
W swojej filozofii Nietzsche często zwracał się do Wagnera jako przykła-
du kompozytora, którego muzyka posiadała moc transformacji duchowej,  

21 A. Schopenhauer, Świat jako wola i przestawienie, t. I, przeł. J. Garewicz, PWN, 
Warszawa 2009, s. 395–413.

22 F. Nietzsche, Narodziny tragedii albo hellenizm i pesymizm, przeł. J. Dudek, Vis-à-vis 
Etiuda, Kraków 2022, s. 108–115.

23 Ibidem, s. 29–33. 



Dzieło muzyczne jako droga do doświadczeń transcendentnych lub mistycznych... 103

będąc w stanie przenieść słuchaczy w inny wymiar doświadczeń, gdzie 
mogą bezpośrednio stykać się z podstawowymi prawdami ludzkiego 
życia24. 

Nietzsche w Narodzinach tragedii ukazywał muzykę jako przejaw dioni-
zyjskiej siły życia, utożsamionej z pierwotną ekspresją. To ujęcie wydoby-
wało żywotność muzyki, choć groziło jednostronnym uprzywilejowaniem 
wybranych form. Dzisiaj akcentuje się zarówno witalność muzyki, jak i jej 
bogactwo stylistyczne i kulturowe.

Roman Ingarden (1893–1970) w książce Utwór muzyczny i sprawa jego 
tożsamości nie posługuje się wprost pojęciami takimi jak „transcendencja” 
czy „doświadczenie mistyczne”, jednak jego koncepcja konkretyzacji este-
tycznej dzieła muzycznego wyraźnie otwiera przestrzeń dla takich inter-
pretacji. Ingarden pisze, że dzieło muzyczne istnieje jako byt intencjonalny, 
który zostaje uobecniony dopiero w indywidualnym, jednostkowym akcie 
percepcji i wykonania25. Każda konkretyzacja może prowadzić do ujaw-
nienia nowych, wcześniej nieprzeżytych jakości, co oznacza, że odbiorca 
w swoim przeżyciu dzieła może docierać do coraz głębszych sensów26. 
Choć Ingarden koncentruje się głównie na analizie ontologicznej i este-
tycznej, jego uwagi dotyczące intensywności przeżycia oraz jego subiek-
tywno-obiektywnego charakteru27 pozwalają na rozwinięcie jego myśli 
w kierunku doświadczenia wykraczającego poza czysto estetyczną sferę 
– ku temu, co egzystencjalne, duchowe, a nawet sakralne. W tym sensie 
konkretyzacja estetyczna dzieła muzycznego może być odczytana jako 
proces, który w pewnych przypadkach prowadzi do wewnętrznego rezo-
nansu z głębszym porządkiem bytu, choć sam Ingarden nie formułuje tego 
wprost w kategoriach mistycznych. 

Ingarden widział muzykę jako dzieło, które urzeczywistniało się w akcie 
odbioru, podkreślając rolę słuchacza we współtworzeniu sensu. Jego teoria 
skupiała się na strukturze formy i jej realizacji, mniej eksponując możliwość 
głębokich doświadczeń duchowych, które mogły towarzyszyć słuchaniu. 
Współczesne interpretacje próbują łączyć jego koncepcję konkretyzacji z re-
fleksją nad muzyką jako przestrzenią przeżyć transcendentnych. 

Susanne Langer (1895–1985) badała muzykę jako symboliczną formę 
wyrażania i komunikacji, która przekracza granice języka i otwiera na głębo-
kie, emocjonalne doświadczenia. Langer, amerykańska filozofka zajmująca 

24 Ibidem, s. 11–12.
25 R. Ingarden, Utwór muzyczny i sprawa jego tożsamości, w: idem, Studia z estetyki, t. 2, 

PWN, Warszawa 1960, s. 16–17, 31–32.
26 Ibidem, s. 37–38, 43.
27 Ibidem, s. 45–46, 59.



Tomasz Trzciński 104

się przede wszystkim filozofią sztuki, podchodziła do muzyki jako do formy 
symbolicznej ekspresji, która ma jedyną w swoim rodzaju zdolność do prze-
kazywania emocji i doświadczeń wewnętrznych trudnych do wyrażenia za 
pomocą języka. W swoim kluczowym dziele Philosophy in a New Key Lan-
ger rozwinęła teorię symbolu, zwracając szczególną uwagę na muzykę jako 
środek wyrażający to, co nazwała „nieuchwytnymi formami życia emocjo-
nalnego”. Langer argumentowała, że muzyka, dzięki swojej strukturze i for-
mie, symbolizuje emocjonalne życie człowieka, tworząc rodzaj nieuchwytnej 
rzeczywistości, którą można zrozumieć i doświadczyć, ale której nie można 
bezpośrednio opisać28. 

Langer interpretowała muzykę jako symbol emocji wyrażający ich we-
wnętrzną strukturę. Koncepcja ta trafnie ujmowała relację muzyki i emocji, 
ale pomijała zmienność znaczenia w różnych kulturach. Współczesne po-
dejście rozwija tę myśl, zwracając uwagę na zmienność i wielowymiaro-
wość muzycznego doświadczenia.

Hans-Georg Gadamer (1900–2002) uznawał muzykę za środek do-
świadczania prawdy poza tradycyjnymi formami poznania. Gadamer 
postrzegał muzykę przede wszystkim przez pryzmat jej zdolności do ko-
munikacji i wspólnotowego doświadczenia. W swoim głównym dziele 
Prawda i metoda Gadamer rozważał sztukę jako formę wiedzy i środek do 
zrozumienia. Muzyka jako sztuka odgrywa kluczową rolę w jego analizie 
estetycznego doświadczenia. Zwracał uwagę na to, jak muzyka, podobnie 
jak inne formy sztuki, przenosi odbiorcę poza codzienną rzeczywistość, 
oferując doświadczenie, które jest zarówno estetyczne, jak i ontologiczne29. 

Gadamer widział w muzyce możliwość wydarzenia prawdy – spo-
tkania, w którym dzieło odsłaniało sens. Jednak nie każde doświadczenie 
muzyczne ten potencjał realizowało. Współczesna refleksja zachowuje 
jego intuicję, wskazując, że muzyka może być miejscem prawdy, choć nie 
w sposób całkowicie zagwarantowany.

Vladimir Jankélévitch (1903–1985) pisał o mistycznej funkcji muzyki 
w kontekście jej zdolności do przekazywania niewypowiedzianego i nie-
wyrażalnego. Jankélévitch był francuskim filozofem, który w szczególny 
sposób zajmował się muzyką, przywiązując dużą wagę do jej zdolności do 
przekazywania nieuchwytnej, duchowej i transcendentnej natury ludzkie-
go doświadczenia. Jego rozważania na ten temat są najpełniej rozwinięte 
w dziele La Musique et l’Ineffable (ang. Music and the Ineffable), gdzie eksplo-

28 S. Langer, Philosophy in a New Key. A Study in the Symbolism of Reason, Rite, and Art, 
Harvard University Press, Cambridge 1957, s. 38–39, 205–212.

29 H. Gadamer, Prawda i metoda. Zarys hermeneutyki filozoficznej, przeł. B. Baran, PWN, 
Warszawa 2013, s. 74, 87.



Dzieło muzyczne jako droga do doświadczeń transcendentnych lub mistycznych... 105

rował, jak muzyka może wyrażać to, co wydaje się pozostawać poza moż-
liwościami języka. Jankélévitch argumentował, że muzyka ma wyjątkową 
zdolność do komunikowania się bezpośrednio z duszą, omijając racjonalny 
dyskurs i logikę. Według niego muzyka jest formą wyrażenia, która może 
przenikać do głębin ludzkiej egzystencji i wywoływać mistyczne doświad-
czenia. W jego ujęciu muzyka jest sposobem na osiągnięcie doświadcze-
nia „niewypowiedzianego”, czyli takiego, które jest zbyt głębokie lub zbyt 
subtelne, aby można było je wyrazić w języku30. 

Jankélévitch opisywał muzykę jako język niewyrażalnego, unoszący 
się na granicy ciszy. Ta koncepcja pięknie oddawała duchowy wymiar mu-
zyki, choć groziła estetyzacją doświadczenia. Dziś uzupełnia się ją refleksją 
nad materialnym i społecznym wymiarem muzycznego przeżycia.

Nick Zangwill (ur. 1957) uznał, że muzyka niesie niewysłowioną wie-
dzę pozamuzyczną i jest środkiem wzbudzania doświadczeń mistycznych. 
W swoich pracach nad muzyką skupił się na jej metaforycznej i nieopisy-
walnej naturze, co ma bezpośredni związek z doświadczeniami mistyczny-
mi. W artykule Music and Mysticism podkreślił, że muzyka ma nieopisywal-
ne jakości, które są niewypowiedziane dosłownie i wymykają się próbom 
dosłownego opisu. Zangwill argumentował, że najlepszym sposobem na 
opis muzyki i naszego doświadczenia jest użycie metafor i porównań, jed-
nak nawet te narzędzia są niewystarczające do pełnego oddania charakte-
ru muzyki. Stąd zaproponował podejście, które akceptuje i podkreśla mi-
styczną naturę muzyki jako coś, co może być odczuwane, lecz trudne do 
wyartykułowania w języku codziennym31. 

Zangwill traktował muzykę jako autonomiczną strukturę estetyczną, 
oddzieloną od komunikacji emocji. Taka perspektywa wyostrzała formal-
ne aspekty muzyki, ale pomijała pełnię przeżyć odbiorcy. Współczesne 
podejście stara się łączyć formalną czystość dzieła muzycznego z uwzględ-
nieniem emocji i głębokiej reakcji duchowej.

ASPEKTY MUZYKI INDUKUJĄCE DOŚWIADCZENIA  
TRANSCENDENTNE LUB MISTYCZNE 

Niektórzy autorzy wskazują na rolę określonych aspektów muzyki 
w procesie indukowania doświadczeń mistycznych lub transcendentnych. 

30 V. Jankélévitch, Music and the Ineffable, Princeton University Press, Princeton 2003, 
s. XXI, 64–70.

31 N. Zangwill, Music and mysticism, „Research Journal of the Iranian Academy of 
Arts”, 12/2009, s. 13–16. 



Tomasz Trzciński 106

W literaturze przedmiotu możemy znaleźć publikacje postulujące znacze-
nie takich aspektów,  jak: autentyczna ekspresja artysty, estetyka dzieła 
muzycznego, jego etyka i sfera aksjologiczna. 

W niniejszym rozdziale, w przeciwieństwie do wcześniejszej analizy her-
meneutycznej inspirowanej koncepcją Marii Piotrowskiej, zastosowano podej-
ście opisowe, ponieważ celem nie jest interpretacja sensów dzieł filozoficznych, 
lecz uporządkowanie i syntetyczne przedstawienie wybranych aspektów mu-
zyki indukujących doświadczenia transcendentne lub mistyczne.

Zdaniem Bernarda Sawickiego (ur. 1967) ekspresja muzyczna dotyka 
transcendencji poprzez wyrażenie „prawdy wnętrza człowieka”, będącej 
swoistą istotą antropologii. W książce Ekspresja jako spotkanie chrystologii 
i antropologii. O pewnym sposobie odczytywania estetyki teologicznej Hansa Ursa 
von Balthasara Sawicki skoncentrował się na roli, jaką twórczość może od-
grywać w zrozumieniu i wyrażaniu doświadczenia ludzkiego w kontek-
ście duchowym i religijnym32. 

Langer twierdziła, że ekspresja artystyczna pozwala symbolizować do-
świadczenia językowo niewyrażalne. Według niej sztuka i ekspresja arty-
styczna tworzą formy symboliczne, umożliwiające wyrażenie rzeczywistości 
wewnętrznej, której nie można w pełni przekazać za pomocą konwencjonal-
nego języka. Formy te nie są dosłownymi reprezentacjami, lecz raczej próba-
mi uchwycenia jakości emocjonalnych i doświadczeń, które są uniwersalne 
dla ludzkiej psychiki33. 

Edward Levine (brak dostępnych danych na temat daty urodzenia) pisał, 
że poprzez abstrakcyjną, niepowtarzalną ekspresję artyści mogą komuniko-
wać uniwersalne doświadczenia ludzkie, w tym te o charakterze mistycz-
nym. Jego podejście wskazuje na to, że sztuka ma zdolność do przekracza-
nia typowych granic komunikacji i może prowadzić do głębokich refleksji 
etycznych oraz estetycznych, co jest kluczowe dla zrozumienia niezwykłości 
artystycznej ekspresji. Taka wyjątkowa ekspresja artysty jest warunkiem ko-
niecznym zaistnienia głębokich stanów u słuchacza34. 

Mieczysław Tomaszewski (1921–2019) w książce Interpretacja integralna 
dzieła muzycznego. Rekonesans podkreślał, że ekspresja muzyczna nie tylko 
wyraża emocje, ale może pełnić funkcję nośnika treści duchowych i filo-
zoficznych, stając się „językiem przeżyć duchowych”, których nie sposób 

32 B. Sawicki, Ekspresja jako spotkanie chrystologii i antropologii. O pewnym sposobie odczyty-
wania estetyki teologicznej Hansa Ursa von Balthasara, Tyniec Wydawnictwo Benedyktynów, 
Kraków 2019, s. 27.

33 S. Langer, op. cit., 1957, s. 82, 228. 
34 E. Levine, Abstract Expressionism. The Mystical Experience, „Art Journal”, 31/1971, 

s. 22–25. 



Dzieło muzyczne jako droga do doświadczeń transcendentnych lub mistycznych... 107

ująć werbalnie35. Autor zauważa, że muzyka jako sztuka czasu i ruchu 
może wywoływać stany kontemplacji prowadzące do doświadczeń me-
tafizycznych lub religijnych36, a interpretacja dzieła powinna obejmować 
także to, „co dzieje się z odbiorcą pod wpływem dzieła – z jego emocjo-
nalnością, z jego duchowością, z jego poczuciem sensu i obecności czegoś 
większego”37. Tomaszewski przywołuje także przykłady utworów, których 
ekspresja „zdaje się przekraczać granice estetyki” i staje się „manifestacją 
sacrum”, jak w przypadku Pasji Bacha czy Requiem Mozarta38. Tym samym 
autor wskazuje, że ekspresja może być nie tylko elementem artystycznym, 
lecz również impulsem do doświadczenia mistycznego i kontaktu z tym, 
co transcendentne.

Roger Scruton (1944–2020) podkreślał, że muzyka ma unikatową moc 
angażowania na poziomie, który wykracza poza słowa i konceptualne my-
ślenie, co może prowadzić do intensywnych, transcendentnych doświad-
czeń estetycznych. Dla Scrutona estetyka muzyki jest zatem ściśle powiąza-
na z jej zdolnością do stymulowania głębokich, mistycznych doświadczeń. 
Muzyka, w jego ujęciu, jest nie tylko formą sztuki, ale również narzędziem, 
które umożliwia człowiekowi osiągnięcie głębszego poziomu świadomości 
i samozrozumienia39. 

Andy Hamilton (ur. 1957) uważał, że poprzez doświadczenie estetycz-
ne muzyka ma wyjątkową zdolność do wywoływania stanów emocjonal-
nych i refleksji, które mogą być postrzegane jako transcendentne. Hamil-
ton zajmował się głównie tym, jak muzyka może przekraczać codzienne 
doświadczenie i poruszać głębokie kwestie estetyczne. Badacz argumen-
tował, że muzyka ma niezwykłą zdolność do wywoływania emocjonalnej 
i intelektualnej reakcji bez bezpośredniego odwoływania się do świata ze-
wnętrznego40. 

Zangwill pisał o mistycznej domenie muzyki, jaką jest jej sfera este-
tyczna. Objawia się ona w akcie muzycznej ekstazy. W swoich pracach na 
temat estetyki muzyki szczególnie opisywał, jak muzyka może służyć jako 
medium do osiągania głębokich, często mistycznych doświadczeń. Rozwi-
nął ideę, według której muzyka ma niespotykaną zdolność do wywoływa-
nia estetycznej ekstazy, czyli stanu, w którym słuchacz może doświadczyć 

35 M. Tomaszewski, Interpretacja integralna dzieła muzycznego. Rekonesans, Akademia 
Muzyczna w Krakowie, Kraków 2000, s. 22.

36 Ibidem, s. 27.
37 Ibidem, s. 43.
38 Ibidem, s. 68.
39 R. Scruton, The Aesthetics of Music, Oxford University Press, Oxford 1997, s. 390–391.
40 A. Hamilton, Aesthetics & Music, Continuum, London 2007, s. 82–89.



Tomasz Trzciński 108

czegoś transcendentnego, wykraczającego poza codzienne doświadczenie 
i zrozumienie. Muzyczna ekstaza, jaką opisuje Zangwill, nie jest jedynie 
emocjonalnym wzburzeniem, ale raczej głębokim, prawie mistycznym do-
świadczeniem, które łączy estetyczne doznania z filozoficznym i ducho-
wym wglądem41. 

Gro Trondalen (brak dostępnych danych na temat daty urodzenia) po-
stulowała znaczenie etycznej muzykalności, która konstytuuje obowiązek 
bycia dla innego. Owo bycie nawiązuje do koncepcji Levinasa. W jego filo-
zofii bycie dla innego oznacza otwartość, odpowiedzialność i nieskończoną 
troskę o drugą osobę, co jest podstawowym imperatywem etycznym. Tron-
dalen rozszerzyła pojęcie Levinasa, wskazując, że w kontekście muzykote-
rapii „bycie dla innego” nabiera bardziej dynamicznej i aktywnej formy. 
Terapeuta, poprzez swoje muzyczne interakcje z pacjentem, aktywnie an-
gażuje się w proces tworzenia przestrzeni, w której pacjent może wyrazić 
siebie i swoje emocje. Jest to forma aktywnej empatii i współuczestnictwa42. 

Andrew Bowie (ur. 1952) opisywał, jak muzyka może aktywować 
etyczny proces cykliczny świata, w którym rozpoczyna się wzajemne prze-
nikanie i otwieranie się na siebie. Podkreślał, że muzyka ma zdolność do 
wywoływania głębokich emocjonalnych reakcji, które mogą prowadzić do 
etycznego zaangażowania. Wskazywał, że przez wspólne doświadczenia 
muzyczne ludzie mogą rozwijać głębsze zrozumienie i empatię wobec in-
nych, co jest szczególnie ważne w kontekście współczesnych wyzwań spo-
łecznych i kulturowych43. 

Konkludując, można stwierdzić, iż w filozoficznej literaturze przed-
miotu odnajdujemy niewiele prac dotyczących określonych aspektów mu-
zyki, zdolnych do indukowania doświadczeń transcendentnych lub mi-
stycznych. Jednakże analiza tych publikacji pozwala wyodrębnić ekspresję 
artysty, estetykę dzieła muzycznego i jego etykę jako elementy sprzyjające 
występowaniu u słuchaczy opisywanych doświadczeń. 

PODSUMOWANIE 

Należy zauważyć, że w całej historii filozofii europejskiej i amerykań-
skiej, począwszy od dzieł Platona, znajdujemy, z jednej strony, znaczącą 
ilość poglądów wskazujących na związek między dziełem muzycznym a do-

41 N. Zangwill, op. cit., 2009, s. 13–14. 
42 G. Trondalen, Ethical Musicality, Routledge, New York 2023, s. 82.
43 A. Bowie, Music, Philosophy, and Modernity, Cambridge University Press, Cambridge 

2009, s. 261–299.



Dzieło muzyczne jako droga do doświadczeń transcendentnych lub mistycznych... 109

świadczeniami transcendentnymi lub mistycznymi u słuchaczy. Doświad-
czenia te mogą mieć formę przekraczania codziennych przeżyć w kierunku 
wyższych stanów emocjonalnych lub bardziej radykalną formę, związaną 
z doświadczeniami religijnymi lub doświadczeniami spotkania z absolutem 
rozumianym jako prawdziwa rzeczywistość. Z drugiej strony, w literaturze 
przedmiotu istnieje niewiele danych dotyczących roli określonych aspektów 
muzyki w indukowaniu opisywanych tu doświadczeń. Niektórzy autorzy 
wskazali na znaczenie autentycznej autoekspresji artysty, estetyki dzieła 
i jego sfery etycznej i aksjologicznej. 

Dalsze badania powinny dążyć w kierunku identyfikacji i głębszej ana-
lizy zjawisk muzycznych wzbudzających doświadczenia transcendentne 
lub mistyczne. Istotne byłoby również rozważenie, w jaki sposób tradycyj-
ne elementy muzyczne determinują określoną ekspresję artystyczną, jaki 
model estetyczny realizuje dane dzieło oraz czy na podstawie jego struktu-
ry i wyrazu można odczytać implikacje etyczne twórcy.

BIBLIOGRAFIA

Aubry Gwenaëlle, Plato, Plotinus, And Neoplatonism, w: The Cambridge Handbook of We-
stern Mysticism and Esotericism, red. Magee Glenn Alexander, Cambridge University 
Press, Cambridge 2016, s. 38–48. 

Begbie Jeremy, Negotiating Musical Transcendence, w: Music and Transcendence, red. Stone-
-Davis Ferdia, Ashgate, New York 2015, s. 105–110.

Bowie Andrew, Music, Philosophy, and Modernity, Cambridge University Press, Cambridge 
2009. 

Bowie Andrew, Music, Transcendence, and Philosophy, w: Music and Transcendence, red. 
Stone-Davis Ferdia, Ashgate, New York 2015, s. 213–223.

Bungay Stephen, Beauty and Truth. A Study of Hegel’s Aesthetics, Oxford University Press, 
Oxford 1984.

Daniels Michael, Making Sense of Mysticism, “Transpersonal Psychology Review”, 
7/2003, s. 22–25. 

Gadamer Hans-Georg, Prawda i metoda. Zarys hermeneutyki filozoficznej, przeł. B. Baran, 
PWN, Warszawa 2013.

Gellman Jerome, Mysticism and Religious Experience, w: The Oxford Handbook of Philoso-
phy of Religion, red. Wainwright William, Oxford University Press, Oxford 2005,  
s. 138–169. 

Hamilton Andy, Aesthetics & Music, Continuum, London 2007.
Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Filozofia sztuki albo estetyka, przeł. M. Pańków, PWN, 

Warszawa 2021.
Hegel Georg Wilhelm Friedrich, Wykłady o estetyce, t. I, przeł. J. Grabowski, A. Landman, 

PWN, Warszawa 1967.
Heidegger Martin, Bycie i czas, przeł. B. Baran, PWN, Warszawa 1994.
Hick John, Dialogues in the Philosophy of Religion, Palgrave Macmillian, London 2010.



Tomasz Trzciński 110

Ingarden Roman, Utwór muzyczny i sprawa jego tożsamości, w: idem, Studia z estetyki, t. 2, 
PWN, Warszawa 1960, s. 7–138. 

Jankélévitch Vladimir, Music and the Ineffable, Princeton University Press, Princeton 2003.
Jones Richard, Gellman Jerome, Mysticism, „Stanford Encyclopedia of Philosophy”, 2022, 

https://plato.stanford.edu/entries/mysticism/#MystExpe (dostęp: 29.04.2024).
Jones Richard, Philosophy of Mysticism. Raids on the Ineffable, State University of New York 

Press, Albany 2016.
Kant Immanuel, Krytyka czystego rozumu, przeł. P. Chmielowski, Hachette Polska, War-

szawa 2022.
Langer Susan, Philosophy in a New Key. A Study in the Symbolism of Reason, Rite, and Art, 

Harvard University Press, Cambridge 1957.
Levine Edward, Abstract Expressionism. The Mystical Experience, „Art Journal”, 31/1971, 

s. 22–25. 
Moskal Piotr, Mistyka jako przedmiot filozofii religii, w: Filozofia religii, t. 5: Mistyka jako stan 

świadomości i typ doświadczenia religijnego, red. J. Baniak, Uniwersytet im. Adama 
Mickiewicza Wydział Teologiczny, Poznań 2009, s. 17–25.

Mulherin Thomas, “Where nature will speak to them in sacred sounds”. Music and Transcen-
dence in Hoffmann’s Kreisleriana, w: Music and Transcendence, red. Stone-Davis Ferdia, 
Ashgate, New York 2015, s. 159–176. 

Nietzsche Fryderyk, Narodziny tragedii albo hellenizm i pesymizm, przeł. J. Dudek, Vis-à-vis 
Etiuda, Kraków 2022.

Page Christopher, Music and the Beyond in the Later Middle Ages, w: Music and Transcen-
dence, red. Stone-Davis Ferdia, Ashgate, New York 2015, 13–21. 

Piotrowska Maria, Hermeneutyka muzyczna: teoria i praxis, „Studia Theologica Varsavien-
sia”, 25/1987, s. 179–199. 

Platon, Państwo, przeł. W. Witwicki, Vis-à-vis Etiuda, Kraków 2023.
Sawicki Bernard, Ekspresja jako spotkanie chrystologii i antropologii: O pewnym sposobie od-

czytywania estetyki teologicznej Hansa Ursa von Balthasara, Tyniec Wydawnictwo Be-
nedyktynów, Kraków 2019.

Schopenhauer Artur, Świat jako wola i przedstawienie, t. I, przeł. J. Garewicz, PWN, War-
szawa 2009.

Scruton Robert, Music and the Transcendental, w: Music and Transcendence, red. Stone-Da-
vis Ferdia, Ashgate, New York 2015.

Scruton Robert, The Aesthetics of Music, Oxford University Press, Oxford 1997.
Tomaszewski Mieczysław, Interpretacja integralna dzieła muzycznego. Rekonesans, Akade-

mia Muzyczna w Krakowie, Kraków 2000.
Trondalen Gro, Ethical Musicality, Routledge, New York 2023.
Zangwill Nick, Music and mysticism, „Research Journal of the Iranian Academy of Arts”, 

12/2009, s. 11–18.

The Musical Work as a Path to Transcendental or Mystical Experiences:  
A Philosophical Perspective

Abstract

This article aims to investigate the relationship between musical works and trans-
cendental or mystical experiences among listeners. The analysis was conducted within 



Dzieło muzyczne jako droga do doświadczeń transcendentnych lub mistycznych... 111

the context of philosophical research. The first part of the text focuses on exploring 
concepts such as mystical and transcendental experiences. Subsequently, historical 
conceptions describing the relationships between music and these experiences are 
presented. In this context, the views of prominent philosophers such as Plato, Hegel, 
Schopenhauer, Nietzsche, Langer, Gadamer, and Jankélévitch are discussed. The article 
also includes a discussion on philosophical concepts that highlight specific aspects of 
music capable of inducing transcendental or mystical experiences, including artistic 
expression, the aesthetics of the work, and its ethical implications.

Keywords: Music, Musical work, mysticism, mystical experiences, transcendent expe-
riences



Paulina Kajdanowicz
Szkoła Doktorska Uniwersytetu Jana Długosza w Częstochowie

SWOIMI ŚCIEŻKAMI. UKAZANIE  
PROCESU POWSTAWANIA AUTORSKIEJ MUZYKI 

I PIOSENEK DO SPEKTAKLI TEATRU  
RAZY DWA – STUDIUM PRZYPADKU

WSTĘP

Tworzenie muzyki i piosenek do spektakli teatralnych nie jest zadaniem 
łatwym, w szczególności dla młodej osoby, która dopiero zaczyna karierę 
w branży muzycznej. Na samym początku chciałabym wyjaśnić, dlaczego 
poruszam akurat ten temat, a powody są dwa. Pierwszy z nich: po wni-
kliwym rozeznaniu się w tematyce badawczej dotyczącej komponowania 
muzyki oraz piosenek do spektakli teatralnych nie napotkałam dużej ilości 
artykułów ani innych tekstów naukowych z tego zakresu. A drugi powód 
wynika z moich osobistych pobudek – temat jest mi bliski, ponieważ jestem 
inicjatorką przestrzeni, w której to się wszystko odbyło, czyli w Teatrze 
RAZY DWA1 w Bystrzycy Kłodzkiej. 

Celem artykułu jest analiza dwóch autorskich spektakli stworzonych 
przez wymieniony przeze mnie teatr. Są nimi: Kobiety, wino i śmiech oraz Do 
góry nogami – rzecz o macierzyństwie. Sztuki te będę rozpatrywać pod kątem 
muzycznym, a dokładniej – skupię się na piosenkach skomponowanych przez 
Dominikę Giernatowską, młodą kompozytorkę oraz twórczynię tekstów pio-
senek. Perspektywa ta będzie nawiązywać do aspektów pedagogicznych oraz 
ukaże, w jaki sposób tworzenie autorskiej muzyki, a także piosenek do spek-
takli teatralnych, może wpłynąć na młodych twórców muzycznych, którzy 
podążają swoimi ścieżkami. W artykule zastosowałam wywiad jakościowy, 

1 Strona internetowa teatru www.razydwa.art 

MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM, 
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM

NR 5/2025  
ISSN 2719-4213  

DOI: 10.15584/muzpsk.2025.5.7

http://www.razydwa.art/
http://10.15584/muzpsk.2025.5.7


Swoimi ścieżkami. Ukazanie procesu powstawania autorskiej muzyki i piosenek... 113

częściowo ustrukturalizowany, oraz metodę studium przypadków. Wykorzy-
stane przeze mnie metody badawcze przybliżą postać Dominiki jako młodej 
kompozytorki, która tworzy intuicyjnie autorską muzykę oraz piosenki do 
spektakli teatralnych w partycypacyjnym Teatrze RAZY DWA2.

TEORIA – WIZERUNEK TWÓRCY  
W WYBRANYCH TEORIACH OSOBOWOŚCI

Ważnym źródłem wiedzy o twórcy jest jego osobowość3, dlatego – aby 
ukazać proces powstawania autorskiej muzyki i piosenek do spektakli te-
atralnych – warto prześledzić wizerunek twórcy w wybranych teoriach 
osobowości oraz opisać kategorię twórczości. W swoim artykule skupię się 
na teoriach V.E. Frankla, A. Maslowa i R. Maya.

Rolę wartości Frankl rozpatruje w powiązaniu z sensem życia. Autor 
tej koncepcji, ze względów osobistych, kładzie akcent na ludzką śmier-
telność (był więźniem obozów koncentracyjnych w czasie drugiej wojny 
światowej). Twierdzi, że wobec zetknięcia się ze śmiercią człowiek zaczy-
na doceniać swoje życie, a także odzywa się w nim imperatyw do jak naj-
lepszego wykorzystania swojego czasu4. Według niego świat wartości ma 
ważne znaczenie dla rozwoju człowieka. Definicja wartości jest rozumiana 
przez Frankla jako to, co człowieka pociąga, ukierunkowuje i tworzy jego 
osobę we wszystkich jej wymiarach, a urzeczywistniać te wartości moż-
na w trzech wymiarach. Pierwszy – przez działania, kształtowanie siebie, 
świata; drugi – przez przeżywanie, wchłanianie, przyswajanie piękna 
świata, oraz trzeci – przez cierpienie i znoszenie losu5. W związku z takimi 
sposobami realizowania wartości Frankl wyróżnia spośród nich trzy: war-
tości twórcze (praca), sensualne (poznanie, sztuka) oraz wartości postawy6. 
Każdy z tych obszarów daje możliwość poszukiwania swojego sensu życia 
oraz pozwala na unikanie frustracji egzystencjalnej; praca, sztuka czy war-

2 Zob. P. Kajdanowicz, Partycypacyjna formuła Teatru RAZY DWA – ukazanie dzia-
łalności alternatywnego teatru z wymiaru edukacji, animacji i pedagogiki teatru, w: Tranzycja. 
Od pedagogiki społecznej i opiekuńczej do pedagogiki humanistycznej, red. J. Górniewicz, 
Wydawnictwo UWM, Olsztyn 2023, s. 161–181.

3 B. Mróz, Osobowość wybitnych aktorów polskich, Wydawnictwo Naukowe Scholar, 
Warszawa 2008, s. 8.

4 Por. J. Makselon, Struktura wartości a postawa wobec śmierci, Wydawnictwo KUL, 
Lublin 1983, s. 74.

5 V.E. Frankl, Ärztliche Seelsorge: Grundlagen der Logotherapie und Existenzanalyse, Franz 
Deuticke, Wien 1975, s. 59–62.

6 V.E. Frankl, Der Wille zum Sinn, Huber Verlag, Wien 1972, s. 31. 



Paulina Kajdanowicz114

tości wyższe sprawiają, że człowiek doświadcza dzięki nim satysfakcji ze 
swojego życia, ponieważ te wartości ukierunkowują jednostkę na jakiś cel. 
Poczucie sensu życia w dużej mierze może również zależeć od poziomu 
twórczości, która stanowi i wypełnia jednostkę7.

Koncepcja osobowości twórczej Maslowa łączy się ściśle z pojęciem po-
trzeb oraz wartości, czyli z piramidą potrzeb8. Autor koncepcji osobowości 
twórczej zwraca uwagę na pierwszeństwo osobowości przed wytworem. 
Maslow w jednym ze swoich dzieł pisze: „Kładę nacisk na osobowość, 
nie zaś na jej dokonania, które uważam raczej za epifenomeny emitowa-
ne przez osobowość, a przez to wobec niej wtórne”9. Maslow podkreśla 
również, iż takie cechy charakterologiczne, jak spontaniczność, śmiałość, 
wolność, integracja czy samoakceptacja, mają fundamentalne znaczenie 
dla rozwoju twórczej osobowości.

Warunki, które według Maya muszą się pojawić do zaistnienia procesu 
twórczego, odnoszą się zarówno do podmiotu, jak i do jego otoczenia. Sfe-
rę poznawczą podmiotu powinna cechować spontaniczność, refleksyjność 
i otwartość na świat zewnętrzny. Ta otwartość uwydatnia się w chłonności 
poznawczej oraz w dociekliwości nastawionej na nowe doświadczenia i po-
woduje, że człowiek szybciej odnajduje w sobie pokłady sił, które prowa-
dzą go do nowatorskich rezultatów10. Natomiast twórczość jest procesem 
powoływania czegoś nowego do życia, a w jej akcie następuje spotkanie 
człowieka – jego osobowości z otaczającym go światem11. Kategoria twór-
czości jest tutaj również ważnym czynnikiem wpływającym na osobowość 
artysty, dlatego w dalszej części artykułu zajmę się tym zagadnieniem. 

BADANIA NAD TWÓRCZOŚCIĄ

Pojęcie twórczości zostało zdefiniowane m.in. przez Marię Gołaszew-
ską. Wedle niej tworzenie oznacza:

proces przeżyciowo-realizacyjny przyporządkowany wytworowi; wytwór zaś 
powstający w tym procesie jest czymś względnie trwałym, istniejącym inter-

  7 A. Czerw, Poziom optymizmu a styl twórczego zachowania się. Analiza zależności, „Prze-
gląd Psychologiczny” 2000, t. 43, nr 3, s. 361–364.

  8 C. Matusewicz, Psychologia wartości, PWN, Warszawa 1975, s. 25.
  9 A.H. Maslow, W stronę psychologii istnienia, tłum. I. Wyrzykowska, Wydawnictwo 

Rebis, Poznań 2004, s. 194.
10 R. May, Błaganie o mit, tłum. B. Moderska, T. Zysk, Wydawnictwo Zysk i S-ka, 

Poznań 1997, s. 23.
11 R. May, Odwaga tworzenia, tłum. E. i T. Hornowscy, Dom Wydawniczy Rebis, Po-

znań 1994, s. 51.



Swoimi ścieżkami. Ukazanie procesu powstawania autorskiej muzyki i piosenek... 115

subiektywnie i nowym. Powstający nowy przedmiot tej twórczości ma swoje 
życie społeczne – został zaaprobowany i wykorzystany przez publiczność ar-
tystyczną12.

Na podstawie powyższej definicji można sformułować następujące wnio-
ski: w wyniku tworzenia powstaje wytwór, który jest czymś nowym, pocho-
dzi z wnętrza twórcy oraz zmierza ku innym jednostkom – proces twórczy 
dzieje się dla kogoś, kto jest po tej drugiej stronie (odbiorca). Twórczość zatem 
jest nie tylko ubogacająca dla samego twórcy, lecz to także forma komunikacji 
między artystą a słuchaczem czy widzem13. Jednak najważniejszym procesem, 
który zachodzi w realizacji twórczych aktów, jest wnętrze artysty – osoby, 
która inicjuje dany wytwór. Podążając za wizerunkiem twórcy w wybranych 
teoriach osobowości, można dostrzec, że ten proces zachodzi głównie poprzez 
wyznawane wartości dające artyście poczucie sensu życia, poprzez wewnętrz-
ne potrzeby motywujące twórczą jednostkę do działania, a także poprzez jej 
cechy charakteru. Kontynuując tę myśl, warto pochylić się nad fazami procesu 
twórczego, które są niezmienne dla każdego twórcy, czyli: 
1.	 faza genezy problemu,
2.	 faza tworzenia reprezentacji przestrzeni problemowej,
3.	 faza generowania pomysłów rozwiązania problemu,
4.	 faza oceny pomysłów i wyboru pomysłu najkorzystniejszego (faza ewalu- 

acji),
5.	 faza tworzenia planu zrealizowania pomysłu i osiągnięcia rozwiązań14.

Powyższe fazy ukazują drogę powstawania dzieła, która opiera się na 
wnętrzu artysty – czyli na tym, co ta twórcza jednostka nosi w środku oraz 
jaki jest jej motyw działania, tzn. czym się kieruje w kreowaniu danej rze-
czy. W wyniku tych faz powstaje finalny produkt, czyli dzieło. Może nim 
być obraz, spektakl teatralny, fotografia, rzeźba, a także muzyka. Jak zatem 
ten proces twórczy wyglądał w przypadku Dominiki Giernatowskiej?

STUDIUM PRZYPADKU 

W artykule chciałabym skierować swoją uwagę na to, co szczególne, 
wyjątkowe, niepowtarzalne i jednostkowe. Stąd moje badania odbyły się 
w nurcie case study, a przedmiotem badania jest 27-letnia kobieta. R. Stake 
podkreśla, że studium przypadku jest podejściem skierowanym na odkry-

12 M. Gołaszewska, Człowiek w zwierciadle sztuki, PWN, Warszawa 1977, s. 229–230.
13 Z. Rosińska, Psychoanalityczne myślenie o sztuce, PWN, Warszawa 1985, s. 72.
14 C. Nosal, Twórcze przetwarzanie informacji, Wydawnictwo Politechniki Wrocławskiej, 

Wrocław 1992, s. 136–141.



Paulina Kajdanowicz116

cie niepowtarzalności, wyjątkowości i złożoności pojedynczego przypad-
ku. Autor ten wychodzi z założenia, że „każdy przypadek ma własną nie-
powtarzalną historię i tworzy złożoną całość funkcjonalną w wielu różnych 
kontekstach (fizycznym, ekonomicznym, etycznym, estetycznym itp.)”15. 

W moim artykule takim przypadkiem jest Dominika Giernatowska, 
która tworzy pod pseudonimem artystycznym Inka. Definiuje siebie jako 
wokalistkę, autorkę tekstów, kompozytorkę oraz dyplomowaną aktorkę 
scen muzycznych. Jest również romanistką i śpiewa w trzech językach 
(polskim, angielskim i francuskim). Dominika nie ukończyła szkoły mu-
zycznej, uczęszczała tylko na lekcje śpiewu i swoje umiejętności wokalne 
zdobywała w trzyletnim Studium Wokalno-Aktorskim w Białymstoku. 
Gatunek muzyczny, w którego obrębie tworzy swoje muzyczne kompozy-
cje, to pop, indie pop oraz indie rock. Jej inspiracjami są: Billie Elish, Mela 
Koteluk i Dawid Podsiadło. Duży nacisk w swojej twórczości kładzie na 
teksty piosenek, czego dowodzi jej wypowiedź: „lubię mieć głos w pio-
senkach, lubię poprzez tekst wyrazić swoje zdanie lub opowiedzieć jakąś 
historię piosenką”16. Preferuje balladowe i melancholijne brzmienia, a jej 
twórczość oscyluje także wokół smutnych piosenek; motywem przewod-
nim jest nieszczęśliwa miłość, rozterki miłosne i życiowe. 

Wywiad jakościowy z bohaterką, częściowo ustrukturyzowany, odbył 
się poprzez wideorozmowę na platformie Messenger 3 kwietnia 2024 r. 
i trwał godzinę. Po uprzednim zapoznaniu mojej rozmówczyni z celem 
rozmowy uzyskałam od niej zgodę na nagranie wywiadu na dyktafon oraz 
otrzymałam pozwolenie na użycie jej imienia i nazwiska w artykule. Część 
wypowiedzi Dominiki wykorzystam jako cytaty przedstawiające jej prze-
myślenia na temat tworzenia autorskich piosenek w spektaklach teatralnych.

UKAZANIE PROCESU POWSTAWANIA AUTORSKIEJ MUZYKI 
I PIOSENEK DO SPEKTAKLI TEATRU RAZY DWA

Dominika nigdy nie komponowała piosenek do spektakli teatralnych, 
jednak w roku 2021 została zaproszona przez reżyserkę do współpracy 
przy tworzeniu muzyki do spektaklu pt. Kobiety, wino i śmiech17. Była to 

15 R.E. Stake, Studium przypadku, w: Ewaluacja w edukacji, red. L. Korporowicz, Oficyna 
Naukowa, Warszawa 1997, s. 127. 

16 Cytat pochodzi z rozmowy, którą przeprowadziłam z Dominiką 3 kwietnia 2024 r. 
na poczet artykułu.

17 Zob. K. Oniszczuk-Awiżeń, RAZY DWA – jest taki teatr w Bystrzycy Kłodzkiej,  
w: Almanach Ziemi Kłodzkiej, Oficyna Wydawnicza „BRAMA”, Kłodzko 2024, s. 5–6.



Swoimi ścieżkami. Ukazanie procesu powstawania autorskiej muzyki i piosenek... 117

pierwszy autorska inscenizacja Teatru RAZY DWA w Bystrzycy Kłodzkiej. 
Rok później pojawiła się kolejna oferta: przedstawienie pt. Do góry nogami – 
rzecz o macierzyństwie18. Ze względu na sporą odległość dzielącą Bystrzycę 
Kłodzką a Olsztyn lub Gdańsk (miasta, w których Dominika przebywa), 
realizacja muzyki do spektakli, a także wszelkie konsultacje pomiędzy ich 
reżyserką a kompozytorką odbywały się w formie on-line. 

Wszystkich pięć faz procesu twórczego względem projektowania 
i realizacji muzyki oraz piosenek przebiegało w bardzo podobny spo-
sób: pierwsza i druga faza dotyczyła spotkania reżyserki spektaklu oraz 
kompozytorki w formie on-line na kamerce poprzez aplikację Messen-
ger – Dominika otrzymała drogą mailową scenariusz, a następnie została 
poinformowana o temacie i motywach przewodnich sztuki. Trzecia faza, 
czyli generowania pomysłów, opierała się na indywidualnej pracy Domi-
niki – w momencie, gdy pojawiała się w jej głowie pewna wizja lub sły-
szała dźwięki, które układały się w spójną całość, spisywała je na kartce, 
a następnie podgrywała melodię muzyki na ukulele. W późniejszym cza-
sie tworzyła tekst do tej melodii, nagrywała całość wstępnej piosenki (albo 
w formie filmiku, albo w wiadomości głosowej) i wysyłała poprzez czat 
na Messengerze. Czwarta faza obejmowała konsultacje z reżyserką spek-
taklu – w niektórych momentach zaproponowana muzyka i tekst piosenki 
pokrywał się z wizją reżyserki, dlatego też nie były potrzebne poprawki ze 
strony kompozytorki. Gdy muzyka oraz teksty piosenek nabrały zgodnych 
kształtów, nastąpił ostatni etap – czyli piąty, kiedy kompozytorka tworzyła 
muzykę w domowym studiu nagrań (przy współpracy z Marcinem Oliń-
skim), a także dogrywała swój wokal. Efekt finalny powstałych dzieł moż-
na usłyszeć w spektaklach teatralnych Teatru RAZY DWA pt. Kobiety, wino 
i śmiech oraz Do góry nogami – rzecz o macierzyństwie.

Realizacja trzeciej fazy, polegającej na generowaniu pomysłów, odbywa-
ła się w różny sposób w obydwu spektaklach. Sztuka Kobiety, wino i śmiech 
była dla Dominiki pierwszym spektaklem wymagającym nawiązania przez 
nią współpracy z reżyserką w związku z tworzeniem muzyki teatralnej i pi-
saniem tekstów do piosenek. Kompozytorka nie ukrywa, że początki były 
trudne, ponieważ musiała tworzyć „z przymusu”, a nie wtedy, kiedy pojawi 
się wena, a także musiała porzucić melancholijny styl swoich piosenek na 
rzecz muzyki żywej i humorystycznej. Do pierwszego spektaklu opracowała 
cztery autorskie piosenki, które różniły się pod względem charakteru, stylu 
i dynamiki. Kompozytorka, tworząc muzykę oraz teksty piosenek, bardzo 
mocno bazowała na swoich doświadczeniach, ponieważ temat był jej bliski – 

18  Zob. ibidem, s. 9.



Paulina Kajdanowicz118

dotyczył stereotypów o płci pięknej oraz współczesnego spojrzenia na kobie-
tę w humorystycznym świetle. Jej piosenki okazały się hitem wśród widzów, 
a także wniknęły w tkankę społeczności lokalnej w Bystrzycy Kłodzkiej, po-
nieważ Dominika intuicyjnie skomponowała do spektaklu piosenki, które 
chwytają za serce, ale także za ucho – widzowie, wychodząc z przedsta-
wienia, podśpiewywali teksty piosenek, m.in. Jedzie baba, Blondynka, a także 
utożsamiali się z takimi piosenkami, jak Gorszy dzień czy Superbohaterka. Do 
dziś powiedzenie „jedzie baba” wpisało się w codzienność wielu mieszkań-
ców Bystrzycy Kłodzkiej, którzy uczestniczyli w spektaklu (czasami będąc 
na nim aż cztery razy). Natomiast proces twórczy podczas pracy nad muzy-
ką i piosenkami do spektaklu Do góry nogami – rzecz o macierzyństwie odby-
wał się w inny sposób – Dominika nie miała trudności z komponowaniem 
piosenek, ponieważ posiadała już doświadczenie z poprzedniej współpracy. 
Jednak największym wyzwaniem okazał się dla niej temat macierzyństwa 
(Dominika nie ma jeszcze dzieci). Bardzo dużo rozmawiała ze swoją mamą 
o tym, jak kobieta czuje się w ciąży, co myśli, jak się zachowuje, i te roz-
mowy zainspirowały ją do napisania dwóch piosenek, pt. Światełko i Wolna. 
Przy trzeciej i finałowej piosence pojawił się kolejny problem do pokonania 
– kompozytorka nie wiedziała, jak w trzyminutowym utworze zmieścić to, 
czym jest dla niej mama, ponieważ tytuł tej piosenki też nosił taką nazwę 
– Mama i wieńczył cały spektakl. Kompozytorka podeszła do tej kwestii bar-
dzo osobiście i stworzyła utwór mocno odnoszący się do osobistych odczuć 
względem swojej mamy – czyli najważniejszej osoby w jej życiu. 

SWOIMI ŚCIEŻKAMI – PODSUMOWANIE

Jak to wszystko wpłynęło na Dominikę i jej osobowość twórczą? Po 
niemalże godzinnej rozmowie przeprowadzonej na potrzeby niniejszego 
artykułu stwierdziła, że „bardzo rzadko wokaliści mają możliwość two-
rzyć muzykę i pisać teksty piosenek do spektakli teatralnych. A to jest coś 
innego i wyjątkowego”. Z pełną świadomością podkreśliła, że taka aktyw-
ność prowokuje do wyjścia poza swoją strefę komfortu pod względem 
pisania tekstów piosenek oraz tworzenia muzyki w swoim stylu (przy-
pomnę, że w przypadku Dominiki były to piosenki związane z tematyką 
miłości, melancholii, smutku i złamanego serca). Kompozytorka oceniła, 
że dzięki tworzeniu muzyki i piosenek do spektakli teatralnych mogła 
wejść w inną rolę, dotknąć nowych tematów oraz spojrzeć szerzej na inne 
gatunki muzyczne. Dominika była na tyle odważna, że wyszła ze swoich 
ograniczeń i dostosowała się do klimatu, jaki został wykreowany w dwóch 



Swoimi ścieżkami. Ukazanie procesu powstawania autorskiej muzyki i piosenek... 119

różnych scenariuszach teatralnych. Wyjście ze swojej strefy komfortu pod 
tym względem podsumowała słowami: 

Rozwijające to jest dla mnie, jako dla muzyka. To mi bardzo otworzyło umysł, że 
mogę pisać piosenki i robić muzykę o innych rzeczach, nie tylko o miłości, m.in. 
powstaje mała epka o chorobach psychicznych, o zaburzeniach odżywiania (…). 
Muzyka do spektakli, którą tworzyłam, pokazała, że mogę w swojej prywatnej 
twórczości poruszać inne tematy.

Dominika stwierdziła, że komponowanie muzyki do inscenizacji te-
atralnych okazało się dla niej niezwykłą zabawą, radością i przestrzenią do 
odkrywania nowych rejonów muzycznych. Najbardziej ciekawą rzeczą jest 
to, że kompozytorka nie korzystała z żadnych konsultacji u specjalistów 
z zakresu tworzenia muzyki teatralnej, tylko robiła to tak, jak czuła, czyli 
ufała swojej intuicji. Rozmowę zakończyła stwierdzeniem, że

można to robić w taki sposób, jak nam dyktuje intuicja i podświadomość. Nie 
ma określonych kanonów, jak komponować muzykę do spektakli. Takie myśle-
nie daje mi dużą wolność. Muzyka musi tylko korespondować z tym, co ma być 
w spektaklu.

Przeprowadzona rozmowa uświadomiła Dominice, że dzięki tym pro-
jektom zyskała większą pewność siebie w sferze twórczych działań. To była 
też dla niej niezwykła lekcja i nauka, która poprowadziła młodą kompozy-
torkę do odkrywania nowych horyzontów, do samorozwoju i twórczej przy-
gody. Ta lekcja była niczym działanie pedagogiczne i edukacyjne, ponieważ 
pozwoliło Dominice poszerzyć swoje kompetencje, a także wzbogaciło ją 
o nowe umiejętności oraz doświadczenia. Przykład tworzenia autorskiej 
muzyki i piosenek do spektakli teatralnych pokazuje, że warto podążać swo-
imi ścieżkami, słuchać swojej intuicji oraz podejmować wszelkie wyzwania 
– i takiej twórczej odwagi życzę wszystkim młodym twórcom.

BIBLIOGRAFIA

Czerw Agnieszka, Poziom optymizmu a styl twórczego zachowania się. Analiza zależności, 
„Przegląd Psychologiczny” 2000, t. 43, nr 3.

Frankl Viktor Emil, Ärztliche Seelsorge: Grundlagen der Logotherapie und Existenzanalyse, 
Franz Deuticke, Wien 1975.

Frankl Viktor Emil, Der Wille zum Sinn, Huber Verlag, Wien 1972.
Gołaszewska Maria, Człowiek w zwierciadle sztuki, PWN, Warszawa 1977.
Kajdanowicz Paulina, Partycypacyjna formuła Teatru RAZY DWA – ukazanie działalności 

alternatywnego teatru z wymiaru edukacji, animacji i pedagogiki teatru, w: Tranzycja. Od 
pedagogiki społecznej i opiekuńczej do pedagogiki humanistycznej, red. J. Górniewicz, Wy-
dawnictwo UWM, Olsztyn 2023.



Paulina Kajdanowicz120

Makselon Józef, Struktura wartości a postawa wobec śmierci, Wydawnictwo KUL, Lublin 
1983.

Maslow Abraham Harold, W stronę psychologii istnienia, tłum. I. Wyrzykowska, Wydaw-
nictwo Rebis, Poznań 2004.

Matusewicz Czesław, Psychologia wartości, PWN, Warszawa 1975.
May Rollo, Błaganie o mit, tłum. B. Moderska, T. Zysk, Wydawnictwo Zysk i S-ka, Poznań 

1997.
May Rollo, Odwaga tworzenia, tłum. E. i T. Hornowscy, Dom Wydawniczy Rebis, Poznań 

1994.
Mróz Barbara, Osobowość wybitnych aktorów polskich, Wydawnictwo Naukowe Scholar, 

Warszawa 2008.
Nosal Czesław, Twórcze przetwarzanie informacji, Wydawnictwo Politechniki Wrocław-

skiej, Wrocław 1992.
Oniszczuk-Awiżeń Krystyna, RAZY DWA – jest taki teatr w Bystrzycy Kłodzkiej, w: Alma-

nach Ziemi Kłodzkiej, Oficyna Wydawnicza „BRAMA”, Kłodzko 2024.
Rosińska Zofia, Psychoanalityczne myślenie o sztuce, PWN, Warszawa 1985.
Stake Robert, Studium przypadku, w: Ewaluacja w edukacji, red. L. Korporowicz, Oficyna 

Naukowa, Warszawa 1997. 
Strona internetowa Teatru RAZY DWA www.razydwa.art 

Own Paths. Showing the Process of Creating Original Music and Songs  
for RAZY DWA Theatre’s Performances – a Case Study

Abstract

The purpose of the article will be to show two author’s performances entitled. „Women, 
wine and laughter” and „Upside down – a thing about motherhood” by the RAZY DWA 
Theater in Bystrzyca Klodzka. These plays will be shown from the perspective of the role 
of music and songs created for these performances by Dominika Giernatowska (alias Inka) 
as a young composer of music and songwriter. This perspective will relate to pedagogical 
aspects and show how composing music and songs for theatrical performances can 
influence young music creators who follow their paths. The paper will use a qualitative, 
semi-structured interview and a case study method to portray Dominika Giernatowska’s 
character as a young music composer, songwriter and music producer who intuitively 
creates original music and songs for theatrical performances at the participatory RAZY 
DWA Theater. 

Keywords: theater, theatrical music, music for performances, young composer

http://www.razydwa.art/


Artur Stopyra
Akademia Ekonomiczno-Humanistyczna w Warszawie

INTERKULTUROWE NAUCZANIE JĘZYKÓW OBCYCH 
ZA POMOCĄ MUZYKI MŁODZIEŻOWEJ  

NA PRZYKŁADZIE JĘZYKA NIEMIECKIEGO

Niniejszy artykuł jest próbą podzielenia się z Czytelnikiem kilkoma 
refleksjami na temat wykorzystywania szeroko rozumianej „muzyki mło-
dzieżowej”, względnie „muzyki popularnej”, przez nauczycieli języków 
obcych. We wstępie pragnę wyjaśnić użycie przeze mnie różniących się od 
siebie obu tych terminów w ujęciu kontrastywnym w rozumieniu w języ-
ku niemieckim i polskim, by wyjaśnić Czytelnikowi użycie jednego z nich 
w tytule i treści artykułu. Chciałbym następnie zwrócić uwagę na kilka 
istotnych aspektów dotyczących tego zagadnienia, zazwyczaj beztrosko 
pomijanych lub niezauważanych przez nauczycieli języków obcych. Jed-
nym z nich jest fakt, że sami często nie rozumieją ukrytego znaczenia boga-
tej frazeologii slangu młodzieżowego, idiomów oraz skrótów językowych 
w tekstach piosenek. Dotyczy to także rozumienia wyrażeń typowych dla 
danego kraju, regionu, bądź socjolektów charakterystycznych dla danego 
obszaru językowego. Niezrozumienia następują często także w wyniku 
nieznajomości realiów kulturowych, geograficznych, topograficznych, hi-
storycznych czy nawet polityczno-społecznych. Problem ten dotyczy, rzecz 
jasna, nie tylko samych nauczycieli, ale także studentów, w tym studentów 
uczelni muzycznych, którzy przecież również uczą się różnych języków 
obcych i nierzadko wykorzystują w tym celu teksty różnych pieśni i popu-
larnych dawniej lub obecnie piosenek. 

W dalszych słowach pragnę nawiązać do wykorzystywania utworów 
muzycznych zaczerpniętych z muzyki dialektalnej (Mundartmusik), co akurat 
w przypadku języka niemieckiego ma ogromne znaczenie z uwagi na jego 

MUZYKA
W KONTEKŚCIE PEDAGOGICZNYM, 
SPOŁECZNYM I KULTUROWYM

NR 5/2025  
ISSN 2719-4213  

DOI: 10.15584/muzpsk.2025.5.8

http://10.15584/muzpsk.2025.5.8


Artur Stopyra122

olbrzymią różnorodność. Chciałbym następnie wskazać na ogromne szanse, 
jakie muzyka młodzieżowa stwarza do pogłębienia wiedzy uczniów z za-
kresu Landeskunde (wiedza krajoznawcza i realioznawcza) na temat państw 
i regionów, których mieszkańcy posługują się językiem niemieckim jako oj-
czystym, a także ich mentalności, rzecz jasna, z odpowiednim dystansem, 
i również w kontekście interkulturowym, a więc w aspekcie poznawczym 
innej kultury przy zachowaniu kultury własnej. Nauka języka obcego po-
winna obejmować poznawanie podzielanych przez naszych interlokutorów 
znaczeń, wartości i sposobów zachowania (tzw. skryptów kulturowych), 
gdyż mają one istotny wpływ na język. Pragnę też poruszyć problem poja-
wiających się w wielu piosenkach wulgaryzmów oraz zaproponować Pań-
stwu stosowaną przeze mnie metodę ich tłumaczenia studentom. Chciałbym 
też przedstawić kilka błędów metodycznych popełnianych czasem przez na-
uczycieli wykorzystujących w swych lekcjach różnego rodzaju utwory mu-
zyczne, w szczególności piosenki rockowe, muzykę pop, rap (w tym także 
hip-hop) i inne pokrewne gatunki muzyczne1. 

Nie zamierzam natomiast rozwodzić się na temat samej zasadności na-
uczania języka obcego przy wsparciu muzyki młodzieżowej, gdyż fakt ten 
uważam za oczywisty2. Muzyka jest bowiem jednym z podstawowych te-
matów rozmów nastolatków, zaś teksty piosenek stanowią naturalne źró-
dło słownictwa funkcjonującego w żywym języku potocznym. Oczywiste 
jest także to, że wspólne śpiewanie podczas lekcji pozwala uczniom poko-
nywać nieśmiałość i lęk przed popełnieniem błędów językowych. Nieste-
ty, polscy nauczyciele często rezygnują z pracy z muzyką, ponieważ – jak 
sami mówią – „nie ma na to czasu, gdyż trzeba realizować założenia pro-
gramowe narzucone przez MEN”.

1 Hip-hop to nie tylko gatunek muzyczny, ale także subkultura zawierająca ele-
menty rapu (dokładniej MCingu), DJ-ingu, breakdance’u, graffiti i beatboxu. Ponieważ 
celem niniejszego opracowania nie jest analiza poszczególnych gatunków muzycznych 
i ich cech formalnych, ograniczam się jedynie do wymienienia gatunku muzycznego 
hip-hop, bez wnikania w omawianie całej, niezwykle bogatej subkultury hip-hopowej, 
z jakiej ów gatunek muzyczny się wywodzi. 

2 Trudno wyobrazić sobie dziś dobrego nauczyciela, który bazowałby wyłącznie na 
podręczniku jako materiale źródłowym i nie udostępniałby uczniom tekstów autentycz-
nych, dających możliwość kontaktu z żywym językiem potocznym, także tym typowym 
dla nastolatków. Praca leksykalna wyłącznie nad tekstem pisanym, bez możliwości 
jego percepcji audytywnej, oznaczałaby cofnięcie się w procesie dydaktycznym o całą 
epokę. W czasach, gdy młodzież z różnych krajów spędza wspólnie wakacje, wymiana 
młodzieżowa pomiędzy szkołami i uczelniami jest zjawiskiem powszechnym, zaś mło-
dzież akademicka uczestniczy w różnych programach edukacyjnych Unii Europejskiej, 
młodzi ludzie szczególnie często konfrontowani są z niepodręcznikowym, często wręcz 
kolokwialnym językiem mówionym.



Interkulturowe nauczanie języków obcych za pomocą muzyki młodzieżowej... 123

Użycie przeze mnie w niniejszym przyczynku określenia „muzyka 
młodzieżowa” (Jugendmusik) nie jest przypadkowe, wymaga jednak krót-
kiego wyjaśnienia. W Polsce termin ten rozumiany jest powszechnie jako 
„muzyka popularna”, którą – zdaniem prof. Marka Jezińskiego – można 
definiować jako 

typ różnorodnej gatunkowo muzyki nastawionej na masowego odbiorcę, trafia-
jącej w uśrednione gusta publiczności, pełniącej funkcje rozrywkowe, estetyczne 
i integracyjne. Muzyka taka jest wytwarzana, dystrybuowana i reprodukowana 
przez przemysł muzyczny i rozpowszechniana poprzez masowe media, stając 
się produktem rynkowym i podlegając utowarowieniu, co sprawia, że jest łatwo 
dostępna dla odbiorcy. Przybiera ona zazwyczaj rozpoznawalną, zestandaryzo-
waną formę łatwej w odbiorze piosenki z repetycjami poszczególnych części, we-
dług schematu zwrotka – refren3. 

Prof. Jeziński nawiązuje tu do znaczenia przymiotnika „popularny” 
w odniesieniu do „muzyki popularnej”, jakie sugeruje Raymond Williams4: 
„We współczesnym kontekście «popularny» to (…): well-liked by many pe-
ople i widely favoured, a więc powszechnie akceptowany, lubiany – muzycz-
ne wytwory muzycznego przemysłu wpisują się w to określenie”5.

Na problem braku jednoznacznie sformułowanego terminu „muzyka 
popularna” w kulturze polskiej zwróciła uwagę już w 1983 r. Magdalena 
Kwiatkowska. W swojej kilkustronicowej recenzji publikacji Folk or popu-
lar? Distinctions, Influences, Continuities z roku 1981, napisanej przez eme-
rytowanego już dziś brytyjskiego muzykologa prof. Richarda Middletona 
z Uniwersytetu w Newcastle, Kwiatkowska pisze: 

Miłośnicy „rocka” uważają, że jest on bardziej autentyczny niż „muzyka popu-
larna”. Wyrażająca określone treści „muzyka popularna” przeciwstawiana jest 
muzyce „pop”, pisanej w celach komercyjnych, niewywołującej autentycznych 
przeżyć estetycznych. Brak precyzyjnego określenia używanych powszechnie 
terminów powoduje dodatkowo liczne nieporozumienia6. 

Jako germanista pragnę skupić się na rozumieniu sformułowania „mu-
zyka młodzieżowa” w jego wersji niemieckojęzycznej, jak również na jego 

3 M. Jeziński, Muzyka popularna jako forma pamięci kulturowej, „Kultura Współczesna” 
2017, nr 3(96), s. 14.

4 Por. R. Williams, Keywords. A Vocabulary of Culture and Society, Oxford University 
Press, New York 1983, s. 236. Cyt. za: M. Jeziński, op. cit., s. 14. 

5 M. Jeziński, op. cit., s. 14.
6 M. Kwiatkowska, „Folk or popular? Distinctions, Influences, Continuities”, Richard 

Middleton i David Horn, Cambridge, London, New York, New Rochelle, Melbourne, Sydney 
1981 [recenzja], „Muzyka. Kwartalnik poświęcony historii i teorii muzyki”, t. 28, nr 3: 110, 
Warszawa 1983, s. 135. 



Artur Stopyra124

funkcjonowaniu w kulturze niemieckojęzycznej, w języku polskim i nie-
mieckim istnieją bowiem pewne rozbieżności. Zauważyć je można także 
w obrębie samych państw niemieckojęzycznych. W Niemczech „muzy-
ka młodzieżowa” (Jugendmusik), często nazywana także „muzyką na-
stolatków” (Teenagermusik), względnie „muzyką kultury młodzieżowej”  
(Jugendkulturmusik), rozumiana jest jako rodzaj muzyki obejmującej te style 
i gatunki muzyczne, które są szczególnie popularne wśród młodych ludzi. 
Odzwierciedlają one często kwestie społeczne, polityczne i osobiste, istotne 
dla tej grupy wiekowej. Powstała w latach 50. XX w. w USA i Wielkiej Bry-
tanii muzyka pop jest w wielu kręgach w Niemczech rozumiana w szero-
kim znaczeniu jako synonim muzyki rozrywkowej, względnie „popularnej” 
(Populärmusik). Dla większości Niemców i znacznej części Austriaków ter-
min Jugendmusik kojarzony jest jednak nie tyle z szeroko rozumianą muzyką 
rozrywkową, co jedynie z jej istotnym elementem, a więc z muzyką rocko-
wą, pop, dance, techno, hip-hop, a także z gatunkami i stylami muzycznymi 
wywodzącymi się z tych grup. W języku niemieckim często używane jest 
także określenie Gebrauchsmusik, czyli w dosłownym tłumaczeniu „muzyka 
użytkowa”7. 

Jeden z bardzo znanych austriackich pedagogów muzycznych, Wal-
ter Gutdeutsch, definiuje muzykę młodzieżową jako „zespół muzycznych 
subkultur młodzieżowych” (Jugendmusikkulturen), które „wraz z młodzie-
żową kulturą muzyczną dance, techno i hip-hop rozgałęziały się i mieszały 
coraz bardziej, aż do teraźniejszości, począwszy od lat 90. do dziś”8. Uni-
wersalny słownik języka niemieckiego DUDEN (www.duden.de) podaje na-
tomiast definicję, z którą trudno mi się zgodzić: „Muzyka młodzieżowa 
to muzyka wykonywana przez dzieci i młodzież, a także muzyka dla nich 
skomponowana”9. Tak rozumiane pojęcie „muzyki młodzieżowej” ozna-
czałoby konieczność zaszeregowania do niej takich piosenek dla dzieci, jak 

7 Określenie „Gebrauchsmusik” odnosi się do muzyki wykorzystywanej do celów 
niemuzycznych. Często uważa się ją za przeciwieństwo muzyki absolutnej. Por. S. Hinton, 
The Idea of Gebrauchsmusik: A Study of Musical Aesthetics in the Weimar Republic (1919–1933) 
with Particular Reference to the Works of Paul Hindemith, Garland, New York 1989. 

8 „Seit den 60er-Jahren differenzierte sich die Jugendmusik immer weiter, bildete mu-
sikalische Subkulturen aus, die sich immer mehr verzweigten und vermischten, bis wir in 
der «Gegenwart» der 90er Jahre bis heute angelangt sind, mit den Jugendmusikkulturen 
des Dance, Techno und Hip-Hop”. Cyt. za: W. Gutdeutsch, Jugendmusikkulturen – Hip 
Hop, Heavy Metal, Techno & Co. „Heal the World“ und andere musikalische Botschaften. Die 
Musikwelt der Jugendlichen hält der Erwachsenenwelt einen Spiegel vor, Wien 2010.

9 „Jugendmusik ist von Kindern, Jugendlichen ausgeübte, für sie komponierte Musik.” 
Cyt. za: Dudenredaktion (red.), Deutsches Universalwörterbuch, Mannheim–Leipzig–Wien–
Zürich 2007, s. 910. 



Interkulturowe nauczanie języków obcych za pomocą muzyki młodzieżowej... 125

Wlazł kotek na płotek10 czy Pszczółka Maja („Biene Maja”) Karela Svobody 
(1938–2007), śpiewanej w polskiej wersji przez znakomitego Zbigniewa 
Wodeckiego (1950–2017)11. 

Mieszkańcy wielu regionów Austrii, ale także mieszkańcy Szwajcarii, 
Liechtensteinu oraz Tyrolu Południowego (Südtirol), zaliczają do muzyki 
młodzieżowej (Jugendmusik) również utwory wykonywane przez młodzie-
żowe kapele orkiestry dętej, bardzo popularne zresztą w tych krajach, któ-
re ze względu na cechy formalne i genetyczne w Polsce zaklasyfikowano 
by raczej do muzyki poważnej czy klasycznej (Klassik), względnie ludo-
wej (Volksmusik), zaś z uwagi na środki wykonawcze – do muzyki instru-
mentalnej. Polski nastolatek, zapytany, co rozumie pod pojęciem „muzyka 
młodzieżowa”, spontanicznie wymieniłby zapewne najbardziej popularne 
odmiany rocka (np. acid rock, gothic rock, hard rock, punk rock, heavy 
metal, thrash metal, metalcore, emo, screamo itd.), muzyki pop, dance albo 
jedną z licznych odmian hip-hopu12. Takie potoczne rozumienie pojęcia 
„muzyka młodzieżowa” jest jednak również jedynie umowne, gdyż wśród 
osób dorosłych także nie brakuje fanów wymienionych wyżej (i niewymie-
nionych) stylów i gatunków muzycznych. Z uwagi na charakter niniejsze-
go opracowania, jako definicję terminu „muzyka młodzieżowa” przyjmu-

10 Autorem oryginalnych słów tej znanej chyba każdemu Polakowi piosenki jest 
Oskar Kolberg (1814–1890), zaś pierwszym kompozytorem, który napisał utwór muzycz-
ny na bazie tej melodii, był Stanisław Moniuszko (1819–1872). Podobnie jak inne piosenki 
tradycyjne, jest ona śpiewana w zależności od regionu z nieco odmiennym tekstem.

11 Ciekawostką jest, że wykonawcą niemieckiej wersji tej piosenki nie był Niemiec, 
ale popularny bardzo w Niemczech Karel Gott. Piosenka „Biene Maja” w kręgach nie-
mieckiej kultury wyrosła z ram piosenki z kreskówki dla dzieci i już w latach 70. – praw-
dopodobnie z uwagi na sentymentalny charakter melodii – stała się w Niemczech popu-
larnym szlagierem. 

12 Coraz bardziej popularnym gatunkiem muzycznym jest w Niemczech także 
gangsta rap – odmiana rapu, która skupia się głównie wokół problemów związanych 
z przemocą (także seksualną), narkotykami, rasizmem i policją. Gatunek ten znajduje 
od ok. 2025 r. coraz większą liczbę zwolenników szczególnie w środowisku (legalnych 
i nielegalnych) imigrantów, szczególnie z krajów Afryki Północnej i Azji Mniejszej, sfru-
strowanych polityką migracyjną Niemiec, brakiem miejsc pracy. Z uwagi na charak-
ter niniejszej pracy oraz fakt, iż gangsta rap z powodów leksykalnych (znaczna ilość 
wulgaryzmów, zapożyczeń językowych z języka arabskiego, kurdyjskiego, tureckiego, 
serbskiego, a nawet polskiego itd.) w moim odczuciu nie nadaje się do wykorzystania 
w szkolnych lekcjach języka niemieckiego, ów gatunek muzyczny i jego znakomite czę-
sto przykłady muzyczne zostały przeze mnie w niniejszym opracowaniu celowo pomi-
nięte. Zagadnienie gangsta rap w kulturze niemieckojęzycznej jest w Polsce tematem 
stosunkowo mało znanym (a w kręgach niezwiązanych z muzyką prawdopodobnie 
całkowicie nieznanym) i wymaga w mojej ocenie odrębnego, solidnego opracowania 
naukowego. 



Artur Stopyra126

ję właśnie jego potoczne rozumienie niemieckojęzyczne: chodzi bowiem 
przede wszystkim o muzykę preferowaną przez różne subkultury i grupy 
młodzieżowe, a także muzykę, która – choć słuchana również przez doro-
słych (głównie: dance i pop) – ma największą liczbę zwolenników właśnie 
w grupie ludzi młodych. Jednym z czynników przemawiających za takim 
rozumieniem jest choćby fakt, że na koncertach zespołów i wykonawców 
solowych wymienionych tu gatunków i stylów muzycznych pojawiają się 
przeważająco osoby w wieku od ok. 15 do ok. 35 lat.

Abstrahując od smutnego faktu, iż stosunkowo mała grupa nauczycieli 
języków obcych – szczególnie języka niemieckiego – wykorzystuje współ-
cześnie utwory muzyczne, co wynika w mojej ocenie z błędnej, irracjonal-
nej polityki oświatowej Ministerstwa Edukacji Narodowej i fatalnie opraco-
wanych sylabusów i programów nauczania, narzucających nauczycielom 
ściśle określone zagadnienia gramatyczno-leksykalne i bloki tematyczne, 
z pominięciem istotnych czynników pragmatycznej roli nauki języka ob-
cego, jaką jest przede wszystkim opanowanie języka potocznego, wybie-
rając utwory muzyczne nauczyciele języków obcych ograniczają się często 
do piosenek znanych im z własnej młodości albo z różnych kursów meto-
dycznych, a te z kolei zwykle nie odpowiadają gustom współczesnej mło-
dzieży. W przypadku starszych, często zresztą bardziej zaangażowanych 
nauczycieli niż nauczyciele młodzi, pojawia się także nierzadko problem 
nierozumienia przez nich anglicyzmów i amerykanizmów, od których roi 
się szczególnie w niemieckojęzycznej muzyce pop. Dlatego uważam, że 
nauczyciel, który w prowadzonej przez siebie lekcji chciałby wykorzystać 
jakiś utwór muzyczny, powinien nie tylko ściśle określić sobie cel lekcji, ale 
także samemu dokładnie zrozumieć tekst wykorzystywanej na lekcji pio-
senki, ze szczególnym uwzględnieniem neologizmów, metafor i wyrażeń 
idiomatycznych13. 

W przypadku wielu utworów muzycznych konieczna jest też pewna 
wiedza na temat realiów kulturowych danego kraju czy regionu. Klasycz-
nym przykładem może być doskonale znana polskim fanom języka Goe- 
thego piosenka „Deutschland” popularnego na całym świecie zespołu Die 
Prinzen. Utwór ten ironizuje postrzeganie Niemców i istniejące na niemal 
całym globie stereotypy narodu niemieckiego, takie jak skromność, gościn-
ność i upodobanie do porządku, ale także demaskuje ukrywane przez nich 

13 Zagadnienie to przedstawiłem szerzej w referacie, który wygłosiłem podczas 
15. Sympozjum Germanistów i Nauczycieli Języka Niemieckiego w Tajwanie. Por.  
A. Stopyra, Jugendmusik und die deutsche Umgangssprache im DaF-Unterricht, w: M. Schön 
(red.), Germanisten- und Deutschlehrerverband Taiwan, 15. Jahrestagung. Tagungsbeiträge, 
Taipei 2006, s. 71–96.



Interkulturowe nauczanie języków obcych za pomocą muzyki młodzieżowej... 127

cechy narodowe, względnie wielowiekowe inklinacje, takie jak niechęć do 
cudzoziemców pochodzących z biedniejszych krajów, rasizm, jak również 
przeróżne „brudy”, jak choćby tzw. turystyka seksualna – głównie do kra-
jów azjatyckich, takich jak Tajlandia, Filipiny, Kambodża czy Wietnam14. 
Z uwagi na nietuzinkowe (i niepodręcznikowe!) słownictwo, dynamiczny 
rytm oraz prostą linię melodyczną, piosenka ta znakomicie nadaje się do wy-
korzystania na lekcji niemieckiego już na poziomie B1, prowokując uczniów 
do żywej dyskusji na temat rzekomych i faktycznych zachowań Niemców:

Natürlich hat ein Deutscher „Wetten, dass ... ?“ erfunden.
Vielen Dank für die schönen Stunden!
Wir sind die freundlichsten Kunden auf dieser Welt,
Wir sind bescheiden, wir haben Geld.
Die Allerbesten in jedem Sport,
Die Steuern hier sind Weltrekord.
Bereisen Sie Deutschland und bleiben Sie hier;
Auf diese Art von Besuchern warten wir.
Es kann jeder hier wohnen, dem es gefällt,
Wir sind das freundlichste Volk auf dieser Welt.
Nur eine Kleinigkeit ist hier verkehrt,
Und zwar, dass Schumacher keinen Mercedes fährt15. 

Już na początku utworu pojawia się określenie „Wetten, dass ... ?“. Je-
śli nauczyciel języka niemieckiego nie wie, że chodzi tu o program roz-
rywkowy emitowany w telewizji niemieckiej od 1981 r. pod tym tytułem, 
może mieć problem z wyjaśnieniem uczniom sensu zdania, że to Niemcy 
wynaleźli „Załóżmy się, że ...!”.16 Pod koniec pierwszej zwrotki pojawia się 
wyraz „Schumacher”. To oczywiście nazwisko byłego kierowcy rajdowego 
i wielokrotnego mistrza świata w tej dyscyplinie, Michaela Schumachera 
(ur. 1969). Nauczyciel nieposiadający elementarnej wiedzy z zakresu spor-
tu mógłby sądzić, że chodzi tu o szewca (Schuhmacher), zaś w tekście wy-
stąpił błąd w postaci literówki. W dalszych słowach piosenki pojawia się 
więcej „smaczków językowych”, a także kilka popularnych wulgaryzmów: 

14 Na temat postrzegania Niemców przez polskie społeczeństwo powstała w 2016 r. 
w Akademii Zamojskiej interesująca publikacja: P. Popieliński, Postrzeganie i stereotyp Niemca 
wśród polskiego społeczeństwa, „Facta Simonidis” 2016, nr 1 (9), Zamość 2016, s. 263–277. 

15 Tłumaczenie własne: „To oczywiście Niemiec wynalazł «Załóżmy się, że …?» 
Serdecznie dziękujemy za mile spędzony czas! Jesteśmy najbardziej przyjaznymi klien-
tami na świecie, jesteśmy skromni, bo mamy pieniądze. Jesteśmy najlepsi w każdym 
sporcie, podatki stanowią tutaj rekord świata. Zwiedźcie Państwo Niemcy i zostańcie 
tu, na ten rodzaj gości czekamy. Każdy może tu zamieszkać, komu się tylko spodoba. 
Jesteśmy najbardziej przyjaznym narodem na świecie. Tylko jedna rzecz jest tu na opak, 
a mianowicie to, że Schumacher nie jeździ mercedesem!” 

16 W 2005 r. Telewizja Polska TVP zakupiła licencję tego programu i emitowała go 
w latach 2005–2006 na antenie TVP2 pod nazwą „Załóż się”.



Artur Stopyra128

Es bilden sich viele was auf Deutschland ein
und Mancher findet es geil, ein Arschloch zu sein.
Es gibt Manchen, der sich gern über Kanaken beschwert
und zum Ficken jedes Jahr nach Thailand fährt.
(…)
Wir sind besonders gut in Auf-die-Fresse-Hau’n,
auch im Feuerregen kann man uns vertrauen.
Wir stehen auf Ordnung und Sauberkeit.
Wir sind jederzeit für ‚n Krieg bereit17.

Wywodzący się z języka polinezyjskiego wyraz Kanake stanowi w kra-
jach niemieckojęzycznych obraźliwe określenie obcokrajowców z krajów 
muzułmańskich, przede wszystkim Turków. W tekście są także ciekawe 
kolokwializmy, jak np. „Auf-die-Fresse-Hauen” (walenie w mordę) czy po-
toczne wyrażenie „stehen auf” („lecieć na coś lub na kogoś”) w znaczeniu 
„podobać się” (niemiecki ekwiwalent to dosłownie: „stać na coś”), a tak-
że popularne wulgaryzmy: „geil” (zajebisty), „ficken” (pieprzyć się) oraz 
„Arschloch” (dupek), przy czym z morfologicznego punktu widzenia rze-
czownik ten składa się z dwóch wyrazów: „Arsch” (dupa) i „Loch” (dziura). 
Siła wyrazu niemieckiego rzeczownika złożonego Arschloch jest zatem zde-
cydowanie większa niż jego stosunkowo niewinny polski odpowiednik.

Problem rozumienia tekstu przez nauczyciela (i ucznia!) pragnę przed-
stawić na przykładzie piosenki skomponowanej przez Rahel Oehri-Malin, 
nauczycielkę muzyki jednej ze szkół podstawowych w Liechtensteinie. 
Piosenka została wybrana w konkursie jako hymn jubileuszu 300-lecia ist-
nienia Księstwa Liechtenstein (1719–2019). Nosi ona tytuł „Do khör i hi”. 
Już sam tytuł może wprowadzić w zakłopotanie. W standardowym języku 
niemieckim tytuł brzmiałby „Da gehöre ich hin”, co w swobodnym prze-
kładzie można by przetłumaczyć jako „To jest moja ojczyzna”, względnie 
„Tam jest moje miejsce”, a w dosłownym tłumaczeniu „Tam przynależę”. 
Bez znajomości realiów liechtensteinskich, bez znikomej choćby wiedzy na 
temat geografii, topografii, historii, kultury, miejscowych dialektów, zwy-
czajów ludowych oraz polityki i administracji tego państwa, nauczyciel 
języka niemieckiego z Polski jest wobec tej piosenki i wielu innych podob-

17 Tłumaczenie własne: „Wielu ludzi ma różne wyobrażenia dotyczące Niemiec (do-
słownie: „Wielu ma różne urojenia na temat Niemiec”), i niejeden uważa, że bycie dup-
kiem jest czymś zajebistym. Wielu skarży się na Turków (i innych migrantów głównie 
z krajów muzułmańskich), wielu odwiedza co roku Tajlandię, by się tam pieprzyć. (…) 
Jesteśmy szczególnie dobrzy w waleniu w mordę, również w czasie wojny (dosłownie: 
„w deszczu ognia”) można nam zaufać. Jesteśmy zwolennikami porządku i czystości 
(dosłownie: „Lecimy na czystość i porządek”). W każdym czasie jesteśmy gotowi na 
wojnę”.



Interkulturowe nauczanie języków obcych za pomocą muzyki młodzieżowej... 129

nych utworów muzycznych całkowicie bezradny. To jest zresztą główny 
powód, dlaczego Księstwo Liechtenstein w studiach kulturoznawczych 
w naszym kraju to ciągle jeszcze terra incognita18. 

W pierwszych słowach autorka piosenki wymienia wszystkie gminy 
liechtensteińskie, jednak nie w standardowym języku niemieckim, lecz 
w swym rodzimym dialekcie balcerskim (Balznerdialekt), używanym 
w gminie Balzers. Gminy te to: Gamprin (w dialekcie: Gampri), Eschen 
(Escha), Mauren (Mura), Schellenberg (Schellaberg), Vaduz (Vadoz), Trie-
sen (Tresa), Balzers, Triesenberg (Tresaberg), Planken (Planka), Ruggell 
i Schaan (Schaa). Mało kto w Polsce wie, że stolica Księstwa Liechtenstein, 
Vaduz, nie ma praw miejskich i jest wioską. W dalszej części piosenki po-
jawiają się pospolite nazwiska Liechtensteińczyków, jak Frick, Beck, Gas-
sner, Sprenger, Ospelt itd.19 

Wykorzystanie piosenek w różnych niemieckojęzycznych dialektach 
na lekcjach niemieckiego uważam za bezcenne i niezastąpione. W roz-
mowie z rówieśnikami z Austrii, ze Szwajcarii, z Liechtensteinu, Tyrolu 
Południowego czy Luksemburga, ale także z wielu regionów Niemiec, 
młodzi Polacy szybko zauważą, że słyszany przez nich język różni się 
od tego, jakiego uczyli się na lekcjach w szkole. Nie chodzi, rzecz jasna, 
o aktywne opanowanie jakiegokolwiek dialektu przez ucznia. Chodzi 
o to, by uczeń uczył się dialekt rozumieć, ale by rozmawiał i pisał w stan-
dardowym języku niemieckim. Taki postulat został sformułowany przez 
germanistów już w 2001 r. podczas XII Międzynarodowego Kongresu 
Nauczycieli Języka Niemieckiego w Lucernie: „Dialekte verstehen, Hoch- 
deutsch sprechen und schreiben” („Dialekty rozumieć, w standardowym 
języku niemieckim mówić i pisać”)20. Wysłuchanie piosenki w dialekcie 
i porównanie transkrypcji w wersji dialektalnej z tłumaczeniem na stan-
dardowy język niemiecki stanowi dla ucznia bądź studenta niezmiernie 

18 A. Stopyra, Zur Problematik des Übersetzens der liechtensteinischen Literatur (O pro-
blematyce translacyjności literatury liechtensteińskiej), w: B. Kremberg, A. Pełka, J. Schildt 
(red.), Übersetzbarkeit zwischen den Kulturen, Frankfurt am Main–Berlin–Bern–Bruxelles–
New York–Oxford–Wien 2010, s. 301–316. 

19 Piosenka dostępna jest na kanale internetowym Yutube: https://www.youtube.
com/watch?v=TExpguBLDPE (dostęp: 1.07.2024), zaś tekst z nutami na oficjalnej stro-
nie jubileuszu 300-lecia Księstwa Liechtenstein: https://www.300.li/application/fi-
les/5915/6085/1209/Liechtensteiner_Song_Do_Khoer_I_Hi_Leadsheet.pdf.

20 Por. Der Internationale Deutschlehrerverband IDV (red.), Konzepte und Thesen. XII. 
Internationale Tagung der Deutschlehrerinnen und Deutschlehrer, Luzern 2001. Podobna zasa-
da powinna dotyczyć stosowania języka młodzieżowego: uczeń powinien uczyć się rozu-
mieć język niemieckich nastolatków, jednak używać wyłącznie standardowego języka nie-
mieckiego (zarówno literackiego, jak i potocznego), wolnego od slangu i wulgaryzmów. 



Artur Stopyra130

cenną okazję do kontaktu z żywym językiem używanym w danym regio-
nie niemieckiego obszaru językowego.

Kolejna kwestia, którą chciałbym poruszyć, to wulgaryzmy. Znaleźć 
je można nie tylko w piosenkach skrajnie ordynarnych grup muzycz-
nych, jak choćby znakomitej pod względem instrumentalnym austriac-
kiej grupy hiphopowej PerVers, rapującej w dialekcie wiedeńskim, ale 
także w „zwykłych” piosenkach popularnych zespołów słuchanych przez 
większość mieszkańców krajów DACHL. Pospolite wulgaryzmy, takie 
jak Scheiß, Scheiße, scheißen, Arsch, Arschloch, verarschen, wichsen, Wichser, 
Titten, ficken itd., pojawiają się nawet w bardzo znanych piosenkach emi-
towanych często w radio czy w muzycznych programach telewizyjnych. 
Wiele z tych piosenek znanych jest doskonale również polskim fanom 
języka niemieckiego. Niektóre z nich to: „Michi gegen die Gesellschaft“ 
grupy Die Fantastischen Vier, „Schön sein“ i „Standard Deutschland“ ze-
społu Die Toten Hosen, „Chronisch pleite“, „Mein Fahrrad“ oraz „Hier 
sind wir“ zespołu Die Prinzen, „An Tagen wie diesen“, „Gangsta Rap“, 
„Jugend forscht“ oraz „Silberfische in meinem Bett“ grupy hiphopowej 
Fettes Brot, „Ich mag Frauen mit dicken Titten“ grupy Die Ärzte, „Ich 
find dich Scheiße“ i „Spiegel“ nieistniejącej już formacji żeńskiej Tic Tac 
Toe, czy także „Oh Scheiße“ i „Ein Herz und eine Seele“ uwielbianego 
przez nastolatków nieistniejącego już niestety kwartetu męskiego wyko-
nującego znakomitą muzykę a-capella Wise Guys, oraz całe mnóstwo in-
nych. Kilka lat temu wraz z moimi studentami wziąłem udział w koncer-
cie Wise Guys w Mannheimie, który odbył się w ramach Katolickich Dni 
Kościoła w Niemczech. W koncercie uczestniczyło ok. 20 000 osób, w tym 
bardzo wiele rodzin z małymi dziećmi. Muzycy zaprezentowali m.in. 
jeden ze swoich najnowszych hitów, zatytułowany „Scheiße, Scheiße, 
Scheiße” („Gówno, gówno, gówno”). W refrenie pojawia się także okrzyk 
„Alleluja”. Tłum skandował wraz z zespołem „Scheiße, Scheiße, Scheiße”, 
następnie „Alleluja”. Używany w piosence wulgaryzm „Scheiße” zda-
wał się nie tylko nie przeszkadzać rozśpiewanym uczestnikom koncertu 
o charakterze religijnym, ale wręcz wywołał swoiste rozbawienie i roz-
luźnienie. Na przykładzie tych utworów muzycznych można zauważyć 
ogromną przepaść kulturową między Niemcami i Polakami, w tym cał-
kowicie inne podejście do religijności, w moim mniemaniu niekoniecznie 
na korzyść Niemców21.

21 Analizując teksty piosenek niemieckich wykonawców, można dojść do wniosku, 
że ulubionym słówkiem Niemców jest właśnie mało apetyczny wulgaryzm Scheiße. 
Kiedy w 2008 r. wpisałem ten wyraz w Google, pojawił się on aż 9 milionów razy. Dziś 
Google wskazuje na ok. 30 milionów pojawień. 



Interkulturowe nauczanie języków obcych za pomocą muzyki młodzieżowej... 131

Znana rosyjska germanistka, prof. Maria Lukjantschikowa (Moskwa), 
uważa, iż szczególnie obsceniczne wyrazy i wyrażenia – z powodów mo-
ralnych bądź społecznej nieakceptacji – nie powinny być nauczane22. Jestem 
w tej kwestii jednak nieco innego zdania. Skąd uczeń ma wiedzieć, że dany 
wyraz ma w języku obcym ordynarny charakter? Nie jestem zwolenni-
kiem udostępniania uczniom całej palety wulgarnych określeń, jeśli jednak 
w tekście pojawi się wulgaryzm, powinien on zostać rzetelnie przetłuma-
czony na język polski lub – w przypadku braku dosłownego polskiego od-
powiednika – odpowiednio skomentowany. Chodzi mi o to, by nauczyciel 
miał odwagę powiedzieć na głos, że np. Titten to cycki, a nie piersi, zaś Arsch 
to dupa, a nie tyłek. Tłumacząc uczniom wyrazy mające wydźwięk ordy-
narny, nauczyciele często zatajają ich prawdziwą siłę wyrazu i zastępują je 
niewinnymi, niewulgarnymi odpowiednikami. Znam nauczycieli, którzy 
tłumaczą swym uczniom, że geil (zajebisty) to to samo, co prima, fantastisch, 
super czy toll (wszystkie te przymiotniki oznaczają: super, wspaniały, fan-
tastyczny). Tak daleko idące uproszczenie bez odpowiedniego komenta-
rza ze strony nauczyciela spowoduje, że podczas pobytu w Niemczech,  
np. w ramach wymiany międzyszkolnej, uczeń może powiedzieć pani 
domu, że „kolacja była zajebista” albo że goszcząca go rodzina posiada „za-
jebiste mieszkanie”, czym wywołać może konsternację. Znam wielu mło-
dych Niemców w wieku 20–40 lat, dla których modne wśród nastolatków 
określenie geil, a także jego liczne warianty, takie jak affengeil, oberaffengeil, 
endgeil, supergeil, megageil itd., są po prostu niesmaczne. Nieprawdą jest sto-
sowane przez niektórych (również nauczycieli!) uproszczenie, że „przecież 
każdy (Niemiec) tak mówi”. Używanie wulgaryzmów przez nauczycieli, 
chcących przypodobać się swym uczniom i być uznanym przez nich za 
„cool”, uważam za niepedagogiczne, a zatem błędne. Zgadzam się nato-
miast z emerytowaną już dziś prof. Evą Neuland z Instytutu Germanistyki 
Uniwersytetu Wuppertal, przez wiele lat badającą język niemieckich nasto-
latków w różnych jego aspektach, która uważa, że zdemaskowane i odta-
buizowane wulgaryzmy przez dorosłych tracą swoją atrakcyjność u nasto-
latków, zaś używanie powiedzonek zaczerpniętych ze slangu młodzieży 
przez osoby dorosłe ośmiesza je, brzmią one bowiem w ich wykonaniu 
sztucznie, gdyż nie są adekwatne do ich grupy wiekowej i posiadanego 
przez nich wykształcenia23. 

22 M. Lukjantschikowa, Jugendsprache im DaF Lehrwerk für Jugendliche, w: E. Neuland 
(red.), Jugendsprachen – Spiegel der Zeit. Reihe: Sprache – Kommunikation – Kultur, t. 2, 
Frankfurt am Main 2003, s. 76.

23 Por. E. Neuland (red.), Jugendsprachen – Spiegel der Zeit. Reihe: Sprache – Kommunikation 
– Kultur, t. 2, Frankfurt am Main 2003. 



Artur Stopyra132

Jeśli chodzi o wybór piosenek z przeznaczeniem ich na lekcje języka 
obcego, chciałbym zachęcić Państwa do zastanowienia się nad słusznością 
promowania niektórych kontrowersyjnych zespołów muzycznych. Teksty 
piosenek grupy Rammstein na przykład, najbardziej chyba rozpoznawal-
nego zespołu niemieckiego na świecie, poruszają tematy mroczne i demo-
niczne, jak choćby zainspirowany historią słynnego „kanibala z Rotenbur-
ga”24 utwór „Mein Teil”. W niemieckim slangu rzeczownik Teil, dosłownie 
„część”, oznacza męskiego penisa. Większość tekstów piosenek grupy 
Rammstein obraca się wokół wynaturzonej miłości i problemu samotno-
ści, chorych żądz i perwersji. Wiele z nich dotyka różnych drażliwych sfer 
życia, a więc seksu („Rein raus”, „Bück dich”, „Sehnsucht”, „Du riechst 
so gut”), narkotyków („Adios”), homoseksualizmu („Mann gegen Mann”), 
a nawet różnych parafilii, takich jak nekrofilia („Heirate mich”), kazirodz-
two i pedofilia („Laichzeit”, „Tier”, „Spiel mit mir”). 

W teledysku do wspomnianej piosenki „Mein Teil” pojawia się jeden 
z piosenkarzy zjadający anioła i uprawiający z nim seks oralny. Drugi 
z muzyków tańczy balet, trzeci uprawia z samym sobą zapasy, czwarty 
– jakby obezwładniony niewidzialną siłą – krzyczy, zaś piąty miota się 
w spazmach po podłodze. Następnie członkowie zespołu walczą ze sobą 
w błocie. Teledysk kończy się sceną, w której pięciu członków zespołu wy-
chodzi na czworakach – niczym zwierzęta – z berlińskiego metra. Szósty 
członek zespołu, przebrany za kobietę, prowadzi pozostałych ulicami Ber-
lina na smyczy. Widocznym efektem popularyzacji tego typu zachowań 
przez grupę Rammstein są gorszące sceny znane z tzw. Marszów Rów-
ności, w wykonaniu członków i sympatyków ruchu LGBT w wielu kra-
jach Europy, w tym także w Polsce. Kontrowersje wokół tego teledysku, 

24 Armin Meiwes (ur. 1961) to niemiecki informatyk, zwany Heskim Kanibalem oraz 
Potworem z Rotenburga, który w marcu 2001 r. zamordował i częściowo zjadł poznanego 
przez internet mężczyznę Bernda Jürgena Armando Brandesa. W Niemczech znany jest 
też jako „Der Metzgermeister” (dosłownie: Mistrz Masarski). Meiwes od 1999 r. szu-
kał w internecie ludzi zainteresowanych praktykami kanibalistycznymi. Zamieszczał 
też ogłoszenia, w których poszukiwał młodych mężczyzn w celu „zabicia i zjedze-
nia”. W lutym 2001 r. na jedno z takich ogłoszeń odpowiedział Bernd Jürgen Armando 
Brandes, 43-letni wówczas inżynier z Berlina. Wieczorem 9 marca doszło w mieszkaniu 
Meiwesa do spotkania, które sprawca nagrał na wideo. Meiwes obciął penisa Brandesa 
i obaj go zjedli, zanim Brandes został zabity. Brandes domagał się, aby Meiwes odgryzł 
jego penisa, ale gdy to się nie udało, podobnie jak próba użycia zwykłego noża, użyto 
ostrego noża do mięsa. Brandes usiłował zjeść swoją część własnego penisa na surowo, 
ale nie mógł, gdyż okazał się „zbyt twardy, gumowaty”. Wtedy Meiwes usmażył go na 
patelni z solą, pieprzem i czosnkiem. 9 maja 2006 r. Sąd Apelacyjny we Frankfurcie nad 
Menem skazał Meiwesa za morderstwo na dożywocie. Por. https://de.wikipedia.org/
wiki/Armin_Meiwes (dostęp: 1.07.2024). 



Interkulturowe nauczanie języków obcych za pomocą muzyki młodzieżowej... 133

ale także wielu innych wideoklipów grupy Rammstein spowodowały, że 
w niemieckiej MTV mogły być one emitowane dopiero po godz. 23. Warto 
zatem, by nauczyciele niemieckiego, którzy chcą wykorzystywać w swych 
lekcjach piosenki tej grupy, dobrze się zastanowili, jakie wzorce kreują 
wśród podległej im młodzieży. Ponoszą oni bowiem odpowiedzialność 
nie tylko za rozwój wiedzy i umiejętności językowych swoich uczniów, ale 
także za ich wychowanie i rozwój moralny. Chyba, że są i tacy nauczyciele, 
którym obojętne jest, czy i w naszym polskim społeczeństwie zaczną się 
także pojawiać przykłady wszelkich możliwych perwersji, z kanibalizmem 
włącznie. Również uczniowie i studenci, którzy dbają o kulturę języka, 
własny rozwój moralny oraz pragną chronić siebie i swój umysł przed de-
struktywnym, wpływającym na podświadomość człowieka działaniem 
muzyki rockowej o treściach, które są wielkim zagrożeniem dla zdrowia 
psychicznego i życia duchowego, powinni wystrzegać się tego rodzaju mu-
zyki, do czego przekonuje choćby Erika Funk-Hennigs25. 

Wielką karierę muzyczną robią dziś na całym świecie bardzo młodzi 
wykonawcy. Jeszcze kilkanaście lat temu ogromną popularnością cieszyła 
się 34-letnia dziś Christina Klein (ur. 1990), znana w środowisku muzycz-
nym jako LaFee26. Dzięki potężnemu wsparciu czasopisma młodzieżowe-
go „Bravo”, znanego zresztą nie tylko z artykułów poświęconych muzyce, 
ale także z bardzo kontrowersyjnych porad seksualnych dla nastolatków27, 
a także kanału telewizyjnego VIVA, już w wieku 15 lat LaFee znalazła się 
w czołówce najpopularniejszych wykonawców niemieckojęzycznej muzy-
ki pop28. Przepełnione rynsztokowym słownictwem piosenki LaFee doty-
czą głównie miłości i seksu oraz samotności („Zusammen“, „Wer bin ich“, 
„Das erste Mal“, „Der Regen fällt”, „Halt mich”), sadystycznej wręcz nie-
nawiści wobec byłych przyjaciół („Heul doch”, „Virus”), a także innych 
problemów ze świata nastolatków i osób dorosłych, takich jak seksualne 
wykorzystywanie dzieci („Mitternacht”), bulimia („Du bist schön”), śmierć 
(„Du lebst”) czy mobbing („Warum”). Z uwagi na tematykę i kontrower-
syjne spojrzenie na wspomnianą problematykę widzianą oczami zbunto-

25 E. Funk-Hennigs, Über den Zusammenhang von Musik und Gewalt in musikalischen 
Jugendkulturen dargestellt an der Black-Metal- und der Skinheadszene, w: G. Hoffmann (red.), 
Musik & Gewalt. Aggressive Tendenzen in musikalischen Jugendkulturen. Wißner-Verlag, 
Augsburg 2021, s. 123–138. 

26 Utwory LaFee doskonale znane były ówczesnym polskim nastolatkom, o czym 
świadczą choćby polskie strony internetowe licznych fanów piosenkarki (głównie 
w wieku 12–16 lat). 

27 Por. M. Berger, Bravo: 50 Jahre Pubertätserotik und Teenie-Pop, „Unsere Jugend”, 
Berlin 2006, s. 341–344.

28 M. Fuchs-Gamböck, T. Schatz, LaFee. Das erste Mal, München 2007. 



Artur Stopyra134

wanej i ordynarnej nastolatki, piosenki LaFee paradoksalnie znakomicie 
nadają się do wykorzystania w lekcjach niemieckiego w starszych klasach 
liceum, przede wszystkim jednak na uniwersytecie na kierunku lingwisty-
ka lub germanistyka, jednakże wyłącznie z odpowiednim komentarzem ze 
strony wykładowcy, który – najlepiej wraz ze studentami – zdemaskuje me-
chanizm lansowania tego typu muzyki przez potężne koncerny muzyczne 
i show-biznes. Przedmiotem interesującej i krytycznej (!) dyskusji na temat 
negatywnych zachowań młodzieży niemieckiej, a w kontrastywnym ujęciu 
także polskiej, może być piosenka „Virus”, w której LaFee opisuje swo-
ją zemstę na byłym chłopaku i ongiś najlepszej przyjaciółce, nazywając ją 
„kawałeczkiem brudu” (kleines Stückchen Dreck) i „zdzirą” (Schlampe) oraz 
życząc jej „wszystkiego najgorszego” (alles Schlechte): 

Ich wünsch dir einen Virus.
Ich wünsch dir fiese Pickel ins Gesicht. (...) 
Und alles Schlechte nur für dich. (...)
Ich wünsche dir die Katze an den Hals. 
Ich wünsch dir ’nen Bazillus,
Der dich hässlich macht und alt29.

Jeszcze przed paroma laty wielką popularnością cieszył się także ze-
spół Tokio Hotel, reprezentujący podobnie jak LaFee tzw. teen pop – ga-
tunek muzyczny łączący teksty o problemach, uczuciach i codzienności 
nastolatków z muzyką pop. Grupa zadebiutowała w 2005 r., kiedy to jej 
członkowie – czterech chłopców o delikatnej, nieco dziewczęcej urodzie 
– mieli niespełna 16 lat. Grupą docelową zespołu stały się nastolatki w wie-
ku 12–16 lat, jak choćby widoczne na zdjęciu fanki zespołu, w koncertach 
brały jednak udział nawet jeszcze młodsze dzieci. Koncerty Tokio Hotel 
oraz podobnych zespołów młodzieżowych stanowią niewątpliwie znako-
mitą przestrzeń do ciekawych badań socjologicznych, pozwalających na 
wyciągnięcie alarmujących wniosków. Podczas koncertów tłumy wyzywa-
jąco ubranych nastolatek wyrzucały do góry nie tylko misie pluszowe, ale 
także staniki, majtki i prezerwatywy, wykrzykując swe erotyczne marze-
nia o natychmiastowej chęci utraty dziewictwa z którymś ze swych idoli. 
Nie brakowało młodych dziewcząt, na których koszulkach widnieją napisy 
w rodzaju: „Chcę ci się oddać”, „Jestem gotowa na wszystko” itd. 

Piosenki takich wykonawców, jak LaFee, Tokio Hotel, Jimi Blue Och-
senknecht i wielu innych młodziutkich wokalistów wylansowanych przez 
takie media, jak czasopismo „Bravo”, które czytają z wypiekami na twarzy 

29 Tłumaczenie własne: „Życzę ci wirusa. Życzę ci ohydnych pryszczy na twarzy. 
(…) I wszystkiego najgorszego dla ciebie. (…) Życzę ci (pazurów) kota na szyi. Życzę ci 
jakiejś laseczki bakterii, która uczyni cię brzydką i starą”. 



Interkulturowe nauczanie języków obcych za pomocą muzyki młodzieżowej... 135

nawet 10-latki, obnaża nie tylko zepsucie moralne sfrustrowanych nastolat-
ków z Europy Zachodniej, ale także ich merkantylny styl życia. Wykonaw-
cy ci są jednak jedynie marionetkami w potężnej machinie show-biznesu. 
Seksualizacja dzieci i młodzieży poprzez lansowanie coraz to młodszych 
i coraz bardziej wyzywająco ubranych wykonawców wydaje się całkowicie 
świadoma, zaś przekazywane w ten sposób w podświadomość nastolat-
ków „wzorce” moralne mają niepodważalny wpływ na ich kształtowanie. 
Dlatego – moim zdaniem – ogromnie ważnym zadaniem pedagogicznym 
nauczyciela języka obcego jest kompleksowe podejście do tego zjawiska i – 
w ramach dyskusji z uczniami (najlepiej w języku przez siebie nauczanym) 
– zdemaskowanie mechanizmu manipulacji, jaki stosują media promujące 
taką właśnie muzykę i takie zachowania wśród nastolatków. Dotyczy to 
oczywiście nauczycieli wszystkich języków. Wykorzystanie tekstów pio-
senek LaFee i innych, podobnych do niej wykonawców na lekcjach języ-
ka obcego bez odpowiedniej dyskusji, mogłoby uczniom sugerować, że 
nauczyciel sam promuje styl zachowania przedstawiony w piosence, a to 
oznaczałoby jego całkowitą pedagogiczną porażkę. 

Na koniec chciałbym przestrzec nauczycieli przed niewłaściwym „ob-
chodzeniem się” z muzyką, nie tylko młodzieżową. Zasada generalna: na-
uczyciel nie może wymagać od uczniów czegoś, czego sam nie potrafi (albo 
nie chce) wykonać. W czasie, gdy byłem jeszcze uczniem szkoły średniej, 
nauczycielka zmuszała nas do śpiewania kolędy „Stille Nacht” („Cicha 
noc”) oraz pastorałki „O Tannenbaum”. Nie byłoby w tym może nic nad-
zwyczajnego, gdyby nie to, że sama nie chciała śpiewać, włączyła jedynie 
magnetofon i puściła nagranie kolędy w wykonaniu znanego chóru chło-
pięcego. Chór ten śpiewał w tak wysokiej tonacji, że nikt z uczniów nie był 
w stanie włączyć się w śpiew. W klasie rozległ się jedynie gromki śmiech, 
co oczywiście tylko rozsierdziło naszą „Helgę”30. Stąd moja rada: nawet nie 
mając głosu Pavarottiego, możecie Państwo śpiewać wraz z uczniami. To 
pomoże pokonać im własną nieśmiałość i znakomicie wpłynie na atmos-
ferę lekcji. Jeśli wątpicie Państwo w swoje własne muzyczne umiejętności, 

30 Jeszcze na początku XX w. bardzo popularne imię żeńskie Helga, które na liście 
współczesnych ulubionych imion żeńskich nadawanym noworodkom znajduje się na 
szarym końcu i funkcjonuje we współczesnym języku niemieckim jako przestarzałe, stało 
się już pod koniec XX w. wśród polskich uczniów ulubionym i powszechnie używanym 
epitetem dla nielubianej nauczycielki języka niemieckiego. Męskim odpowiednikiem 
było również rzadko dziś używane imię Helmut. Por. A. Stopyra, Deutsche Jugendliche 
und ihre Sprache. Internationale Fachkonferenz zum Thema „Jugendsprachen – Spiegel der 
Zeit”, Wuppertal, 31.05.–2.06.2001, w: L. Kolago (red.), „Studien zur Deutschkunde”,  
Bd. XXIV, Warszawa 2002, s. 912–920. 



Artur Stopyra136

pragnę polecić zapamiętanie słów austriackiego kompozytora i teoretyka 
muzyki, pioniera muzyki dodekafonicznej i atonalności, Arnolda Schön-
berga (1874–1951): 

Nauczyciel musi mieć odwagę zbłaźnić się. Musi pokazać się nie jako ten nie-
omylny, który zawsze wszystko wie i nigdy nie popełnia błędu, lecz jako ten nie-
strudzony, który ciągle szuka i być może czasami znajduje. Dlaczego mielibyśmy 
być półbogami? Czyż nie lepiej być w pełni ludźmi?31 

BIBLIOGRAFIA

Berger Manfred, Bravo: 50 Jahre Pubertätserotik und Teenie-Pop, „Unsere Jugend“, t. 58, 
Berlin 2006, s. 341–344.

Dudenredaktion (red.), Deutsches Universalwörterbuch, Mannheim–Leipzig–Wien–Zü-
rich 2007. 

Ehmann Hermann, Endgeil. Das voll korrekte Lexikon der Jugendsprache, München 2005.
Ehmann Hermann, oberaffengeil – Neues Lexikon der Jugendsprache, München 1996.
Fuchs-Gamböck Michael, Schatz Thorsten, LaFee. Das erste Mal, München 2007. 
Funk-Hennigs Erika, Über den Zusammenhang von Musik und Gewalt in musikalischen Ju-

gendkulturen dargestellt an der Black-Metal- und der Skinheadszene, w: Gabriele Hoff-
mann (red.), Musik & Gewalt. Aggressive Tendenzen in musikalischen Jugendkulturen, 
Wißner-Verlag, Augsburg 2021, s. 123–138. 

Gutdeutsch Walter, Jugendmusikkulturen – Hip Hop, Heavy Metal, Techno & Co. „Heal the 
World“ und andere musikalische Botschaften. Die Musikwelt der Jugendlichen hält der  
Erwachsenenwelt einen Spiegel vor, Wien 2010. 

Jeziński Marek, Muzyka popularna jako forma pamięci kulturowej, „Kultura Współczesna. 
Teoria, Interpretacje, Praktyka”, nr 3 (96), Warszawa 2017, s. 14–25. 

Kwiatkowska Magdalena, „Folk or popular? Distinctions, Influences, Continuities”, Richard 
Middleton i David Horn, Cambridge, London, New York, New Rochelle, Melbourne, Syd-
ney 1981 [recenzja], „Muzyka. Kwartalnik poświęcony historii i teorii muzyki”, t. 28, 
nr 3: 110, Warszawa 1983, s. 133–136. 

Lukjantschikowa Maria, Jugendsprache im DaF Lehrwerk für Jugendliche, w: Eva Neuland 
(red.), Jugendsprachen – Spiegel der Zeit. Reihe: Sprache – Kommunikation – Kultur, t. 2, 
Frankfurt am Main 2003, s. 497–508.

Neuland Eva, Doing Youth. Zur medialen Konstruktion von Jugend und Jugendsprache, 
„SPRACH-REPORT“, nr 1/2001, Mannheim 2001, s. 5–10. 

Neuland Eva (red.), Jugendsprache, Jugendliteratur, Jugendkultur, Frankfurt am Main 2003, 
s. 7–10, 91–112. 

POOL-LIFDU (red.), Heute hier, morgen dort – Lieder, Chansons und Rockmusik im Deutsch-
unterricht, Berlin und München 1991.

POOL-LIFDU (red.), Mein Gespräch, meine Lieder – Liedermacher im Deutschunterricht, Ber-
lin und München 1986.

31 „Der Lehrer muss den Mut haben, sich zu blamieren. Er muss sich nicht als der 
Unfehlbare zeigen, der alles weiß und nie irrt, sondern als der Unermüdliche, der immer 
sucht und vielleicht manchmal findet. Warum Halbgott sein wollen? Warum nicht lieber 
Vollmensch?” Cyt. za: A. Schönberg, Harmonielehre – Vorwort, Leipzig 1911, s. 2.



Interkulturowe nauczanie języków obcych za pomocą muzyki młodzieżowej... 137

Popieliński Paweł, Postrzeganie i stereotyp Niemca wśród polskiego społeczeństwa, „Facta Si-
monidis” 2016, nr 1 (9), Zamość 2016, s. 263–277. 

Sobkowiak Paweł, Interkulturowość w edukacji językowej, Wydawnictwo Naukowe UAM, 
Poznań 2015. 

Stopyra Artur, Deutsche Jugendliche und ihre Sprache. Internationale Fachkonferenz zum The-
ma „Jugendsprachen – Spiegel der Zeit“ in Wuppertal, w: Lech Kolago (red.), „Studia 
niemcoznawcze”, t. XXIV, Warszawa 2002, s. 912–920.

Stopyra Artur, Deutschsprachige Popmusik im modernen Deutschunterricht und ihre Rezep-
tion in der arabisch-islamischen Welt, w: „IMAGO Interculturalité et Didactique”,  
vol. 22, no 2, Oran 2024, s. 58–69.

Stopyra Artur, Einsatz von Jugendmusik im landeskundebezogenen DaF-Unterricht , w: Ga-
lina Kramorenko (red.), Актуальные проблемы германистики и романистики, t. 9,  
cz. 1, Smolensk 2005, s. 195–201.

Stopyra Artur, Helgas & Helmuts = Strafkommando. Jugendsprache und Jugendmusik im 
Deutschunterricht in Polen, „Deutsche Rundschau“, nr 1/2, Ontario 2004, s. 16. 

Stopyra Artur, Jugendmusik und die deutsche Umgangssprache im DaF-Unterricht, w: Mi-
chael Schön (red.), Germanisten- und Deutschlehrerverband Taiwan, 15. Jahrestagung. 
Tagungsbeiträge, Taipei 2006, s. 71–96.

Stopyra Artur, Jugendsprache und Jugendmusik im modernen DaF-Unterricht – Einige Über-
legungen aus der polnischen Perspektive, w: Kamal El Korso (red.), Germanistik und 
Deutsch als Fremdsprache: Gegenwart und Perspektiven – Konferenzband, Oran 2004,  
s. 176–187.

Stopyra Artur, Jugendsprache(n) im neuesten sprachwissenschaftlichen Diskurs – Internatio-
nale Tagung „Perspektiven der Jugendsprachforschung“ in Zürich, 17.–19. Februar 2005,  
w: Lech Kolago (red.), „Studia niemcoznawcze”, t. XXIX, Warszawa 2006, s. 859–863. 

Stopyra Artur, Zur Problematik des Übersetzens der liechtensteinischen Literatur (O proble-
matyce translacyjności literatury liechtensteinskiej), w: Bettina Kremberg, Artur Pełka, 
Judith Schildt (red.), Übersetzbarkeit zwischen den Kulturen, Frankfurt am Main–Ber-
lin–Bern–Bruxelles–New York–Oxford–Wien 2010, s. 301–316. 

Wippermann Peter (red.), Wörterbuch der Szenesprachen, Mannheim 2000.
Zaimoğlu Feridun, Kanak Sprak. 24 Misstöne vom Rande der Gesellschaft, Berlin 1995. 

Modern Songs as an Intercultural Medium of Foreign Language Teaching  
on the Example of the German Language

Abstract

The article is primarily aimed at teachers of various languages, who use modern 
songs in their lessons as phonetic and lexical material supporting the learning of a foreign 
language (or native language), culture experts, linguists, as well as musicologists and 
music students, who usually also learn foreign languages ​​and usually like to sing. 
I would like to draw attention to several aspects concerning teaching languages ​​with the 
support of broadly understood youth music. One of them is the linguistic competence 
of teachers themselves, who often do not understand the hidden meaning of the rich 
phraseology of modern slang, various idioms and language abbreviations that appear 
in the lyrics of rock and hip-hop songs, as well as cultural phenomena characteristic of 
a given country, and various social preferences imposed by the environments creating 



Artur Stopyra138

a given style of music. I would like to touch upon, among others, the important issue of 
vulgarisms, often found in songs (especially in rock and hip-hop lyrics), and propose 
a method – perhaps somewhat controversial for some, but in my opinion correct – of 
translating them into the native language, especially when using musical pieces in 
school lessons. I would also like to convince teachers and students to use dialectal music 
(Mundartmusik) and draw attention to the practical possibilities offered by contact with 
musical pieces performed also in other countries where the language being taught is 
used by its inhabitants as a native language, not just in one. Finally, I would like to 
present typical methodological errors made by some teachers who use youth music in 
teaching a foreign language.

Keywords: Intercultural communication; music education; German music; pop music: 
dialectal music; teaching of German; modern German slang; profanity (offensive words); 
Rammstein 




