
ROK XVIII 2025

RO
K XVIII 2025

ISSN 1689-5010
e-ISSN 2720-524X



ROK XVIII 2025

Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego
Rzeszów University Press



Rada Naukowa / Scientific Board
Jasmine Allen, University of York, The Stained Glass Museum, Ely Cathedral, Ely, England • Diane Apostolos-Cappadona, Georgetown 
University, USA • Wojciech Bałus, Uniwersytet Jagielloński, Kraków, Polska • Stefan Belishki, National Academy of Arts, Sofia, 
Bulgaria • Jurij Biriulow, Lviv National Academy of Arts, Lviv, Ukraine • François Boespflug, Université de Strasbourg, Strasbourg, 
France • Waldemar Deluga, University of Ostrava, Czech Republic • Christian Freigang, Freie Universität Berlin, Deutschland • 
Philippe Kaenel, Université de Lausanne, Lausanne, Switzerland • Ryszard Knapiński, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła 
II, Lublin, Polska • Mathieu Lours, CY Cergy Paris University, Paris, France • Andrzej Olszewski, Uniwersytet Stefana Kardynała 
Wyszyńskiego, Warszawa, Polska • Maria Poprzęcka, Uniwersytet Warszawski, Warszawa, Polska • Hitomi Omata-Rappo, Kyoto 
University, Japan • Simon Texier, Université de Picardie Jules-Verne, Amiens, France • Henrik von Achen, University of Bergen, 
Bergen, Norway • Zorán Vukoszávlyev, Budapest University of Technology and Economics, Budapest, Hungary

Recenzenci / Reviewers
Andrzej Banachowicz, Uniwersytet Artystyczny im. Magdaleny Abakanowicz w Poznaniu, Polska • Thomas DuBois, University of 
Wisconsin–Madison, USA • Okyang Chae-Duporge, Université Bordeaux Montaigne, France • Jan Cox, University of Cambridge, 
England • Erin Dusza, Indiana University, USA • Irena Dżurkowa-Kossowska, Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska 
• Heikki Hanka, University of Jyväskylä, Finland • Jiří Jung, University of Ostrava, Czech Republic • Karol Klauza, Katolicki 
Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Lublin, Polska • Marcin Lachowski, Uniwersytet Warszawski, Polska • MaryClaire Pappas, 
Savannah College of Art and Design, Savannah, USA • Kazimierz Rochecki, Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska 
• Nicholas Sawicki, Lehigh University, USA • Joanna M. Sosnowska, Polska Akademia Nauk, Polska • Ji Eun Sung, University of 
Toronto, Canada

Redaktor naczelny / Editor
Grażyna Ryba

Sekretarz redakcji / Editorial secretary
Agnieszka Iwaszek

Korekta wersji polskiej / Correction of Polish version
Agnieszka Iwaszek, Elżbieta Kot

Tłumaczenie / Translation
Anna Car, Agnieszka Gicala, Anna Kasiura, Monika Mazurek

Korekta wersji angielskiej / Correction of English version
Ian Upchurch

Opracowanie graficzne / Graphic Design
 Piotr Bigaj, Krzysztof Marciniak, Aleksander Rusin, Piotr Wisłocki

Projekt okładki / Cover design
Piotr Wisłocki

Na okładce / On the cover
Kim Kich’ang, Powracający syn marnotrawny, 1952–1953, kolor na jedwabiu, 63,5x76 cm,  

Kolekcja Sǒulmisulgwan [Muzeum Sztuki w Seulu]
Kim Kich'ang, The Prodigal Son Returns, 1952–1953, colour on silk, 63.5x76 cm,  

Sǒulmisulgwan Collection [Seoul Museum of Art]

Adres Redakcji / Address
Sacrum et Decorum

Uniwersytet Rzeszowski
35–315 Rzeszów, al. mjr. W. Kopisto 2a, pok. 210, Polska

tel. +48 17 872 12 58, +48 661 928 362
https://journals.ur.edu.pl/setde

e-mail: sacrumetdecorum@ur.edu.pl

ISSN 1689–5010
eISSN 2720–524X

Nr DOI czasopisma: 10.15584/setde.2025.18 

© Copyright by Wydawnictwo UR, 2025

Wydawca / Published by:
Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego / Rzeszów University Press

35-310 Rzeszów, ul. prof. S. Pigonia 6, tel./ fax +48 17 872 14 26
e-mail: wydawnictwo@ur.edu.pl

Skład i łamanie
Mitel Sp. z o.o., tel. 602 722 015

Druk
Drukarnia Uniwersytetu Rzeszowskiego

http://dx.doi.org/10.15584/setde.2025.18


Spis treści
Contents

Redakcja
Wprowadzenie
Introduction

5
 

ARTYKUŁY / ARTICLES

Elisabeth Andersen
Dziewiętnastowieczne ołtarze w kościołach norweskich 

Nineteenth-Century Altarpieces in Norwegian Churches
8 

Aleš Filip
Trzy czeskie szkoły sztuki sakralnej w epoce fin de siècle'u

Three Czech schools of sacred art in the period of fin de siècle 
32 

Beata Pacana
Źródła art déco w twórczości graficznej Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej  

na przykładzie cyklu „Męka Pańska” (1926–1928)

Sources of art déco in the graphic work of Bogna Krasnodębska-Gardowska  
on the example of the series ‘The Passion of the Christ’ (1926–1928)

59

Yisoon Kim
Artystyczny świat Unbo Kim Kich’anga (1914–2001) i cykl Życie Jezusa:  

tradycja, nowoczesność i wiara w malarstwie koreańskim

The Artistic World of Unbo Kim Kich’ang (1914–2001) and the Life of Jesus Series:  
Tradition, Modernity, and Faith in Korean Painting

85
 

Rafał Solewski
Sacrum i polskość w sztuce początku XXI wieku. Afirmacja i krytyka

Sacred and Polishness in early 21st century art. Affirmation and criticism
123 



Bernadeta Stano 
Artysta w świątyni... sztuki

An Artist in the Temple... of Art
140

IN MEMORIAM

Ewa Dryglas-Komorowska
Mirosławie Rocheckiej (1960–2024) – In Memoriam

Mirosława Rochecka (1960–2024) – In Memoriam
171



INTRODUCTION

From the perspective of the last quarter of a cen-
tury, it is already possible to attempt to define the 
basic tendencies that determine the development of 
sacred art in the present century, while at the same 
time constituting, to some extent, a continuation of 
phenomena originating in the past.

In the dominant trend in sacred architecture, de-
signers of contemporary church interiors focus on 
the effect of pure architectural forms, most often 
rendered in neutral white. Their expression is some-
times enriched, also in terms of colour, by the diver-
sity of materials and the combination of plaster with 
raw brick, stone, wood, or metal. Monumental wall 
paintings, both figurative and ornamental, are gen-
erally rejected. However, there is a noticeable use of 
luminous effects in the arrangement of natural and 
artificial light, alluding to the traditional symbol-
ism of lumen divinis, but often applying the latest 
technological advancements (for example, the pos-
sibilities offered by LED lamps). Colour and light 
are combined in stained glass, which complements 
the architecture and is now undergoing a rebirth, 
introducing new techniques and the associated pos-
sibilities of expression to the church.

What is generally uncontroversial in such interiors 
are sculptural compositions, clearly rooted in tradi-
tion in both form and material. Among noteworthy 
trends since the second half of the 20th century are 
the growing popularity of bronze doors decorated 
with relief narratives as well as outdoor sculpture 
complexes, most often Passion-themed, more or less 
elaborate, placed around churches. Contemporary 
aesthetics are more strongly expressed in temporary 
installations, such as the Holy Sepulchres, which of-
ten combine depth of meaning with originality and 
formal innovation.

Despite the flourishing metaphysical movement 
in easel painting, few of the works of artists who 
evoke the experience of faith in the Christian spirit 
meet the requirements for paintings intended for 
worship in the sacred space. This phenomenon may 
stem from the individualism and subjectivity char-
acteristic of modernity; outstanding artists who re-
fer to God in their works are usually focussed on 
their own spiritual experiences, and are reluctant to 
engage in dialogue with the mass audience. Besides 
copies of popular iconographic patterns, churches 

WPROWADZENIE

DOI: 10.15584/setde.2025.18.0

Z perspektywy ostatniego ćwierćwiecza można już 
dokonać próby określenia podstawowych tendencji, 
które determinują rozwój sztuki sakralnej obecnego 
stulecia, stanowiących jednocześnie kontynuację zja-
wisk mających źródła w minionym wieku.

W dominującym nurcie architektury sakralnej 
twórcy wnętrz współczesnych kościołów koncentru-
ją się na działaniu czystych form architektonicznych, 
najczęściej utrzymanych w neutralnej bieli. Ich ekspre-
sję wzbogaca niekiedy, także kolorystycznie, zróżnico-
wanie materiału i  łączenie tynku z surową cegłą, ka-
mieniem, drewnem lub metalem. Na ogół odrzucono 
monumentalne malarstwo ścienne, zarówno figuralne, 
jak i ornamentalne. Zwraca natomiast uwagę zasto-
sowanie efektów luministycznych w aranżacji światła 
naturalnego i oświetlenia sztucznego, nawiązujących 
do tradycyjnej symboliki lumen divinis,  ale często 
wykorzystujących najnowsze osiągnięcia techniczne 
(na przykład możliwości, jakie dają lampy ledowe). 
Kolor i światło łączą się w dopełniającym architek-
turę witrażu, który przeżywa kolejny okres rozkwitu, 
wprowadzając do świątyni nowe techniki i związane 
z nimi możliwości ekspresji.

W tego typu wnętrzach z reguły nie budzą kon-
trowersji kompozycje rzeźbiarskie, wyraźnie osadzone 
w tradycji, zarówno pod względem formy, jak i mate-
riału. Zwraca uwagę rosnąca od drugiej połowy XX 
wieku popularność drzwi z brązu zdobionych narra-
cjami reliefowymi oraz zespołów rzeźb plenerowych, 
najczęściej o charakterze pasyjnym, mniej lub bardziej 
rozbudowanych, ustawianych wokół świątyń. Estetyka 
współczesności w większym stopniu znajduje wyraz 
w instalacjach czasowych, takich jak groby Pańskie,  
łączących często głębię przekazu z oryginalnością i no-
watorstwem formalnym.

Mimo rozkwitu nurtu metafizycznego w malar-
stwie sztalugowym niewiele spośród dzieł artystów 
nawiązujących w swojej twórczości do przeżywania 
wiary w duchu chrześcijańskim odpowiada wymogom 
stawianym obrazom, które są przeznaczone do kultu 
we wnętrzu sakralnym. Być może zjawisko to wiąże 
się z indywidualizmem i subiektywizmem charakte-
rystycznym dla współczesności, a wybitni artyści od-
noszący się do Boga w swoich pracach przeważnie są 
skoncentrowani na własnych doznaniach duchowych, 
niechętnie wchodząc w dialog z masowym odbior-
cą. W kościołach poza kopiami popularnych wzorów 

5

http://dx.doi.org/10.15584/setde.2025.18.0
http://dx.doi.org/10.15584/setde.2022.15.1


ikonograficznych pojawiają się malowidła przypadko-
wych autorów, najczęściej o niskim poziomie warszta-
towym, inspirowane głównie obrazami funkcjonujący-
mi w kulturze popularnej, nawet kadrami z animacji 
filmowych czy gier komputerowych. W zaistniałej sy-
tuacji wierni katolicy w poszukiwaniu wizualizacji 
prawd wiary sięgają po sztukę ikony, nie zawsze świa-
domi głębi teologicznych znaczeń łączonych z tego 
typu obrazowaniem w chrześcijaństwie wschodnim. 
Prowadzi to do wypaczeń i nieporozumień, szcze-
gólnie gdy inspiracje ikoną, często dość swobodne 
i powierzchowne, próbuje się stosować w malarstwie 
monumentalnym wnętrz sakralnych.

Przez wieki impulsy rozwoju sztuki kościelnej pły-
nęły z Rzymu i Watykanu, twórczo kreowane i in-
terpretowane w krajach katolickich. W dużej mierze 
podobnie dzieje się też obecnie, w dobrym i złym 
znaczeniu tego zjawiska. Dzieła wybitnych rzeźbia-
rzy włoskich,  takie jak: brązowe drzwi jubileuszowe 
Luigiego Mattei czy Floriana Bodiniego, kompozycja 
Peryklesa Fazziniego zdobiąca papieską salę audiencjo-
nalną (Aula Pawła VI), krzyż papieski Leo Scorcellego, 
są znane w całym świecie, inspirując twórców współ-
czesnej rzeźby sakralnej. 

Jednocześnie uporczywe promowanie przez Wa-
tykan pseudoikonowej twórczości Marka Rupnika 
zaowocowało wieloma chybionymi realizacjami.  Są 
to między innymi jego prace w sanktuarium św. Jana 
Pawła II w Krakowie, odbierane tym gorzej, że kon-
trastują niekorzystnie z dorobkiem rodzimych twór-
ców dekorujących polskie kościoły, takich jak Jerzy 
Nowosielski czy Adam Stalony Dobrzański. Również 
mało ambitna działalność zespołu watykańskich mala-
rzy tworzących portrety kanonizacyjne i beatyfikacyjne 
nowo kreowanych świętych przyczynia się do upadku 
współczesnej ikonografii hagiograficznej. Jednocześnie 
do prób pokonania kryzysu i ożywienia malarstwa 
religijnego należy zaliczyć międzynarodowe konkur-
sy, takie jak ten ogłoszony przez watykańską Fabrica 
Sancti Petri na stacje drogi krzyżowej, które będą eks-
ponowane w bazylice św. Piotra w czasie Wielkiego 
Postu w 2026 roku. Warto wspomnieć, że wśród 13 
finalistów konkursu było aż czterech Polaków. Należy 
do nich Tadeusz Boruta, którego mieliśmy zaszczyt 
gościć na łamach „Sacrum et Decorum” jako auto-
ra nie tylko artykułów, ale też obrazów omawianych 
przez badaczy współczesnej sztuki sakralnej w Polsce.

W bieżącym numerze natomiast, zgodnie z za-
powiedzią, poszerzamy krąg prezentowanych te-
matów o zjawiska w twórczości sakralnej i religij-
nej ostatniego dwuwiecza, które ukształtowały się 
poza Polską. Tematyka XIX-wiecznej sztuki religijnej 
w Skandynawii nieczęsto pojawia się w międzynaro-
dowym obiegu naukowym. Dlatego też sądzimy, że 
z tym większym zainteresowaniem spotka się  artykuł 

display paintings by random artists, often of low 
skill, inspired primarily by images found in popular 
culture, even in animated films or computer games. 
In this situation, Catholics, seeking visualisations of 
the truths of faith, turn to the art of the icon, but 
are not always aware of the profound theological 
meanings associated with this type of imagery in 
Eastern Christianity. This leads to distortions and 
misunderstandings, especially when attempts are made 
to apply inspirations drawn from the icon, often in  
a rather casual and superficial manner, to monumen-
tal painting in sacred interiors.

For centuries, impulses for the development 
of religious art, creatively conceived and interpret-
ed in Catholic countries, flowed from Rome and 
the Vatican. To a large extent, this continues today, 
for better or worse. Works by outstanding Italian 
sculptors, such as the bronze jubilee doors by Luigi 
Mattei and Florian Bodini, the composition of Pericles 
Fazzini decorating the papal audience chamber (Paul 
VI Hall), and Leo Scorcelli’s papal cross, are renowned 
worldwide, inspiring contemporary religious sculptors.

At the same time, the Vatican’s persistent pro-
motion of Marko Rupnik’s pseudo-iconic works has 
resulted in many unsuccessful projects. These include 
his works at the Sanctuary of St John Paul II in 
Kraków, which are all the less well-received because 
of their unfavourable contrast with the output of lo-
cal artists decorating Polish churches, such as Jerzy 
Nowosielski and Adam Stalony Dobrzański. The un-
ambitious work of the Vatican team of painters, who 
created canonisation and beatification portraits of 
newly created saints, also contributes to the decline 
of contemporary hagiographic iconography. At the 
same time, attempts to overcome the crisis and re-
vive religious painting include international compe-
titions, such as the one announced by the Vatican’s 
Fabrica Sancti Petri for the Stations of the Cross, 
which will be displayed in St Peter’s Basilica during 
Lent in 2026. It is worth noting that among the 13 
competition finalists were four Poles. One of them 
was Tadeusz Boruta, whom we had the honour of 
hosting in “Sacrum et Decorum” not only as an au-
thor of articles but also as the author of paintings dis-
cussed in our journal by contemporary art scholars.

In this issue of the journal, as previously an-
nounced, we are expanding the range of topics pre-
sented to include phenomena in sacred and re-
ligious art of the last two centuries that occurred 
outside Poland. The topic of 19th-century religious 
art in Scandinavia is rarely discussed in interna-
tional scholarly circles. Therefore, we believe that 
Elisabeth Andersen’s article on the altar decorations 
in Norwegian churches of that period will gener-
ate even greater interest. Similar issues in relation 

6



Elisabeth Andersen poświęcony wystrojowi ołtarzy 
w świątyniach norweskich tego okresu. Podobna pro-
blematyka w odniesieniu do sztuki czeskiej około 1900 
roku jest znacznie lepiej rozpoznana, ale tekst Aleša 
Filipa systematyzuje dotychczasową wiedzę, wskazując 
kierunki dalszych badań. Rozważania Beaty Pacany na 
temat grafiki o tematyce religijnej i jej związków ze sty-
lem art déco przenoszą Czytelnika do dwudziestolecia 
międzywojennego w Polsce. Kolejny tekst, autorstwa 
Yisoon Kim, to wyprawa do dalekiej Korei, fascynu-
jąca egzotyczną dla Europejczyka dalekowschodnią 
interpretacją ikonografii chrześcijańskiej.

Ostatnie dwa artykuły, Rafała Solewskiego i Ber-
nadety Stano, stanowią wprowadzenie do najnow-
szej XXI-wiecznej sztuki polskiej związanej z religią. 
Tom zamyka dział In Memoriam, w którym zamiesz-
czono wspomnienie o niedawno zmarłej Mirosławie 
Rocheckiej, artystce związanej z Uniwersytetem 
Toruńskim. Podstawowym wątkiem jej twórczości 
był zapis doświadczenia obecności Boga, najczęściej 
w kompozycjach o charakterze abstrakcyjnych.

Z radością odnotowujemy wzrost popularności 
„Sacrum et Decorum” nie tylko wśród polskich czy-
telników, a dzięki mediom społecznościowym kiero-
wanym  przez niestrudzoną sekretarz redakcji poznaje-
my rosnące grono wspaniałych ludzi, którzy w sztuce 
poszukują prawdy, piękna i dobra. Im wszystkim de-
dykujemy niniejszy tom naszego pisma.

Redakcja

to Czech art around 1900 are much better under-
stood, but Aleš Filip’s text systematises the existing 
knowledge, suggesting directions for further research. 
Beata Pacana’s reflections on religious graphic art and 
its connections with the art déco style transport the 
reader to the interwar period in Poland. The next 
text, by Yisoon Kim, is a journey to distant Korea, 
fascinating Europeans with its exotic Far Eastern in-
terpretation of Christian iconography.

The final two articles, by Rafał Solewski and 
Bernadeta Stano, provide an introduction to the lat-
est 21st-century Polish art related to religion. The 
volume concludes with a section titled In Memoriam, 
which includes a remembrance of the recently de-
ceased Mirosława Rochecka, an artist associated with 
the University of Toruń. Aa a fundamental thread in 
her work, she documented the experience of God’s 
presence, most often in abstract compositions.

We are delighted to note the growing popularity 
of the “Sacrum et Decorum” journal among readers 
in Poland and abroad. Thanks to social media, man-
aged by our indefatigable editorial secretary, we keep 
meeting a growing number of wonderful people who 
seek truth, beauty, and goodness in art. We dedicate 
this issue of our journal to all of them.

The Editors
Translated by Agnieszka Gicala

Sacrum et Decorum 18, 2025, 
ISSN: 1689-5010, e-ISSN 2720-524X
© Author, Creative Commons BY 4.0

7



A R T Y K U Ł Y
A R T I C L E S

Elisabeth Andersen
Norwegian Institute for Cultural Heritage 
Research, Oslo
ORCID: 0000–0002–0358–6145

Dziewiętnastowieczne ołtarze  
w kościołach norweskich

DOI:10.15584/setde.2025.18.1 

Abstrakt
W drugiej połowie XIX stulecia malowane ołtarze przedstawia-

jące Chrystusa zajęły centralne miejsce w norweskiej sztuce ko-

ścielnej jako świadectwo zmiany nastrojów religijnych i stylu ar-

tystycznego. Siedemnasto- i osiemnastowieczne ołtarze zostały 

zastąpione najpierw nieozdobionymi krzyżami, a później mo-

tywami z Nowego Testamentu, takimi jak: Chrystus w Ogrójcu, 

Ukrzyżowanie, Chrystus Pocieszyciel i „Przyjdźcie wszyscy do 

mnie”, Zmartwychwstanie i Chrzest. Dzieła te miały na celu wy-

wołanie głębokiego emocjonalnego i duchowego zaangażo-

wania wśród wiernych i stworzenie pobożnej atmosfery. Ich 

powszechne kopiowanie i sentymentalny ton stały się jednak 

punktem spornym w XX wieku, kiedy to podczas renowacji 

kościołów wiele ołtarzy zostało usuniętych lub przeniesionych 

do mniej znaczących przestrzeni, zastąpionych albo starszymi 

dziełami, albo nowymi, nowoczesnymi.

Słowa kluczowe: sztuka religijna, ołtarz, historia sztuki, ma-

larstwo, rzeźba 

Wstęp

W Norwegii istnieje 1 637 kościołów należących 
do Kościoła Norwegii, z czego 638 zostało zbudowa-
nych w XIX wieku1. Niektóre z tych nowych świątyń 
zostały wzniesione na miejscu poprzednich, a zatem 
odziedziczyły ołtarze po starszych instytucjach, pod-
czas gdy inne otrzymały nowo zamówione elementy. 
Ponadto wiele z 379 zachowanych kościołów zbudo-
wanych między XII a XVIII wiekiem nabyło nowe 
ołtarze w XIX wieku, głównie dlatego, że jaskrawe, 
bogato rzeźbione i malowane nastawy z wcześniej-
szych okresów – wiele z XVII i XVIII wieku – wyszły 
z mody. Parafie poszukiwały nowych aranżacji ołtarzy, 

1   Dane za: Confederation of Churches and Nonprofits (KA), 
Hovedorganisasjonen KA.

Elisabeth Andersen
Norwegian Institute for Cultural Heritage 
Research, Oslo
ORCID: 0000–0002–0358–6145

Nineteenth-Century Altarpieces  
in Norwegian Churches

Abstract
In the second half of the nineteenth century, painted altar-

pieces depicting Christ assumed a central role in Norwegian 

ecclesiastical art, reflecting shifts in religious sentiment and 

artistic style. Seventeenth- and eighteenth-century altarpie-

ces were replaced first with unadorned crosses, and later by 

motifs from the New Testament, such as Christ in Gethsemane, 

the Crucifixion, Christus Consolator and Come Unto Me, the 

Resurrection, and the Baptism. These artworks were intended 

to evoke deep emotional and spiritual engagement within the 

congregation and to create a devout atmosphere. However, 

widespread copying of them and their sentimental tone be-

came points of contention in the twentieth century, at which 

point, during church restorations, many of the altarpieces were 

removed or relegated to less-prominent spaces, replaced by 

either older works or new, modern ones. 

Keywords: Sacred Art, Altarpiece, Art History, Painting, Sculpture 

Introduction

In Norway, there are 1637 churches within the 
Church of Norway, of which 638, were constructed in 
the nineteenth century1. Some of these new churches 
were built on the site of previous ones and thus in-
herited altarpieces from the older institutions, while 
other churches received newly commissioned pieces. 
Additionally, many of the 379 preserved churches built 
between the twelfth and eighteenth centuries acquired 
new altarpieces during the nineteenth century, pri-
marily because the garish and elaborately carved and 
painted altarpieces from the earlier periods – many 
from the seventeenth and eighteenth centuries – were 
seen as old-fashioned. Congregations sought new altar 

1   The figures have been sourced from Confederation of Churches 
and Nonprofits (KA), Hovedorganisasjonen KA.

8

http://dx.doi.org/10.15584/setde.2025.18.1


które lepiej odpowiadałyby współczesnym ideałom es-
tetycznym i zawierały motywy oddziałujące bardziej 
bezpośrednio na emocje odbiorców.

Z perspektywy historii sztuki stosunkowo niewielu 
dziełom z tego dużego zbioru dziewiętnastowiecznych 
ołtarzy poświęcono szczególną uwagę. Zaniedbanie 
to wynika z faktu, że wiele z nich było kopiami – 
czasami obrazów wcześniejszych mistrzów, a czasami 
współczesnych ołtarzy2. Kopie te tworzyło wielu ar-
tystów, w tym uznani twórcy, tradycyjnie wykształ-
ceni malarze, amatorzy, lokalni rzemieślnicy, a nawet 
„pewna parafianka”3.

W pierwszej połowie XIX wieku preferowano pro-
ste krzyże otoczone klasycznymi lub neogotyckimi ele-
mentami architektonicznymi4. Natomiast w drugiej 
połowie stulecia nastąpił zwrot w kierunku bardziej 
skomplikowanych projektów, często zawierających ma-
lowane przedstawienia kluczowych narracji Nowego 
Testamentu. Prace te były naładowane emocjonalnie, 
charakteryzowały się szlachetną, dostojną i harmonij-
ną treścią. Dekoracje ołtarzy, pełne emocjonalnego 
wydźwięku i teologicznej symboliki, odzwierciedlały 
krzyżujące się wpływy racjonalizmu, pietyzmu i ru-
chów przebudzeniowych, które kładły nacisk na oso-
bistą wiarę i duchową komunię z Bogiem.

W niniejszym artykule analizuję niektóre z najbar-
dziej znaczących motywów dziewiętnastowiecznych 
ołtarzy w norweskich kościołach. Bliższe zbadanie 
tych dzieł ma na celu przyczynienie się do pełniejsze-
go zrozumienia ich roli w kształtowaniu religijnego 
i artystycznego krajobrazu Norwegii w XIX wieku.

Kościól norweski w XIX wieku

Po ponad czterystu latach unii z Danią5 w 1814 
roku Norwegia stała się niepodległym państwem, 
chociaż pozostającym w unii ze Szwecją6. W tym 

2   U. Uberg, Jesus det eneste. Christen Brun og alterbil-
dene i tid og rom 1856–1906, Oslo 2002, s. 9. 

3   Ibidem, s. 9.
4   J. C. Eldal, The Lutheran State Churches of Denmark, Norway 

and Sweden and Emerging Minorities, w: Material Change: The Impact 
of Reform and Modernity on Material Religion in North-West Europe, 
1780–1920, red. J. De Maeyer, J. Margry, Leuven 2021, s. 310.

5   Podporządkowanie Norwegii wynikało z Unii Kalmarskiej 
(1389/97), w której dominującą rolę odgrywała Dania. Podczas gdy 
Szwecja opuściła unię na stałe na początku XVI wieku, elity poli-
tyczne Norwegii nie były w stanie się od niej uniezależnić. W latach 
1537–1814 Norwegia była w dużej mierze rządzona przez Danię. 
Okres ten rozpoczął się wraz z reformacją, a zakończył uzyskaniem 
przez Norwegię niepodległości w 1814 roku. Epoka ta, często na-
zywana okresem duńskim, jest powszechnie dzielona na okres pod-
porządkowania (1537–1660) i monarchię absolutną (1660–1814).

6   Zjednoczone Królestwa Szwecji i Norwegii (den svensk-nor-
ske union) istniały od 1814 do 1905 roku. Każde królestwo miało 
własny parlament i konstytucję pod rządami wspólnego (szwedz-
kiego) monarchy. A. B. Amundsen, Reforming Religious Material 
Landscapes in Nineteenth-Century Scandinavia, w: Material Change: 

arrangements that better aligned with contemporary 
aesthetic ideals and featured motifs designed to ap-
peal more directly to the viewer’s emotions.

From an art historical perspective, relatively few 
works in this large body of nineteenth-century altar-
pieces have received significant attention. The preva-
lence of copies among this body of art – sometimes of 
paintings by earlier masters as well of contemporary 
altarpieces – has contributed to this neglect2. A range 
of artists created these copies, including renowned 
artists, traditionally trained painters, amateurs, local 
craftsmen, and even “a lady from the congregation”3.

The first half of the nineteenth century saw 
a preference for simple crosses framed by classical 
or neo-Gothic architectural elements4. In contrast, 
the latter half of the century witnessed a shift toward 
more intricate designs, frequently featuring paint-
ed representations of key New Testament narratives. 
These works were emotionally charged, characterized 
by noble, dignified, and harmonious content. Rich 
in emotional resonance and theological symbolism, 
the altar decorations reflected the intersecting influ-
ences of Rationalism, Pietism, and revivalist move-
ments, all of which emphasized personal faith and 
a spiritual communion with God. 

In this article, I examine some of the most in-
fluential motifs of nineteenth-century altarpieces in 
Norwegian churches. Through a closer investigation 
of these works, this study seeks to contribute to a fuller 
understanding of their role in shaping Norway’s religious 
and artistic landscape during the nineteenth century.

Norwegian Churches in the Nineteenth Century

Following more than 400 years in a union with 
Denmark,5 Norway became an independent state, 
albeit in a union with Sweden, in 1814–19056. At 

2   U. Uberg, Jesus det eneste. Christen Brun og alterbildene i tid 
og rom 1856–1906, Oslo 2002, p. 9.

3   Ibidem, p. 9.
4   J. C. Eldal, The Lutheran State Churches of Denmark, Norway 

and Sweden and Emerging Minorities, in: Material Change: The 
Impact of Reform and Modernity on Material Religion in North-
West Europe, 1780–1920, eds. J. De Maeyer, J. Margry, Leuven 
2021, p. 310.

5   Norway’s subordination stemmed from the Kalmar Union 
(1389/97), where Denmark emerged as dominant. While Sweden 
permanently left the union in the early 1500s, Norway’s political 
elites remained unable to break away. From 1537 to 1814, Norway 
was largely governed by Denmark, a period that began with the 
Reformation and ended with Norway’s independence in 1814. 
This era, often referred to as the Danish period, is commonly di-
vided into the Dependency Period (1537–1660) and the Absolute 
Monarchy (1660–1814). 

6   The United Kingdom of Sweden-Norway (den svensk-norske 
union) lasted from 1814 to 1905. Each kingdom had its own parlia-
ment and constitution under a common (Swedish) monarch. A.B. 
Amundsen, Reforming Religious Material Landscapes in Nineteenth-

9



przełomowym momencie utworzyła własną admi-
nistrację państwową, która obejmowała specjalne 
Ministerstwo Kościoła i Edukacji. Budowa kościo-
łów stała się ważnym aspektem kształtowania nowe-
go narodu. Na początku lat dwudziestych XIX wieku 
wprowadzono scentralizowany system zatwierdzania 
projektów kościołów, aby mieć pewność, że „otrzymają 
one odpowiednią formę”7. Nowe kościoły miały być 
wystarczająco duże, aby pomieścić kongregację, po-
siadać taką samą „użyteczność” jak ich poprzednicy 
i prezentować spójny styl w całym kraju.

Wiele z nich było w złym stanie po stu latach po-
zostawania w rękach prywatnych w wyniku sprzeda-
ży kościołów w latach 1722–1723. Model własności 
prywatnej stanowił wyzwanie w kwestiach związanych 
z powiększaniem i naprawą świątyń, co wynikało ze 
wzrostu liczby ludności w Norwegii w XIX wieku8. 
Reforma prawna z 1851 roku stanowiła, że kościo-
ły muszą pomieścić trzy dziesiąte kongregacji – lub 
dwie dziesiąte, jeśli w kościele odprawiano dwa nie-
dzielne nabożeństwa9. Kościoły niespełniające tych 
wymogów miały zostać odnowione, rozbudowane lub 
zastąpione nowymi10.

Na początku XIX wieku norweska architektu-
ra kościelna kontynuowała tradycje z poprzedniego 
stulecia, charakteryzujące się ośmiokątnymi budyn-
kami na planie krzyża i podobnymi wnętrzami11. 
Szczególnie istotnym wzorem były standardowe pro-
jekty kościołów architekta Hansa Linstowa, opraco-
wane w latach dwudziestych XIX wieku12. Drewniane 
kościoły miały mieć wnętrza wyłożone panelami, 
ich jasnoszare ściany miały przypominać tynk i pia-
skowiec, a sufity należało pomalować na biało13. 
W 1828 roku zarząd Królewskiej Szkoły Rysunku 
(Den kongelige tegneskole) doradził Ministerstwu 

The Impact of Reform and Modernity on Material Religion in North-
West Europe, 1780–1920, red. J. De Maeyer, P. J. Margry, Leuven 
2021, s. 185–186.

7   J. C. Eldal, Kirker i Norge bd. 3 Med historiske forbilder 
1800-tallet, Oslo 2002, s. 13; Eldal 2021, jak przyp. 4, s. 299–302.

8   B. R. Mitchell, International Historical Statistics. Europe 
1750–2000, Basingstoke 2003, s. 6; Amundsen 2021, jak przyp. 6,  
s. 187.

9   Eldal 2002, jak przyp. 7, s. 13.
10   Początek tego okresu oznaczał ogólnokrajową falę inicjatyw 

związanych z rozbiórką i odbudową. Równolegle z tymi przemia-
nami architektonicznymi podjęto wspólne działania na szczeblu 
krajowym mające na celu dokumentowanie, gromadzenie i ochronę 
średniowiecznego dziedzictwa kulturowego Norwegii, wśród któ-
rego najważniejsze miejsce zajmowały kościoły słupowe. Program 
ochrony zabytków został dodatkowo zinstytucjonalizowany wraz 
z utworzeniem w 1844 roku Towarzystwa Ochrony Starożytnych 
Zabytków Norwegii (Fortidsminneforeningen).

11   Eldal 2021, jak przyp. 4, s. 299.
12   Dla porównania, w Szwecji na początku XIX wieku ma-

sowo budowano kościoły neoklasycystyczne, charakteryzujące się 
dużymi, jednolitymi i prostymi wnętrzami. Budowle te znane są 
jako „kościoły Tegnéra”.

13   Eldal 2002, jak przyp. 7, s. 29.

this turning point, it established its own state ad-
ministration, which included the creation of a ded-
icated Ministry of Church and Education. Church 
construction became an important aspect of building 
the new nation. In the early 1820s, a centralized ap-
proval process for church design came into effect to 
ensure that churches “attained an appropriate form”7. 
New churches were to be sufficiently large to accom-
modate the congregation, to possess the same “util-
ity” as their predecessors, and to exhibit a consistent 
style across the country. 

However, many churches were in poor condi-
tion, following a hundred years of private owner-
ship resulting from the church sales of 1722–1723. 
The private-ownership model posed challenges for 
addressing issues related to enlarging and repairing 
churches, a need resulting from population growth 
in Norway in the 1800s8. An 1851 legal reform stip-
ulated that churches needed to accommodate three 
tenths of the congregation – or two tenths if the 
church held two Sunday services9. Churches failing 
to meet these requirements were to be renovated, 
expanded, or replaced10. 

In the early nineteenth century, Norwegian 
church architecture continued the traditions of 
the previous century, featuring octagonal buildings 
with cruciform plans and interiors11. Architect Hans 
Linstow’s standardized church designs, developed in 
the 1820s, served as particularly influential mod-
els12. Timber churches were to have paneled inte-
riors, their light pearl-gray walls meant to conjure 
a sense of plaster and sandstone, and ceilings should 
be painted white13. In 1828, the board of the Royal 
Drawing School (Den kongelige tegneskole) advised 
the Ministry of Church and Education that altar-

Century Scandinavia, in: Material Change: The Impact of Reform 
and Modernity on Material Religion in North-West Europe, 1780–
1920, ed. J. De Maeyer, P. J. Margry, Leuven 2021, pp. 185–186.

7   J. C. Eldal, Kirker i Norge bd. 3 Med historiske forbilder 
1800-tallet, Oslo 2002, p. 13; Eldal 2021, as footnote 4, pp. 299–
302.

8   B. R. Mitchell, International Historical Statistics. Europe 
1750–2000, Basingstoke 2003, s. 6; Amundsen 2021, as foot-
note 6, s. 187.

9   Eldal 2002, as footnote 7, p. 13.
10   The onset of this period marked a nationwide wave of demo-

lition and reconstruction initiatives. In parallel with these architec-
tural transformations, a concerted national effort was launched to 
document, collect, and preserve Norway’s medieval cultural herit-
age, among the most significant structures of which were the stave 
churches. This preservationist agenda was further institutionalized 
with the founding of the Society for the Preservation of Ancient 
Norwegian Monuments (Fortidsminneforeningen) in 1844.

11   Eldal 2021, as footnote 4, p. 299.
12   For comparison, in Sweden, neoclassical churches were 

mass-produced in the early nineteenth century, featuring large, 
uniform, and simple interiors. These came to be known as “Tegnér 
churches”. 

13   Eldal 2002, as footnote 7, p. 29.

10



Kościoła i Edukacji, że ołtarze nie są odpowiednie 
na obszarach wiejskich z powodu braku wykwalifi-
kowanych rzemieślników do ich produkcji. Zamiast 
tego zalecono duży pozłacany krzyż jako lepszą al-
ternatywę14. W rezultacie w wielu nowych i starszych 
kościołach zainstalowano proste krzyże zamontowane 
w ramach [il. 1]. W kolejnych dziesięcioleciach, je-
żeli pozwalały na to finanse lub otrzymano darowi-
znę, wiele z nich zastąpiono malowanymi ołtarzami.

Ustawa o dysydentach z 1845 roku stanowiła 
punkt zwrotny w norweskim życiu religijnym, ze-
zwalała bowiem na zakładanie wspólnot chrześcijań-
skich innych niż luteranizm, zapoczątkowując nową 
erę pluralizmu religijnego. W latach pięćdziesiątych 
XIX wieku w Norwegii zaczęły pojawiać się takie wy-
znania jak baptyści, metodyści i mormoni – wiele 
z nich miało korzenie w Stanach Zjednoczonych lub 
Wielkiej Brytanii15. Rosnąca różnorodność praktyk 
religijnych odzwierciedlała szersze zmiany społeczne, 
w tym rosnący nacisk na dostosowanie wnętrz i wypo-
sażenia kościołów do współczesnych gustów i potrzeb. 
Kościelne dzieła sztuki z XVII i XVIII wieku zostały 
uznane za pstrokate, co skłaniało wiernych i księży 
do domagania się ich usunięcia. W 1865 roku czaso-
pismo teologiczne Theologisk Tidsskrift for den evan-
gelisk-lutherske Kirke i Norge opublikowało wykład  
dr. Chr. Ernsta Lutharda, w którym stwierdził on: 
„Czas tych profanacji kościołów [czyli starszych dzieł 
sztuki sakralnej] jeszcze się nie skończył. Godnym 
zadaniem jest walka z nimi i praca na rzecz rozpo-
wszechniania prawdziwie kościelnego stylu i smaku”16. 
W kolejnych dekadach kilkaset kościołów zostało wy-
posażonych w nowe ołtarze.

Ołtarze w nowych i starych kościołach  
w XIX wieku 

W XIX wieku ołtarze z XVII i XVIII stulecia – 
rzeźbione i malowane w żywych kolorach i wypełnio-
ne tętniącymi życiem scenami, maskami, owocami 
i licznymi postaciami, między innymi apostołami, 
ewangelistami czy przedstawieniami cnót – zostały 
zastąpione nowymi. Te nowsze dzieła naśladowały 
czysty, klasyczny styl empire i przybierały formę por-
talu z niskim trójkątnym frontonem wspartym na 
kolumnach lub pilastrach, z minimalną dekoracją, 

14   Ibidem, s. 32–33; Eldal 2021, jak przyp. 4, s. 310. W Szwecji 
te krzyże ołtarzowe były zazwyczaj ozdobione jednym lub kilkoma 
elementami symbolizującymi mękę Chrystusa, takimi jak całun 
zwisający z jednego ramienia krzyża, czasem w połączeniu z ko-
roną cierniową.

15   Eldal 2002, jak przyp. 7, s. 13.
16   “Tiden for disse Mishandlinger af Kirken [eldre kunst] 

er endu ikke forbi. Det er en værdig Opgave at bekjempe dem og 
være virksom for Udbredelsen af ægte kirkelig Stil og Smak”. Uberg 
2002, jak przyp. 2, s. 51.

pieces were not suitable in rural areas, owing to the 
lack of skilled craftsmen to produce them. It instead 
recommended a large gilded cross to be a prefera-
ble alternative14. Consequently, many new and old-
er churches installed simple crosses mounted within 
frames [fig. 1]. However, in the subsequent decades, 
whenever affordable or donated, many of these were 
replaced by painted altarpieces.

The Dissenter Act of 1845 marked a turning 
point in Norwegian religious life, permitting the 
establishment of Christian denominations other 
than Lutheranism, thus ushering in a new era of 
religious pluralism. By the 1850s, denominations 
such as Baptists, Methodists, and Mormons – many 
with roots in the United States or Britain – began 
to emerge in Norway15. The growing diversity in 
religious practice reflected broader societal changes, 
including a renewed emphasis on tailoring church 
interiors and furnishings to suit contemporary tastes 
and needs. Ecclesiastical artworks from the seven-
teenth and eighteenth centuries were considered 
gaudy, prompting congregations and priests to de-
mand their removal. In 1865, the theological jour-
nal Theologisk Tidsskrift for den evangelisk-lutherske 
Kirke i Norge published a lecture by Dr. Chr. Ernst 
Luthard, where he stated, “The time for these desecra-
tions of the church [referring to older art] is not yet 
over. It is a worthy task to combat them and to work 
for the dissemination of genuine ecclesiastical style 
and taste”16. In the following decades, several hun-
dred churches were furnished with new altarpieces.

Altarpieces in New and Old Churches  
in the Nineteenth Century

During the nineteenth century, altarpieces from 
the seventeenth and eighteenth centuries – carved 
and painted in vivid colors and filled with bustling 
scenes, masks, fruits, and numerous figures, includ-
ing apostles, evangelists, and virtues – were replaced 
with new ones. These newer works were clean, clas-
sical Empire designs: a portal form with a low trian-
gular pediment supported by columns or pilasters, 
with minimal decoration, often only a simple cross 
[fig. 1]. Starting in the 1840s, however, neo-Gothic 
and other medieval-inspired styles began to supplant 

14   Ibidem, pp. 32–33; Eldal 2021, as footnote 4, p. 310. 
In Sweden, these altar crosses were typically adorned with one 
or more elements symbolizing Christ’s Passion, such as a shroud 
hanging from one arm of the cross, sometimes accompanied by 
a crown of thorns.

15   Eldal 2002, a footnote 7, p. 13.
16   “Tiden for disse Mishandlinger af Kirken [eldre kunst] 

er endu ikke forbi. Det er en værdig Opgave at bekjempe dem og 
være virksom for Udbredelsen af ægte kirkelig Stil og Smak”. Uberg 
2002, as footnote 2, p. 51.

11



często tylko prostym krzyżem [il. 1]. Od lat czter-
dziestych XIX wieku neogotyk i inne style inspiro-
wane średniowieczem zaczęły wypierać styl empire. 
Ołtarze były odtąd bardziej naturalistyczne i ekspono-
wały przedstawienia Chrystusa, a ich tematyka obej-
mowała narrację o zbawieniu, mocno zakorzenioną 
w tekstach biblijnych, ze szczególnym naciskiem na 
cierpienie i zmartwychwstanie Jezusa17. Te bardziej 
dostojne dzieła z XIX wieku miały odpowiadać ów-
czesnej wrażliwości religijnej, zastępując przestarza-
łe, bogato zdobione ołtarze, które nie spełniały już 
współczesnych wymagań estetycznych ani teologicz-

17   J. C. Eldal, Brytning, påvirkning, endring: Høy- og lavkirkelig ma-
teriell kultur på 1800- og tidlig 1900-tallet, “Fortidsminneforeningens 
årbok” 2020, s. 104. 

the Empire look. Now, altarpieces were more natu-
ralistic and highlighted depictions of Christ, their 
themes featuring the salvation narrative, firmly rooted 
in biblical texts, with a particular focus on Jesus’ suf-
fering and resurrection17. These more dignified nine-
teenth-century works were meant to align with the 
modern religious sensibilities of the time, replacing 
the outdated, ornate altarpieces that no longer served 
contemporary aesthetic or theological purposes. The 
aim was to create a more deeply felt, personal con-
nection between the viewer and Christ depicted in 
the altarpiece. Often accompanied by a Bible verse, 

17   J. C. Eldal, Brytning, påvirkning, endring: Høy- og lavkirkelig ma-
teriell kultur på 1800- og tidlig 1900-tallet, “Fortidsminneforeningens 
årbok” 2020, p. 104. 

1. Ołtarz, 1838, kościół w Flekkefjord, fot. Kirkebyggdatabasen

1. Altarpiece, 1838, Flekkefjord Church, phot. Kirkebyggdatabasen

12



nych. Celem było stworzenie głębszej, osobistej wię-
zi między widzem a Chrystusem przedstawionym na 
ołtarzu. Ołtarze, często eksponujące fragment Biblii, 
miały być zrozumiałe i bliskie odbiorcy. Chodziło 
o wywołanie emocji, co było jednym z głównych ce-
lów ołtarza. Nie dotyczyło to starszych, bogato rzeź-
bionych i malowanych nastaw, które często zawie-
rały sceny i postacie nieodpowiadające ówczesnym 
gustom [np. il. 12].

Przedstawienia Chrystusa

Nowy, bardziej naturalistyczny typ postaci Chrys-
tusa, wzorowany na projekcie duńskiego rzeźbiarza 
Bertela Thorvaldsena, pojawił się w dekoracjach oł-
tarzy na początku XIX wieku. Thorvaldsen, najsłyn-
niejszy rzeźbiarz duński, pracujący w Rzymie (1770–
1844), ukończył gipsową wersję projektu w roku 1824. 
Została ona zainstalowana w 1828 roku w kościele Vor 
Frue w Kopenhadze18. Ostateczną marmurową wer-
sję odsłonięto w tym samym kościele w 1839 roku.

Wolnostojący Chrystus Thorvaldsena (wys. 3,45 m) 
jest okryty płaszczem udrapowanym w stylu an-
tycznym, z lekko pochyloną głową i wyciągniętymi 
ramionami [il. 2]. Napis na cokole, zaczerpnięty 
z Ewangelii św. Mateusza (Mt 11, 28), „Kommer 
til mig” – „Przyjdźcie do mnie” – zaprasza wszyst-
kich, którzy są obciążeni, aby znaleźli tu ukojenie. 
Odzwierciedla to zmianę w relacji między ołtarzem 
a wiernymi. Chrystus zostaje wydobyty z czasu i prze-
strzeni, stoi samotnie i objawia swoją podwójną na-
turę jako ludzki i boski Zbawiciel. Według słów 
Thorvaldsena rzeźba ta oznacza, iż „[Chrystus] ko-
cha, to znaczy obejmuje ludzkość. Według mnie to 
właśnie stanowi istotę Chrystusa”19. 

Ta figura Chrystusa uosabiająca nowoczesne uczu-
cia religijne stała się najbardziej podziwianą i repro-
dukowaną dekoracją ołtarza w Skandynawii w XIX 
i na początku XX wieku20. Była powszechnie kopio-
wana zarówno w rzeźbie, jak i malarstwie, kształtując 
postrzeganie Chrystusa przez pokolenia. Uważana za 
piękne i sugestywne dzieło, miała wywierać na oglą-
dających głębokie i trwałe wrażenie.

Pierwsza znana wersja tego dzieła w Norwegii 
pojawiła się w 1836 roku21. W latach 1744–1833 

18   M. Floryan, Kristus. Thorvaldsens statue i Vor Frue Kirke, 
Århus 2020, s. 16–26.

19   D. Burmeiseter, The Face of Salvation in Early Ninteeenth-
Century Danish Altarpainting, w: Tracing the Jerusalem Code, vol 3:  
The Promise Land. Christian Cultures in Modern Scandinavia (ca 
1750-ca 1920), red. R. Johnsrud Zorgati, A. Bohlin, Berlin 2021, 
s. 228.

20   H. B. Jonsson, Bild och fromhetsliv i 1800-talets Sverige, 
Uppsala 1994, s. 49; Burmeister 2021, jak przyp. 19, s. 227.

21   M. C. Stang, Kirkekunst i Norge etter 1814, w: Vor kristne og 
humanistiske arv – betraktninger ved 200-årsjubileet for Grunnloven, 
red. Ø. Ekroll, S. Hjorth, E. Vegge, Trondheim 2014, s. 344.

the altarpieces were meant to be relevant and imme-
diate to the individual. The intention was to evoke 
emotion, thereby fulfilling one of the essential pur-
poses of an altarpiece. This was not thought to apply 
to the older, vividly carved and painted altarpieces, 
which were often filled with scenes and figures that 
did not appeal to the tastes of the time [e.g. fig. 12]. 

Figures of Christ

A new, more naturalistic type of Christ figure, 
modeled on Danish sculptor Bertel Thorvaldsen’s de-
sign, appeared in altarpiece decorations in the early 
nineteenth century. Working in Rome, Thorvaldsen 
(1770–1844), Denmark’s most renowned sculptor, 
completed a plaster version of the design in 1821–
1824, which was installed in 1828 in Vor Frue Church, 
Copenhagen18. A final marble version was unveiled 
in the same church in 1839.

Thorvaldsen’s free-standing Christ (H. 3.45 m) 
wears a mantel draped in antique style, his head slight-
ly bowed and arms outstretched [fig. 2]. The inscrip-
tion on the pedestal, taken from Matthew 11:28, 
reads, “Kommer til mig” – Come unto me – invit-
ing all who are burdened to find solace. This reflects 
a shift in the relationship between the altarpiece and 
the congregation. Christ is lifted out of time and 
space, standing alone, and revealing His dual nature 
as both human and divine Savior. Accompanied by 
His words from the Gospel of Matthew, the figure 
makes manifest the love that exists between Christ and 
the viewer, directly inviting the beholder to come to 
Him. In Thorvaldsen’s words, the sculpture expresses 
that “[Christ] loves, that is, embraces humanity. To 
my thinking, that must be the essence of Christ”19. 

This Christ figure embodied the modern reli-
gious sentiments and became the most admired and 
reproduced altar decoration in Scandinavia during 
the nineteenth and early twentieth centuries.20 It was 
widely copied in both sculpture and painting, shap-
ing the perception of Christ for generations. Revered 
as a beautiful and evocative work, it was intended 
to make a deep and lasting impression on viewers.

The first known iteration of the work in Norway 
came in 183621. Trondheim Cathedral suffered struc-

18   M. Floryan, Kristus. Thorvaldsens statue i Vor Frue Kirke, 
Århus 2020, pp. 16–26.

19   D. Burmeiseter, The Face of Salvation in Early Ninteeenth-
Century Danish Altarpainting, w: Tracing the Jerusalem Code, vol 
3: The Promise Land. Christian Cultures in Modern Scandinavia 
(ca 1750-ca 1920), eds. R. Johnsrud Zorgati, A. Bohlin, Berlin 
2021, p. 228.

20   H. B. Jonsson, Bild och fromhetsliv i 1800-talets Sverige, 
Uppsala 1994, p. 49; Burmeister 2021, as footnote 19, p. 227.

21   M. C. Stang, Kirkekunst i Norge etter 1814, in: Vor kristne og 
humanistiske arv – betraktninger ved 200-årsjubileet for Grunnloven, 
eds. Ø. Ekroll, S. Hjorth, E. Vegge, Trondheim 2014, p. 344.

13



katedra w Trondheim borykała się z problemami 
konstrukcyjnymi w ośmiokątnym sklepieniu, co wy-
musiło usunięcie ołtarza. Po dokonaniu napraw oł-
tarz, wówczas uważany za przestarzały, został zastą-
piony czymś bardziej zbliżonym do stylu klasycznego: 
gipsowym odlewem figury Chrystusa Thorvaldsena. 
Rzeźba była prezentem od samego Thorvaldsena i, po-
dobnie jak oryginał, miała ponadnaturalną wysokość 
3,35 m22. Ponadto Hans Michelsen (1789–1859), 
uczeń Thorvaldsena pochodzący z Trondheim, ale 
mieszkający w Sztokholmie, otrzymał zadanie wy-
rzeźbienia w gipsie figur dwunastu apostołów ota-
czających Chrystusa, zlecenie to zostało dofinanso-
wane przez króla Karola Jana. Figury zainstalowano 
w 1840 roku [il. 3]23.

Rzeźby były eksponowane w ośmiokącie katedry 
tylko przez dwadzieścia lat; zostały usunięte po ko-
ronacji szwedzkiego króla Karola XV w 1860 roku. 
W tym czasie rozpoczęto przygotowania do zmiany 
wystroju wnętrza kościoła. Rzeźba Chrystusa była na-
dal sporadycznie wystawiana na ołtarzu głównym do 
1890 roku. Następnie grupa rzeźb była przechowywa-
na w pałacu arcybiskupim (Erkebispegården). Niestety, 
tych dwanaście rzeźb wraz z figurą Chrystusa uległo 
zniszczeniu w pożarze w 1983 roku.

Katedra w Stavanger również otrzymała dużą ko-
pię dzieła Thorvaldsena w 1854 roku24. Już jednak 
w następnej dekadzie została ona zastąpiona boga-
to rzeźbionym dębowym ołtarzem z prostym krzy-
żem. Figurę Chrystusa przekazano w 1866 roku do 
nowo wybudowanego kościoła St. Petri, gdzie pozo-
staje do dziś25. W kolejnych dekadach wiele kościo-
łów w Norwegii nabyło kopie rzeźby Thorvaldsena 
w różnych rozmiarach.

Rzeźbiarz Mathias Skeibrok (1851–1896) stwo-
rzył kolejny godny uwagi wariant rzeźby Chrystusa 
w 1888 roku dla kościoła w Nes w gminie Ringsaker. 
Ten średniowieczny kościół, który przetrwał wiele po-
żarów i powodzi, przeszedł neogotycką transformację 
po pożarze w 1888 roku. Figura Chrystusa autorstwa 
Skeibroka, dwumetrowa gipsowa rzeźba, stała się cen-
tralnym elementem ołtarza [il. 4]. 

Skeibrok przedstawił Chrystusa w postawie kon-
trapostowej, z prawą ręką uniesioną i skierowaną ku 
niebu, podczas gdy lewa spoczywa na piersi. Szata 
okrywa całe ciało i spływa kaskadą do podstawy 
rzeźby. Inspiracją dla projektu była figura Chrystusa 
duńskiego rzeźbiarza Jensa Adolfa Jerichau, z którą 
Skeibrok zetknął się podczas studiów pod kierunkiem 

22   T. Lysaker, Høyalteret i Nidarosdomen, Trondheim 1996, 
s. 13.

23   Ibidem, s. 13–14.
24   T. B. Kielland, Stavanger domkirke: en historisk-arkeologisk 

utredning, Stavanger 1933, s. 25.
25   St. Petri menighet, St. Petri menighet gjennom 100 år 1861–

1961, Oslo 1961, s. 11.

tural problems in the octagon vault between 1744 
and 1833, forcing the removal of its altarpiece from 
1744. Once the reparations were made, the altar-
piece, now considered outdated, was replaced with 
something more aligned with a classical style: a plas-
ter cast of Thorvaldsen’s Christ figure. The sculp-
ture was a gift from Thorvaldsen himself and, like 
the original, was a colossal 3.35 m tall22. In ad-
dition, Hans Michelsen (1789–1859), a pupil of 
Thorvaldsen’s originally from Trondheim but re-
siding in Stockholm, was tasked with carving the 
twelve apostles in plaster to surround Christ, a com-
mission subsidized by the king, Karl Johan. These 
were installed in 1840 [fig. 3]23.

The sculptures remained in the cathedral’s octa-
gon for only twenty years; they were removed follow-
ing the coronation of the Swedish king Karl XV, in 
1860. At that time, preparations began concerning the 
future interior arrangement of the church. The Christ 
sculpture continued to be displayed intermittently on 
the high altar until 1890, when it was permanent-

22   T. Lysaker, Høyalteret i Nidarosdomen, Trondheim 1996, 
p. 13.

23   Ibidem, pp. 13–14.

2.	Figura Chrystusa autorstwa Bertela Thorvaldsena, 1839, ko-
ściół Vor Frue w Kopenhadze, Dania, fot. E. Andersen

2.	Bertil Thorvaldsen’s Christ figure, 1839, in Vor Frue Church, 
Copenhagen, Denmark, phot. E. Andersen

14



Jerichau w Kopenhadze w latach 1874–187526. Z kolei 
Jerichau (1816–1883) pracował w rzymskim studiu 
Thorvaldsena, a jego projekt wyraźnie nawiązuje do 
neoklasycznego stylu prac Duńczyka.

W 1933 roku wnętrze kościoła w Nes zostało prze-
budowane. Usunięto starą ciemno bejcowaną stolarkę 
oraz boazerię za ołtarzem, a rzeźba Chrystusa autorstwa 
Skeibroka została pomalowana na szaro i przeniesiona 
do niszy okiennej. Trzy dekady później, w 1962 roku, 
wprowadzono dalsze zmiany wynikające z radykalne-
go planu przywrócenia kościołowi jego wcześniejsze-
go wyglądu. W ramach tych prac rzeźba Skeibroka 
została przeniesiona do kruchty kościoła (våpenhus).

Malowane ołtarze z Chrystusem

W XIX wieku, zwłaszcza w jego drugiej połowie, 
wzrosła liczba ołtarzowych przedstawień Chrystusa, 
głównie scen z historii zbawienia, z Jezusem w Ogrójcu 

26   L. Dietrichson, Norges kunsthistorie i det attende århundre, 
Oslo 1991, s. 149; J. Kokkin, Mathias Skeibrok: mytologi og real-
isme, Vanse 2012, s. 186–187. Dzieło Jerichaua znajduje się w Ny 
Carlsberg Glyptotek w Kopenhadze w Danii.

ly removed. Subsequently, the sculpture group was 
stored in the Archbishop’s Palace (Erkebispegården). 
Unfortunately, these twelve works and the Christ fig-
ure were destroyed in a fire in 1983.

Stavanger Cathedral also received a large copy of 
Thorvaldsen’s signature work, in 185424. Already in 
the next decade, though, it was replaced with a rich-
ly carved oak altarpiece featuring a simple cross. The 
Christ figure was then donated in 1866 to the newly 
built St. Petri Church, where it remains to this day25. 
In the following decades, many churches in Norway ac-
quired copies of Thorvaldsen’s sculpture in various sizes.

The sculptor Mathias Skeibrok (1851–1896) cre-
ated another notable Christ sculpture variant in 1888, 
for Nes Church in Ringsaker. This medieval church, 
which had survived multiple fires and floods, under-
went a neo-Gothic transformation following a fire in 
1888. Skeibrok’s Christ figure, a two-metre-tall plaster 
sculpture, became the centerpiece of the altar [fig. 4].

24   T. B. Kielland, Stavanger domkirke: en historisk-arkeologisk 
utredning, Stavanger 1933, p. 25.

25   St. Petri menighet, St. Petri menighet gjennom 100 år 1861–
1961, Oslo 1961, p. 11.

3.	Rysunek autorstwa Hansa Michelsena, ok. 1837, plan roz-
mieszczenia Chrystusa i dwunastu apostołów w ośmiokącie ka-
tedry w Trondheim

3.	Drawing, by Hans Michelsen, c. 1837, plan for the arrange-
ment of Christ and the Twelve Apostles in the octagon in 
Trondheim Cathedral

4. Figura Chrystusa autorstwa Mathiasa Skeibroka, 1888, ko-
ściół w Nes, fot. Riksantikvaren 

4. Mathias Skeibrok’s Christ figure, 1888, Nes Church, phot. 
Riksantikvaren

15



i zmartwychwstaniem na czele. Inne popularne moty-
wy obejmowały Ukrzyżowanie, Chrystusa Pocieszyciela 
i „Przyjdźcie wszyscy do mnie” oraz Chrzest Zbawiciela. 
W kolejnych sekcjach zbadam, w jaki sposób sceny te 
były przedstawiane w tym stuleciu, a także przedsta-
wię kilku wpływowych artystów, którzy je tworzyli.

Chrystus w Ogrójcu

Najczęściej wykorzystywanym motywem w XIX 
wieku był Chrystus w Ogrójcu27. W poprzednich stu-
leciach śpiący uczniowie, Judasz i żołnierze zajmowali 
ważne miejsce w tej scenie, jednak w XIX wieku punkt 
ciężkości przesunął się wyraźnie w stronę Zbawiciela, 
co odzwierciedla ołtarz autorstwa Christiana Augusta 
Lorentzena (1749–1828) z 1810 roku w kościele 
w Vegårshei [il. 5]. Obraz przedstawia Chrystusa mo-
dlącego się, w ujęciu en trois quarts, z trzema śpiący-
mi uczniami ledwo widocznymi w tle, co całkowicie 
przenosi uwagę na Jezusa i Jego agonię, angażując 
widza jako uczestnika Jego duchowej udręki.

Johan Fredrik Eckersberg (1822–1870), który 
później zasłynął jako malarz pejzażysta, ale w latach 
czterdziestych i pięćdziesiątych XIX wieku zarabiał na 
życie kopiowaniem obrazów, stworzył dwie inne wer-
sje Chrystusa w Ogrójcu. Pierwsza z nich, pochodzą-
ca z lat czterdziestych XIX wieku, znajduje się w ko-
ściele For w regionie Trøndelag. Tamtejszy proboszcz 

27   Uberg 2002, jak przyp. 2, s. 113–127.

Skeibrok depicted Christ in a  contrapposto 
stance, his right hand raised, pointing toward heav-
en, while the left hand rests on his chest. The robe 
covers the entire body and cascades down to the base 
of the sculpture. Inspiration for the design came from 
Danish sculptor Jens Adolf Jerichau’s Christ figure, 
which Skeibrok encountered while studying under 
Jerichau in Copenhagen in 1874–187526. Jerichau 
(1816–1883), in turn, had worked in Thorvaldsen’s 
studio in Rome, and his design bears clear testament 
to the neoclassical style of Thorvaldsen’s work. 

In 1933, the interior of Nes Church underwent 
alterations. The previously dark-stained woodwork 
was stripped, the paneling behind the altar removed, 
and Skeibrok’s Christ sculpture painted gray and re-
located to a window niche. Three decades later, in 
1962, further changes resulted from a radical plan to 
restore the church to its earlier appearance. As part 
of this effort, the Skeibrok sculpture was moved to 
the church’s porch (våpenhus). 

Painted Altarpieces of Christ

In the nineteenth century, especially the latter 
half, painted motifs of Christ in altarpieces increased 
in number, particularly scenes from the salvation story, 
with Christ in Gethsemane and the Resurrection the 
most frequently depicted. Other sought-after motifs 
included the Crucifixion, Christus Consolator and 
Come Unto Me, and Christ’s Baptism. In the fol-
lowing sections, I will explore how these scenes were 
depicted during that century, and some of the influ-
ential artists producing them.

Christ in Gethsemane

The most represented motif throughout the nine-
teenth century was Christ in Gethsemane27. In ear-
lier centuries, the sleeping disciples, Judas and sol-
diers featured prominently in the scene. But in the 
nineteenth century the focus changed, as reflected in 
the 1810 altarpiece by Christian August Lorentzen 
(1749–1828) in Vegårshei Church [fig. 5]. The im-
age depicts Christ in prayer, in three-quarter profile, 
with the three sleeping disciples barely visible in the 
background, thus shifting attention entirely to Christ 
and his agony, engaging the viewer as a participant 
in his spiritual anguish. 

Johan Fredrik Eckersberg (1822–1870), later fa-
mous for his landscape paintings, but in the 1840s 

26   L. Dietrichson, Norges kunsthistorie i det attende århundre, 
Oslo 1991, p. 149; J. Kokkin, Mathias Skeibrok: mytologi og real-
isme, Vanse 2012, pp. 186–187. Jerichau’s work is housed in the 
Ny Carlsberg Glyptotek, Copenhagen, Denmark.

27   Uberg 2002, as footnote 2, pp. 113–127.

5. Ołtarz Christiana Augusta Lorentzena, 1810, w kościele w Ve- 
gårshei, fot. Kirkebyggdatabasen

5. Christian August Lorentzen altarpiece, 1810, in Vegårshei 
Church, phot. Kirkebyggdatabasen

16



uważał stary ołtarz z około 1675 roku za „karykaturę 
ołtarza” prezentującą słabe rzemiosło rzeźbiarskie28. 
Zakupił więc obraz Eckersberga i podarował go ko-
ściołowi29. Na malowidle Chrystus, wyraźnie cier-
piący i modlący się, klęczy lekko pochylony do przo-
du, z rękami skrzyżowanymi na piersi. Dzieło to jest 
kopią obrazu Chrystus cierpiący autorstwa włoskiego 
artysty Carla Dolciego (1616–1686) z 1643 roku30. 
W wersji Eckersberga pominięto jednak anioła i śpią-
cych uczniów, skupiając się wyłącznie na Chrystusie.

Druga wersja obrazu Chrystus w Ogrójcu autorstwa 
Eckersberga została podarowana nowo wybudowane-
mu kościołowi Tangen w Drammen w 1854 roku. 
Namalowany dwa lata wcześniej, w 1852 roku [il. 6], 
motyw ten pochodził z projektu konkursowego Carla 
Müllera (1818–1893) na ołtarz w kościele Zbawiciela 
(Vår Frelserskirke) w Christianii (Oslo)31. Eckersberg 
przedstawia Chrystusa w towarzystwie świetlistego 
anioła klęczącego na chmurze i podającego mu kie-
lich. Chrystus również klęczy, z rękami wyciągnięty-
mi nad pochyloną głową, w pozycji przypominającej 
przedstawienia ukrzyżowania.

Typowym przykładem tego dziewiętnastowieczne-
go motywu jest ołtarz w kościele w Grimstad, nama-
lowany przez Ottona von Mengelberga (1817–1890) 
z Düsseldorfu w 1864 roku [il. 7]. Chrystus jest tu 
przedstawiony z profilu na klęczkach, z rękami wycią-
gniętymi w modlitwie, a anioł unosi się na chmurze 
w tle, z rękami skrzyżowanymi na piersi.

Motywy z Getsemani, z Chrystusem w centrum, 
pełniły ważną funkcję religijną, ułatwiając wiernym 
zaangażowanie i wczucie się w zmagania Syna Bożego, 
by być posłusznym i wypełnić wolę Ojca. Obraz ten 
ma również bezpośredni związek ze słowami Ewangelii 
św. Mateusza (Mt 26, 39): „Ojcze mój, jeśli to moż-
liwe, niech Mnie ominie ten kielich! Wszelako nie 
jak Ja chcę, ale jak Ty”.

Zmartwychwstanie Chrystusa

Obok motywu Ogrójca zmartwychwstanie było 
jednym z najczęściej przedstawianych tematów w 
sztuce sakralnej w drugiej połowie XIX wieku. Kiedy 
kościół Vestre Aker w Christianii (Oslo) otrzymał 
darowiznę na nowy ołtarz, komisja budowlana zdecy-
dowała, że tematem powinno być zmartwychwstanie32. 

28   M. Volan, For kirke i gammel og ny tid: dagens kirke 150 
år: 1846–1996, Steinkjer 1996, s. 124.

29   Ibidem, s. 124.
30   Obraz znajduje się obecnie w Musei di Strada Nuova 

w Genui we Włoszech.
31   H. and S. Christie, Norges Kirke, Buskerud bd. 2, Oslo 1986, 

s. 264.
32   O. P. Bjerkek, Vestre Aker kirke 1855–2005: et bidrag til 

kirkens jubileumsskrift 2005: Christen Brun: “Christi opstandelse”, 
Oslo 2005, s. 17.

and 1850s making a living copying paintings, cre-
ated two other variations of Christ in Gethsemane, 
the first, from the 1840s, in For Church, Trøndelag. 
The parish priest there considered the old altarpiece, 
from around 1675, to be “a caricature of an altar-
piece,” exhibiting poor woodcarving craftsmanship28. 
He thus purchased Eckersberg’s painting and donated 
it to the church29. In the work, Christ, clearly in dis-
tress and praying, kneels, slightly bent forward, with 
his arms crossed over his chest. This work is a copy 
of the 1643 painting Christ in Agony by Italian artist 
Carlo Dolci (1616–1686)30. In Eckersberg’s version, 
though, the angel and sleeping disciples are omitted, 
the focus instead solely on Christ. 

The second version of Christ in Gethsemane 
that Eckersberg painted was donated to the newly 
built Tangen Church, Drammen, in 1854. Painted 
two years earlier, in 1852 [fig. 6], the motif derived 
from Carl Müller’s (1818–1893) competition design 
for the altarpiece in the Church of Our Savior (Vår 
Frelserskirke), Christiania (Oslo)31. Eckersberg pre-
sents Christ accompanied by an incandescent an-
gel kneeling on a cloud and extending the chalice 
to Christ. Christ also kneels, his arms outstretched 
above his head, and his head bowed, a stance remi-
niscent of Crucifixion images. 

A typical version of this nineteenth-century motif 
is the altarpiece in Grimstad Church, painted by Otto 
von Mengelberg (1817–1890), of Düsseldorf, in 1864 
[fig. 7]. Here, Christ kneels in profile, his hands out-
stretched in prayer, while an angel hovers on a cloud 
in the near background, its arms crossed over its chest. 

These Gethsemane motifs, with Christ at the 
center, were well suited to fulfill a more vital devo-
tional function, facilitating the congregation’s par-
ticipation and immersion in Christ’s struggle to be 
obedient and realize his Father’s will. The painting 
also has a direct resonance to Matthew 26:39: “My 
Father, if it is possible, may this cup be taken from 
me. Yet not as I will, but as you will”.

The Resurrection of Christ

Alongside the motif of Gethsemane, the Resu-
rrection was among the most frequently depicted 
themes in the second half of the nineteenth centu-
ry. When Vestre Aker Church in Christiania (Oslo) 
received a donation for a new altarpiece, the build-
ing commission decided the subject should be the 

28   M. Volan, For kirke i gammel og ny tid: dagens kirke 150 
år: 1846–1996, Steinkjer 1996, p. 124.

29   Ibidem, p. 124.
30   The painting is today in Musei di Strada Nuova, Genoa, 

Italy.
31   H. and S. Christie, Norges Kirke, Buskerud bd. 2, Oslo 

1986, p. 264.

17



Wybrała również artystę: Christena Bruna (1828–
1905). Zmartwychwstanie Chrystusa, 1856–1860, było 
jego pierwszym dużym ołtarzem [il. 8]. Według słyn-
nego wówczas twórcy Adolfa Tidemanda, do którego 
powrócę później, dzieło Bruna stanowi przykład do-
stojnego i szlachetnego stylu odpowiedniego dla sztuki 
sakralnej, harmonijnie łączącego prostotę formy z wy-
rafinowanym użyciem koloru33. Takie cechy podkre-
ślają zgodność Bruna z dominującymi ideałami religij-
nego malarstwa historycznego w połowie XIX wieku.

Chrystus zmartwychwstały jest przedstawiony 
z włosami do ramion i krótką brodą, zgodnie z trady-
cją, i unosi się tuż nad krawędzią grobu. Po jego lewej 
stronie siedzi wielki anioł trzymający lśniący płoną-
cy miecz, a po prawej stronie dwóch żołnierzy upada 
z przerażenia. Chrystus nie trzyma sztandaru zwycię-
stwa, motywu często spotykanego w sztuce kościelnej 
poprzednich stuleci. Zamiast tego podnosi ręce, aby 
pokazać swoje rany.

Dzieło to zapoczątkowało karierę Bruna jako 
specjalisty od malarstwa historycznego o tematyce 
religijnej, w której doskonalił się podczas studiów 
zagranicznych. Spędził dwa lata w Düsseldorfie, a na-
stępnie otrzymał stypendium na studia w Rzymie, 

33   Uberg 2002, jak przyp. 2, s. 16.

Resurrection32. It also chose the artist: Christen Brun 
(1828–1905). The Resurrection of Christ, 1856–1860, 
was his first major altarpiece [fig. 8]. According to 
the then-famous artist Adolph Tidemand, to whom 
I will later return, Brun’s work exemplifies a dignified 
and noble style suited to ecclesiastical art, harmoni-
ously blending simplicity of form with a refined use 
of color33. Such qualities underscore Brun’s align-
ment with the prevailing ideals of religious history 
painting in the mid-nineteenth century. 

The resurrected Christ is depicted with shoulder-
length hair and a short beard, fully in line with tradi-
tion, and hovers just above the edge of the tomb. To 
his left, a large, seated angel holds a radiant flaming 
sword, and to his right, two soldiers collapse in fear. 
Christ does not hold a victory banner, a motif com-
monly found in church art from the previous centuries. 
Instead, he raises his hands to make visible his wounds.

This work marked the beginning of Brun’s spe-
cialization in religious history painting, a pursuit he 
honed through international study. He had spent two 

32   O. P. Bjerkek, Vestre Aker kirke 1855–2005: et bidrag til 
kirkens jubileumsskrift 2005: Christen Brun: “Christi opstandelse”, 
Oslo 2005, p. 17.

33   Uberg 2002, as footnote 2, p. 16.

7. Ołtarz Otto von Mengelberga, 1865, w kościele w Grimstad, 
fot. E. Andersen

7. Otto von Mengelberg’s altarpiece, 1865, in Grimstad Church, 
photo E. Andersen

6. Ołtarz Johana Fredrika Eckersberga, 1852, w kościele w Tan- 
gen, fot.  I.G. Matheson

6. Johan Fredrik Eckersberg’s altarpiece, 1852, in Tangen 
Church, photo  I.G. Matheson

18



mekce aspirujących malarzy historycznych o tema-
tyce religijnej34. W Rzymie Brun zetknął się z ideała-
mi artystycznymi nazareńczyków, niemieckiej gru-
py artystycznej działającej na początku XIX wieku, 
na czele której stali tacy twórcy, jak Peter Cornelius 
(1783–1867) i Friedrich Overbeck (1789–1869)35. 
Ruch nazareński opowiadał się za odrodzeniem sztuki 
chrześcijańskiej, kładąc nacisk na duchową czystość 
i prostotę stylistyczną, a inspirację czerpał od artystów 
późnego średniowiecza i wczesnego renesansu. Jego 
wpływ przeniknął do sztuki religijnej Düsseldorfu, 
gdzie Brun dalej rozwijał swoje rzemiosło. Zasady 
szkoły nazareńskiej – zwłaszcza jej podejście do reli-
gijnego malarstwa historycznego – zyskały szerokie 
uznanie i odegrały kluczową rolę w kształtowaniu wizji 
artystycznej Bruna, wspieranej przez wpływ znanego 
malarza Adolfa Tidemanda. Brun namalował ołtarz dla 
Vestre Aker w Düsseldorfie pod kierunkiem swojego 
mentora, profesora Otto Mengelberga36. Uczeń zasły-
nął jako płodny twórca ołtarzy w XIX wieku, w la-
tach 1856–1905, czyli do momentu swojej śmierci, 
wykonał co najmniej 101 dzieł – oryginalnych kom-

34   Ibidem, s. 13.
35   Jonsson 1994, jak przyp. 20, s. 45.
36   Bjerkek 2005, jak przyp. 32, s. 17.

years in Düsseldorf and later received a travel grant to 
study in Rome, an essential destination for aspiring 
religious history painters34. In Rome, Brun encoun-
tered the artistic ideals of the Nazarenes, a German 
artist group active in the early nineteenth century, led 
by figures such as Peter Cornelius (1783–1867) and 
Friedrich Overbeck (1789–1869)35. The Nazarene 
movement championed a revival of Christian art, 
emphasizing spiritual purity and stylistic simplicity, 
and sought inspiration in artists of the late Middle 
Ages and early Renaissance. Its influence permeated 
the religious art of Düsseldorf, where Brun further 
developed his craft. The principles of the Nazarene 
school – particularly its approach to religious his-
torical painting – achieved widespread recognition 
and played a pivotal role in shaping Brun’s artistic 
vision, supported by the influence of the renowned 
painter Adolph Tidemand. Brun painted the Vestre 
Aker altarpiece in Düsseldorf under the guidance of 
his mentor, Professor Otto Mengelberg36.

Brun is notable for his prolific production of 
altarpieces in the nineteenth century, completing at 

34   Ibidem, p. 13.
35   Jonsson 1994, as footnote 20, p. 45.
36   Bjerkek 2005, as footnote 32, p. 17.

8. Ołtarz Christena Bruna, 1856–1860, w kościele Vestre Aker, fot. A. Rendbæk Malmåsen

8. Christen Brun’s altarpiece, 1856–1860, in Vestre Aker Church, phot. A. Rendbæk Malmåsen

19



pozycji i kopii37. Większość z nich została namalowa-
na w latach osiemdziesiątych XIX wieku, z czego 43 
obrazy były kopiami38.

Obfita produkcja nowych ołtarzy w ostatnich de-
kadach XIX wieku może być postrzegana jako reak-
cja na konkurencję ze strony nowych ruchów religij-
nych, które były wówczas bardzo aktywne w Norwegii. 
Ponadto była to ważna strategia kościołów mająca na 
celu walkę ze spadkiem religijności i dostosowaniem 
się do aktualnych gustów poprzez zastosowanie w oł-
tarzach stylu idealizowanego i emocjonalnego.

Najczęściej kopiowana wersja Zmartwychwstania  
została namalowana przez Adolfa Tidemanda (1814–
1876) dla nowego kościoła Bragernes w 1871 roku 
[il. 9]. Dzieło to wpisuje się w długą tradycję mo-
tywów zmartwychwstania, sięgającą średniowiecza, 
i przedstawia Jezusa obserwowanego przez anioła, 
skąpanego w jasnym świetle, ku zdumieniu żołnie-
rzy triumfalnie powstającego z grobu. Chrystus spo-
kojnie wychodzi z grobu, patrząc w niebo, z wycią-
gniętymi ramionami i widocznymi ranami, co jest 
przedstawieniem bardzo zgodnym z ówczesną modą. 
Na predelli widnieje napis: „Jeg er oppstandelsen og 
livet. Joh. 11 Cap. 25 V.” – Ja jestem zmartwychwsta-
niem i życiem (J 11, 25).

Istnieje około siedemdziesięciu znanych kopii tego 
dzieła, co czyni je najczęściej powielanym obrazem 
ołtarzowym w Norwegii (sam Brun namalował czter-
dzieści z nich)39. Paradoksalnie, popularność ta stoi 
w sprzeczności z poglądami Tidemanda, który sta-
nowczo sprzeciwiał się niekontrolowanemu powiela-
niu obrazów, argumentując, iż praktyka ta dewaluuje 
wartość artystyczną dzieła oraz ogranicza możliwość 
otrzymywania zamówień40.

Tidemand studiował na Akademii w Düsseldorfie 
w latach 1837–1841, a w następnym roku w Rzymie. 
Przełom w jego międzynarodowej karierze nastąpił 
w 1848 roku41. Wśród znaczących dzieł artysty z tego 
roku znalazł się obraz Haugianerne (Haugeanie), który 
ukazuje ogólnokrajowy ruch odrodzenia pietystyczne-
go – haugeanizm – zapoczątkowany w 1796 roku przez 
syna rolnika Hansa Nielsena Haugego42. Tidemand 
wniósł znaczący wkład w rozkwit norweskiego roman-
tyzmu43. Wywarł również wielki wpływ na innych ar-

37   Uberg 2002, jak przyp. 2, s. 8–9; s. 125–127.
38   Ibidem, s. 100.
39   Ibidem, s. 104.
40   Ibidem, s. 78.
41   T. F. Klev, Adolph Tidemand: 1814–1876: at fastholde, hvad 

endnu bestaar, Oslo 2019, s. 11. Obraz Brudeferden i Hardanger 
(Rejs weselny po fiordzie Hardananger) namalowany wspólnie przez 
Tidemanda i Hansa Gude w 1848 roku stał się symbolem norwe-
skiego romantyzmu narodowego.

42   J. Askeland, Adolph Tidemand og hans tid, Oslo 1991, s. 93.
43   M. Malmanger, Mellom eksistens og folkeleg kultur. Adolph 

Tidemand (1814–1876), Bergen 2007, s. 34. Przykładem jest Brude-
ferden i Hardanger (Rejs weselny po fiordzie Hardanger)

least 101 works – original compositions and cop-
ies – between 1856 and his death, in 190537. Most 
of these were painted in the 1880s, forty-three of 
which were copies38.

The vast production of new altarpieces in the fi-
nal decades of the nineteenth century can be seen as 
a reaction to the competition from the new revivalist 
religious movements that were very active in Norway 
at the time; additionally, it was an important strategy 
for churches to combat disbelief and to align with 
current tastes, employing an idealized and emotive 
style in the altarpieces. 

The most-copied version of the Resurrection was 
painted by Adolph Tidemand (1814–1876) for the 
new Bragernes Church in 1871 [fig. 9]. This work 
fits into a long tradition of Resurrection motifs reach-
ing back to the Middle Ages, with Jesus, observed by 
an angel, bathed in bright light, triumphantly rising 
from the grave, much to the astonishment of the sol-
diers. Christ calmly steps from the tomb as he gazes 
toward heaven, his arms outstretched, his wounds on 
display, a depiction very much in keeping with the 
fashion of the time. On the predella it reads, “Jeg er 
oppstandelsen og livet. Joh. 11 Cap. 25 V.” – I am 
the resurrection and the life (John 11:25). 

There are approximately seventy known copies of 
this work, making it the most replicated altar paint-
ing in Norway (Brun painting forty of these),39 an 
ironic turn of events given Tidemand’s strong oppo-
sition to the uncontrolled reproduction of paintings, 
as he believed it undermined artistic quality and re-
duced opportunities for commissions40. 

Tidemand studied at the Düsseldorf Academy 
from 1837 to 1841 and in Rome the following year, 
with his international breakthrough coming in 184841. 
Among Tidemand’s significant works from this year, 
was his depiction of Haugianerne (The Haugeans), 
which portrays the nationwide Pietist revival move-
ment – Haugeanism – initiated by the farmer’s son 
Hans Nielsen Hauge in 179642. Tidemand contrib-
uted significantly in the height of Norwegian roman-
ticism43. He also exerted a significant influence on 
other artists, including Christen Brun, whom he ac-
tively supported in developing his artistic direction, 

37   Uberg 2002, as a footnote 2, pp. 8–9; pp. 125–127.
38   Ibidem, p. 100.
39   Ibidem, p. 104.
40   Ibidem, p. 78.
41   T. F. Klev, Adolph Tidemand: 1814–1876: at fastholde, 

hvad endnu bestaar, Oslo 2019, p. 11. Brudeferden i Hardanger 
(Bridal Voyage on the Hardanger Fjord) painting jointly executed 
by Tidemand and Hans Gude in 1848, which has become emblem-
atic of Norwegian national romanticism. 

42   Askeland J., Adolph Tidemand og hans tid, Oslo 1991, p. 93.
43   M. Malmanger, Mellom eksistens og folkeleg kultur. Adolph 

Tidemand (1814–1876), Bergen 2007, 34. As exemplified by 
Brudeferden i Hardanger (Bridal Voyage on the Hardanger Fjord).

20



tystów, w tym na Christena Bruna, którego aktywnie 
wspierał w rozwoju jego stylu artystycznego, inspi-
rowanego sztuką kościelną nazareńczyków44. W całej 
swojej karierze, pracując najczęściej w Düsseldorfie, 
Tidemand namalował tylko trzy ołtarze, jednak dzięki 
znacznej liczbie ich kopii stał się jednym z najbardziej 
wpływowych artystów kształtujących sztukę kościel-
ną w Norwegii.

W 1884 roku Axel Ender (1853–1920) stworzył 
kolejne znane przedstawienie zmartwychwstania, czę-
sto nazywane Niewiasty u grobu, dla kościoła Kampen 
w Christianii (Oslo). Było to pierwsze z pięciu dzieł 
o tej tematyce, które Ender namalował dla różnych 
kościołów w Norwegii i poza nią45. Jego interpreta-
cja tego motywu jest znacznie mniej dramatyczna 
niż u Tidemanda i kładzie większy nacisk na smu-
tek, skupiając się na kobietach odwiedzających grób 
i ich spotkaniu z aniołem. Obraz ten był szeroko 
wykorzystywany, a wielu lokalnych artystów stwo-
rzyło w kolejnych latach własne wersje. Malowidło 

44   Bjerkek 2005, jak przyp. 32, s. 6.
45   Np. kościół w Charleston, Karolina Południowa, USA; 

kościół w Tunbridge Wells, Kent, Anglia; oraz późniejsze kopie 
w kilku kościołach w Szwecji. O. Øverland, Vare Altertavler, Oslo 
1995, s. 174. 

influenced by Nazarene church art44. In his entire ca-
reer, working most often in Düsseldorf, Tidemand 
painted only three altarpieces. However, owing to the 
significant number of copies of them, he emerged as 
one of the most influential artists, significantly shap-
ing church art in Norway. 

In 1884, Axel Ender (1853–1920) created an-
other prominent depiction of the Resurrection, often 
referred to as The Women at the Tomb, for Kampen 
Church, in Christiania (Oslo). This work was the 
first of five versions of the same motif, which Ender 
painted for various churches in Norway and abroad45. 
His rendition of the motif is far less dramatic than 
Tidemand’s and puts greater emphasis on grief, with 
the focus on the women visiting the grave and their en-
counter with an angel. The image saw widespread use, 
and numerous local artists created their own versions 
in the following years. Ender’s painting for the previ-
ous Molde Church [fig. 10], in 1887, served in par-
ticular as a model for many subsequent reproductions.

44   Bjerkek 2005, as footnote 32, p. 6.
45   For example, a church in Charleston, South Carolina, 

USA; a church in Tunbridge Wells, Kent, England; and later cop-
ies in several churches in Sweden. O. Øverland, Våre Altertavler, 
Oslo 1995, p. 174. 

9.	Ołtarz Adolfa Tidemanda, 1871, w kościele Bragernes, fot. 
E. Andersen

9.	Adolf Tidemand’s altarpiece, 1871, in Bragernes Church, 
phot. E. Andersen

10.	Ołtarz Axela Endera, 1887, w kościele w Molde, fot. Kir-
kebyggdatabasen

10.	Axel Ender’s altarpiece, 1887, in Molde Church, phot. 
Kirkebyggdatabasen

21



Endera dla poprzedniego kościoła w Molde [il. 10] 
z 1887 roku służyło w szczególności jako wzór dla 
wielu późniejszych reprodukcji.

Ukrzyżowanie

Ukrzyżowanie Chrystusa jest dominującym mo-
tywem ołtarzy od XVII wieku, często występują-
cym jako centralny temat w trójdzielnej kompozycji, 
z Ostatnią Wieczerzą poniżej i Zmartwychwstaniem 
powyżej46. W XIX wieku te dwa tematy pomocnicze 
zostały porzucone, a ukrzyżowanie pozostało samo-
dzielnym motywem. Jednym z możliwych wyjaśnień 
była chęć skupienia się wyłącznie na męce Chrystusa, 
bez rozpraszania uwagi dodatkowymi wątkami. Jezus 
był przedstawiany jako duża postać na pierwszym pla-
nie, często samotna, co podkreślało zamiar wyraźnego 
wyeksponowania Chrystusa i bezpośredniego zaanga-
żowania widza. Efekt ten często wzmacniano poprzez 
przyciemnienie tła lub otoczenia. Obrazy ukrzyżo-
wania mogą zawierać postacie Jana i Marii lub Marii 
Magdaleny i Marii, matki synów Zebedeusza. Jednak 
znikają z nich dynamiczne sceny z żołnierzami, anioła-
mi, a czasem dwoma złoczyńcami na krzyżu, podob-
nie jak czaszka i kości pod krzyżem oraz panorama 
Jerozolimy. Otoczenie jest teraz ciemniejsze i bardziej 
uroczyste, podkreśla żałobników i ofiarę Chrystusa.

Wersja tego tematu autorstwa Guido Reniego 
(1575–1642) z 1619 roku była ulubionym wzorem ko-
pistów 47. Sam Brun wykonał aż czternaście kopii tego 
dzieła, w tym obraz dla kościoła w Haltdalen [il. 11]. 
Ukrzyżowanie oddaje uroczysty i emocjonalny mo-
ment śmierci Jezusa. Patrzy on w niebo, a Jego jasno 
oświetlone ciało kontrastuje z ciemnym otoczeniem, 
symbolizując boską obecność pośród Jego cierpienia.

Chrystus Pocieszyciel i „Przyjdźcie wszyscy 
do mnie”

Zapotrzebowanie wiernych i duchownych na 
„godne” dekoracje ołtarza, które mogłyby zachęcać 
do pobożnego oddawania czci Bogu, zostały zaspoko-
jone dzięki przedstawieniom Chrystusa Pocieszyciela, 
czyli Christus Consolator, wzorowanym na figurze 
Chrystusa autorstwa Thorvaldsena. Styl i postawa 
uchwycone w rzeźbie zainspirowały artystów do two-
rzenia obrazów o tej tematyce.

W kościele w Rygge bogato rzeźbiony i koloro-
wy ołtarz z 1731 roku zdobił prezbiterium tej śre-
dniowiecznej świątyni. W 1873 roku wierni uznali  
że „nie sprzyja on tworzeniu atmosfery pobożności 

46   S. Christie, Den lutherske ikonografi i Norge inntil 1800, 
bn 1 og 2, Oslo 1973, s. 108. 

47   Obraz obecnie znajduje się w Galleria Estense w Modenie, 
we Włoszech.

The Crucifixion

Christ’s Crucifixion has been a dominant altar-
piece motif since the seventeenth century, often as 
the central subject in a tripartite composition, with 
the Last Supper below and the Resurrection above46. 
In the nineteenth century, these two ancillary motifs 
were dropped, and the Crucifixion stood alone. One 
possible explanation was a wish to concentrate exclu-
sively on Christ’s Passion, without the distraction of 
additional motifs. Jesus was depicted as a large fig-
ure in the foreground, frequently alone, underscor-
ing the intention that Christ should emerge clearly 
and engage the viewer directly. This effect was often 
further enhanced by darkening the background or 
surrounding environment. Images of the Crucifixion 
may include the figures of John and Mary, or Mary 
Magdalene and Mary, the mother of the sons of 
Zebedee. But the lively scene populated with sol-
diers, angels, and sometimes the two thieves on the 
cross disappears, as do the skull and bones beneath 

46   S. Christie, Den lutherske ikonografi i Norge inntil 1800, 
bn 1 og 2, Oslo 1973, p. 108.

11.	Kopia Christena Bruna, 1881, kościół w Haltdalen, fot. 
Kirkebyggdatabasen

11.	Christen Brun’s copy, 1881, Haltdalen Church, phot. 
Kirkebyggdatabasen

22



wśród wiernych” [il. 12], jak stwierdzono w piśmie 
skierowanym do rady miejskiej48. Pod przewodnic-
twem lokalnego właściciela ziemskiego (lensmanna) 
zebrano fundusze na zamówienie nowego ołtarza. 
Zadanie stworzenia bardziej sugestywnego wizerun-
ku Zbawiciela powierzono popularnemu artyście 
Christenowi Brunowi. Ołtarz (1874), w dużym stop-
niu inspirowany twórczością Thorvaldsena, przedsta-
wia Chrystusa ubranego w szatę i płaszcz, zbliżającego 
się do widza z wyciągniętymi rękami.

W 1875 roku Adolf Tidemand namalował ołtarz 
w kościele w Tyristrand. Ten prototyp również czerpał 
inspirację z rzeźby Chrystusa autorstwa Thorvaldsena, 
a być może nawet z obrazu Bruna w kościele w Rygge. 
Kiedy Tidemand otrzymał zlecenie, stworzył obraz 
Chrystus na chmurach lub Przyjdźcie wszyscy do mnie 
[il. 13], przedstawiający Chrystusa stojącego na chmu-

48   E. Andersen, Rygge kirkes interiør – fra kataolsk til luthersk 
kirkerom, w: Arvegull. Rygge kirke, red. B. Bandlien, Oslo 2019, s. 166. 
„Den nuværende Tavle, der ved de smagløst udskaarede Billeder 
ikke synes skikket til å oppfylde sin Hensigt, nemlig å virke til en 
andæktig Stemning hos de Kirkesøgende”.

the cross and the skyline of Jerusalem. Now the sur-
roundings are darker and more solemn, highlighting 
the mourners and Christ’s sacrifice. 

A 1619 version of the subject by Guido Reni 
(1575–1642) served as a favorite model47. Brun alone 
made fourteen copies of this work, including a paint-
ing for Haltdalen Church [fig. 11]. The Crucifixion 
captures the solemn and emotional moment of Jesus’ 
death. He gazes toward heaven, his brightly illuminat-
ed body in sharp contrast to the dark surroundings, 
symbolizing the divine presence amid his suffering.

Christus Consolator and “Come Unto Me”

The demand from congregations and the clergy 
for “dignified” altar decorations that could encourage 
pious worship was successfully met with representa-
tions of Christ the Comforter, or Christus Consolator, 
with Thorvaldsen’s Christ figure serving as a model. 
The style and attitude captured in the sculpture in-
spired artists producing paintings with this theme.

47   Today the painting is in Galleria Estense in Modena, Italy.

12. Fragment ołtarza (1731) w kościele w Rygge przedstawiający Ostatnią Wieczerzę – jako przykład, dlaczego wierni uznali rzeźby 
za pozbawione gustu, fot. Tone M. Olstad

12. Detail of the altarpiece (1731) in Rygge Church, depicting the Last Supper; an example of how the congregation found the fig-
ures tastelessly carved, phot. Tone M. Olstad

23



rze nad Ziemią, z ramionami wyciągniętymi w dół, 
na pozłacanym tle, nawiązującym do ikonicznej pra-
cy Thorvaldsena. Na obrazie Tidemanda Chrystus 
zwraca się bezpośrednio do widza, jakby osobiście 
zapraszając go do siebie. Interpretację tę wzmacnia 
umieszczenie dwóch wersetów biblijnych: „Przyjdźcie 
do Mnie wszyscy, którzy utrudzeni i obciążeni jeste-
ście, a Ja was pokrzepię” (Mt 11, 28) oraz „A oto Ja 
jestem z wami przez wszystkie dni, aż do skończe-
nia świata” (Mt 28, 20). Otwarta postawa Chrystusa 
miała zapewnić wiernym poczucie otuchy, bliskości 
i boskiej opieki.

Temat Chrystusa Pocieszyciela otoczonego przez 
cierpiących i uciśnionych jest dobrze znanym moty-
wem, pierwotnie namalowanym przez niderlandzko-
-francuskiego artystę Ary’ego Scheffera (1795–1858) 
w 1837 roku49. Tutaj Chrystus siedzi na chmurze, a wo-
kół niego gromadzą się chorzy i ubodzy. Zainspirowany 
dziełem Scheffera Johan Ludvig Losting (1810–
1876), płodny artysta, który w trakcie swojej karie-
ry namalował wiele ołtarzy, stworzył w 1868 roku 

49   https://collections.artsmia.org/art/104894/christus-con-
solator-ary-scheffer

In Rygge Church, a richly carved and colorful 
altarpiece from 1731 adorned the altar of this me-
dieval church. However, by 1873, the congregation 
deemed it unsuitable, considering it “inadequate for 
creating a devout atmosphere among worshippers,” 
[fig. 12] as stated in a letter to the municipal coun-
cil48. Under the leadership of the local fief-holder 
(lensmann), funds were raised to commission a new 
altarpiece. It fell to the popular artist Christen Brun 
to assume the task of creating a more evocative de-
piction of the Savior. The altarpiece (1874), highly 
inspired by Thorvaldsen, depicts Christ dressed in 
a robe and cloak, his hands outstretched, approach-
ing the viewer.

The following year, in 1875, Adolph Tidemand 
painted the altarpiece in Tyristrand Church. This 
altarpiece archetype also took inspiration from 
Thorvaldsen’s Christ sculpture, and possibly even 
Brun’s painting in Rygge Church. When Tidemand 
received the commission, he produced Christ on 
the Clouds or Come Unto Me [fig. 13], depicting 
Christ standing on a cloud atop the Earth, his arms 
outstretched downwards, set against a gilded back-
ground, thus echoing Thorvaldsen’s iconic work. In 
Tidemand’s painting, Christ addresses the viewer 
directly, as though extending a personal invitation 
to approach. This reading is reinforced by the in-
clusion of two Bible verses: “Come unto me, all ye 
that labor and are heavy laden, and I will give you 
rest” (Matthew 11:28) and “I am with you always, 
even unto the end of the world” (Matthew 28:20). 
Christ’s open stance of invitation was meant to pro-
vide a sense of comfort, accessibility, and divine as-
surance to the congregation. 

The theme of Christus Consolator surrounded 
by the afflicted and oppressed is a well-known mo-
tif originally painted by the Dutch French artist Ary 
Scheffer (1795–1858) in 183749. Here, Christ sits on 
a cloud, while the sick and impoverished encircle him. 
Inspired by Scheffer, Johan Ludvig Losting (1810–
1876), a prolific artist who painted numerous altar-
pieces during his career, made a version of Christ the 
Comforter for Tysnes Church in 1868 [fig. 14]50. The 
classicizing painting in the central panel of the Tysnes 
altarpiece depicts Christ standing on a podium within 
a rounded archway, an urban landscape and a bright 
sky in the background. He is flanked by a group of 

48   E. Andersen, Rygge kirkes interiør – fra kataolsk til luthersk 
kirkerom, in: Arvegull. Rygge kirke, ed. B. Bandlien, Oslo 2019, p. 
166. “Den nuværende Tavle, der ved de smagløst udskaarede Billeder 
ikke synes skikket til å oppfylde sin Hensigt, nemlig å virke til en 
andæktig Stemning hos de Kirkesøgende”.

49   https://collections.artsmia.org/art/104894/christus-con-
solator-ary-scheffer

50   A. Dreyer, “En af disse saare nyttige mænd . . .”: Kunstmaler 
Johan Ludvig Losting 1810–1876, Bergen 1982, p. 120.

13.	Ołtarz Adolfa Tidemanda, 1875, w kościele w Tyristrand, 
fot. I. Mågerøy, Riksantikvaren

13.	Adolph Tidemand’s altarpiece, 1875, in Tyristrand Church, 
phot. I. Mågerøy, Riksantikvaren

24



wersję Chrystusa Pocieszyciela dla kościoła w Tysnes 
[il. 14]50. Klasycyzujący obraz w centralnym pane-
lu ołtarza w Tysnes przedstawia Chrystusa stojące-
go na podeście pod półokrągłym łukiem, z miejskim 
krajobrazem i jasnym niebem w tle. Otacza go gru-
pa chorych i potrzebujących osób, które błagają Go 
o pomoc. Pod centralnym panelem znajduje się na-
pis gotycką czcionką, cytujący znany wers z Ewangelii 
św. Mateusza (Mt 11, 28).

W Skandynawii najczęściej reprodukowana wer-
sja oparta jest na cenionym dziele duńskiego mala-
rza Carla Blocha Przyjdźcie wszyscy do mnie z 1875 
roku, stworzonym dla kościoła w Hörup w Danii. Na 
tym obrazie Chrystus stoi z ramionami wyciągnięty-
mi na wysokość barków, spoglądając bezpośrednio na 
widza51. Starszy mężczyzna opiera się o niego, pod-
czas gdy inny cierpiący mężczyzna chwyta go za sza-
tę. W tle kilka kobiet prosi o pomoc i pocieszenie. 
Bloch (1834–1890) był najbardziej znanym duńskim 

50   A. Dreyer, “En af disse saare nyttige mænd . . .”: Kunstmaler 
Johan Ludvig Losting 1810–1876, Bergen 1982, s. 120.

51   C. Tybjerg, Levende malerier. Carl Blochs billeder og fil-
men, w: Carl Bloch Forført, ed. C. Høgsbro Østergaard, Holland 
2023, s. 144–145.

sick and needy individuals in supplication. Below the 
central panel, an inscription in Gothic script quotes 
the usual verse from Matthew 11:28.

In Scandinavia, the version most widely repro-
duced is based on esteemed Danish painter Carl Bloch’s 
Come to Me, from 1875, created for Hörup Church, 
in Denmark. In this depiction, Christ stands with out-
stretched arms at shoulder height, looking directly at 
the viewer51. An elderly man leans against him, while 
another suffering man grasps his robe. In the back-
ground, several women appeal for help and comfort. 
Bloch (1834–1890) was the most renowned Danish 
painter of his time, and exerted a significant influ-
ence on ecclesiastical art, particularly with his eight 
altarpieces painted in the 1870s and 1880s52. These 
works were reproduced in over a hundred church-
es in Denmark, and several copies of them are also 
found in Norway and Sweden. One example is in 
Austevoll Church, where the altarpiece features the 

51   C. Tybjerg, Levende malerier. Carl Blochs billeder og fil-
men, in: Carl Bloch Forført, ed. C. Høgsbro Østergaard, Holland 
2023, pp. 144–145.

52   D. Burmesiter, Din personlige Jesus. Carl Blochs religiøse 
billeder, w: Carl Bloch Forført, ed. C. Høgsbro Østergaard, Holland 
2023, p. 124.

14.	Ołtarz Johana Ludviga Lostinga, 1868, w kościele w Tysnes, fot. Kirkebyggdatabasen

14.	Johan Ludvig Losting’s altarpiece, 1868, in Tysnes Church, phot. Kirkebyggdatabasen

25



malarzem swoich czasów i wywarł znaczący wpływ 
na narodową sztukę sakralną, zwłaszcza dzięki ośmiu 
ołtarzom namalowanym w latach siedemdziesiątych 
i osiemdziesiątych XIX wieku52. Prace te zostały powie-
lone w ponad stu kościołach w Danii, a kilka ich kopii 
znajduje się również w Norwegii i Szwecji. Jednym 
z przykładów jest kościół w Austevoll, gdzie na ołtarzu 
znajduje się obraz Chrystus Pocieszyciel z 1891 roku; 
w prawym dolnym rogu widnieje podpis: „C. Brun 
według C. Blocha” [il. 15]. Malowidło przedstawia 
postacie zmęczone i uciskane, co dodatkowo podkre-
śla przesłanie pocieszenia i odkupienia.

Inną odmianę tego motywu zaproponowała Asta 
Nørregaard (1853–1933), jedna z pierwszych kobiet, 
które otrzymały zlecenie wykonania ołtarza do nowego 
kościoła w Gjøvik w 1881 roku [il. 16]53. Ołtarz był 
dziełem wykonanym na zamówienie, sfinansowanym 
z prywatnej darowizny państwa Hoff. Po obejrzeniu 
obrazu Nørregaard L’attente de Christ w Towarzystwie 
Sztuk Pięknych w Christianii w 1881 roku Julie Hoff 
powierzyła młodej malarce zadanie stworzenia ołtarza 
o tej samej tematyce do nowego kościoła w Gjøvik54. 
Nørregaard namalowała ten motyw w Paryżu w la-
tach 1882–1883, co widać na jej słynnym obrazie 
I atelieret, W pracowni (1883)55. Na ołtarzu Chrystus 
stoi pośrodku w długiej, powiewającej białej szacie, 
z lekko wyciągniętymi w kierunku widza ramionami, 
spoglądając w dół na Marię Magdalenę, która klęczy 
u jego stóp w prawym dolnym rogu obrazu. Po obu 
stronach Chrystusa zgromadzone są osoby w różnym 
wieku szukające ukojenia i nadziei w chwili smutku 
i cierpienia. Kiedy wierni w Norwegii zobaczyli ob-
raz, zaniepokoiło ich, że postać Jezusa była tej samej 
wielkości co pozostałe postacie na obrazie; ponadto 
nie podobało im się, że Maria Magdalena pokazuje 
zbyt wiele obnażonego ciała56. W odpowiedzi na kry-
tykę Nørregaard wprowadziła pewne zmiany, powięk-
szając postać Jezusa poprzez przesunięcie jej bardziej 
do przodu; postać Marii Magdaleny pozostała jed-
nak niezmieniona57. Nørregaard chciała umieścić na 
predelli odwołanie do Izajasza (Iz 61, 1): „… posłał 
mnie, abym opatrzył tych, których serca są skruszo-
ne, abym ogłosił jeńcom wyzwolenie, a ślepym przej-
rzenie”. Jednak ostatecznie przeważyła wola parafian, 
którzy preferowali dobrze znany napis z Ewangelii 
św. Mateusza (Mt 11, 28) – „Przyjdźcie do Mnie 

52   D. Burmesiter, Din personlige Jesus. Carl Blochs religiøse 
billeder, w: Carl Bloch Forført, ed. C. Høgsbro Østergaard, Holland 
2023, s. 124.

53   A. Wickstrøm, Asta Nørregaard: en livshistorie, Oslo 2011, 
s. 66.

54   Ibidem, s. 68.
55   C. Rech, Revisiting Asta Nørregaard in the Studio, “Kunst 

og kultur”, 2018, s. 51.
56   Wickstrøm 2011, jak przyp. 53, s. 70–71.
57   Ibidem, s. 70–71.

painting Christus Consolator from 1891; it is signed 
in the lower right corner: “C. Brun after C. Bloch” 
[fig. 15]. The image includes figures representing the 
weary and downtrodden, further emphasizing its mes-
sage of solace and redemption.

Another variation of the motif came from Asta 
Nørregaard (1853–1933), one of the first women 
to receive a commission for an altarpiece in a new 
church, Gjøvik Church, in 1881 [fig. 16]53. The al-
tarpiece was a commissioned work, funded through 
a private donation from Julie Hoff and her husband. 
Having seen Nørregaard’s painting L’attente de Christ 
at the Christiania Art Society in 1881, Julie Hoff 
entrusted the young painter with the task of cre-
ating an altarpiece on the same theme for the new 
Gjøvik Church54. Nørregaard painted the motif in 
Paris between 1882 and 1883, as seen in her famous 
painting I atelieret, In the Studio (1983)55.

In the altarpiece Christ stands in the center of 
the work in a long, flowing white robe, his foreshort-
ened arms slightly outstretched toward the viewer as 
he gazes down at Mary Magdalene, who kneels at 
his feet in the lower right corner of the work. On 
either side of Christ, individuals of different ages are 
gathered, seeking solace and hope in their moment 
of grief and distress.

When the congregants back in Norway saw the 
painting, it troubled them that the figure of Jesus was 
of the same scale as the others in the scene; further-
more, they objected to the amount of flesh exposed 
on Mary Magdalene56. In response to the criticism, 
Nørregaard made some adjustments, enlarging Jesus 
by positioning him further forward; Mary Magdalene, 
however, remained unchanged57.

Nørregaard wanted to include a reference to Isaiah 
61:1 on the predella: “...He has sent me to bind 
up the brokenhearted, to proclaim freedom for the 
captives and release from darkness for the prison-
ers.” However, the congregation’s preference for the 
familiar inscription from Matthew 11:28 – “Come 
unto me, all ye that labor and are heavy laden, and 
I will give you rest” – ultimately won out.

The Baptism of Christ 

Prior to the nineteenth century, the Baptism of 
Christ was an uncommon motif for altarpieces58. 

53   Wichstrøm, Asta Nørregaard: en livshistorie, Oslo 2011, p. 66.
54   Ibidem, p. 68.
55   C. Rech, Revisiting Asta Nørregaard in the Studio, “Kunst 

og kultur”, 2018, p. 51.
56   Wichstrøm 2011, as a footnote 53, pp. 70–71.
57   Ibidem, pp. 70–71.
58   The motif appeared in murals, baptismal fonts, and in 

paintings hung on walls behind the baptismal font, or as votive 
paintings.

26



wszyscy, którzy utrudzeni i obciążeni jesteście, a Ja 
was pokrzepię”.

Chrzest Chrystusa

Przed XIX wiekiem chrzest Chrystusa był rzad-
kim motywem w obrazach ołtarzowych58. Jednak 
obraz Tidemanda dla kościoła Trójcy Świętej (Tre-
foldighetskirken) w Christianii (Oslo) z 1867 roku za-
początkował modę na ołtarze o tej tematyce. Norweskie 
Towarzystwo Sztuki (Kunstforeningen) ułatwiło re-
alizację tego zamówienia, rekomendując Tidemanda 
jako wybitnego artystę i argumentując, że w swoich 
„znanych dziełach wielokrotnie pokazał nam głębię 
uczuć i duchowości”59. Członkowie stowarzyszenia 
podkreślili znaczenie tego dzieła jako „godnego ołta-
rza” oraz „mile widzianego i ważnego dzieła sztuki”60.

58   Motyw ten pojawiał się na freskach, chrzcielnicach oraz 
na obrazach wiszących na ścianach za chrzcielnicą lub w obrazach 
wotywnych.

59   Uberg 2002, jak przyp. 2, s. 72.
60   Ibidem, s. 72.

However, Tidemand’s painting for Trinity Church 
(Trefoldighetskirken) in Christiania (Oslo) in 1867 
spurred a wave of Baptism altarpieces. The Norwegian 
Art Society (Kunstforeningen) facilitated the com-
mission, recommending Tidemand as a master artist, 
arguing that in his “well-known portrayals [he] has re-
peatedly shown us depth of feeling and spirituality”59. 
Members of the society emphasized the importance 
of the work being a “worthy altarpiece” and a “wel-
comed and significant piece of art”60.

Tidemand accepted the task and selected the 
Baptism of Christ as the subject [fig. 17]. Although 
the choice of motif initially met with some resist-
ance, Tidemand ultimately prevailed and executed 
the work as he envisioned. The painting encapsulated 
Tidemand’s mastery of emotional and spiritual ex-
pression, aligning with the Norwegian Art Society’s 
description of him as an artist adept at capturing 
“depth of feeling and inner life”61.

59   Uberg 2002, as footnote 2, p. 72.
60   Ibidem, p. 72.
61   Ibidem, p. 72.

15.	Kopia dzieła Blocha autorstwa Christena Bruna, 1891, ko-
ściół w Austevoll, fot. Kirkebyggdatabasen

15.	Christen Brun’s copy, 1891, of Bloch’s work, in Austevoll 
Church, phot. Kirkebyggdatabasen

16.	Ołtarz Asty Nørregaard, 1883, w kościele w Gjøvik, fot. 
Kirkebyggdatabasen

16.	Asta Nørregaard’s altarpiece, 1883, in Gjøvik Church, 
phot. Kirkebyggdatabasen

27



Tidemand przyjął zlecenie i wybrał jako temat 
obrazu Chrzest Chrystusa [il. 17]. Chociaż wybór 
tematu spotkał się początkowo z pewnym oporem, 
Tidemand ostatecznie przeforsował swoją wizję i wy-
konał dzieło zgodnie z własną koncepcją. Obraz ten 
stanowił kwintesencję mistrzostwa Tidemanda w wy-
rażaniu emocji i duchowości, co pokrywało się z opi-
sem Norweskiego Towarzystwa Sztuki, które określało 
go jako artystę biegłego w oddawaniu „głębi uczuć 
i życia wewnętrznego”61.

Dzieło przedstawia Chrystusa o długich, ciem-
nych włosach i idealnym wyglądzie, przypominającym 
słynną rzeźbę Thorvaldsena, o której mowa powyżej. 
Stoi on z rękami skrzyżowanymi na nagiej klatce pier-
siowej, z pochyloną głową, podczas gdy Jan chrzci go 
wodą z muszli św. Jakuba. Nad dwoma mężczyznami 
unosi się gołąb Ducha Świętego, a na Jezusa spływa 
światło. Zanim ołtarz Tidemanda został zainstalowany 
w kościele Trójcy Świętej, młody norweski artysta Karl 
Julius Lorck (1829–1882) skopiował dzieło podczas 
pobytu w Düsseldorfie dla kościoła Horten położo-
nego na zachodnim brzegu fiordu Oslo w Norwegii62.

Los dziewiętnastowiecznych ołtarzy

W XIX wieku ołtarze stały się inspiracjami bar-
dziej osobistej refleksji i głębokiego doświadczenia 
duchowego, wywołując u widza emocjonalną reak-
cję, która mogła ułatwić kontemplację własnego życia 
– własnej wiary i pobożności – oraz pogłębić relację 
z Chrystusem63. Ulubione motywy skupiały się na 
historii zbawienia, mocno zakorzenionej w tekstach 
biblijnych, ze szczególnym uwzględnieniem cierpienia 
i zmartwychwstania Jezusa. Motywy te były szeroko 
rozpowszechnione i często opierały się na dziełach 
wcześniejszych mistrzów lub współczesnych artystów 
skandynawskich, zwłaszcza tych należących do szko-
ły düsseldorfskiej.

Ten emocjonalny przekaz stał się siłą tych dzieł, ale 
także przedmiotem krytyki w XX wieku, kiedy to były 
one dyskredytowane za nadmierny sentymentalizm 

61   Ibidem, s. 72.
62   J. Askeland, 1991, jak przyp. 42, s. 310.
63   D. Burmeister, M. W. Jürgensen, Omvendelsens billeder 

– om Anton Dorphs altertavler, ”Nationalmuseets arbejdsmark” 
2015, s. 242.

The work presents Christ with long, dark hair and 
an idealized appearance, reminiscent of Thor-valdsen’s 
previously discussed renowned sculpture. He stands 
with his hands crossed over his bare chest, his head 
bowed, as John baptizes him with water from a scal-
lop shell. Above the two men hovers the dove of the 
Holy Spirit, and a light radiates down upon Jesus.

Before Tidemand’s altarpiece was installed in 
Trinity Church, the young Norwegian artist Karl 
Julius Lorck (1829–1882) copied the work while in 
Düsseldorf, for Horten Church, located on the west-
ern shore of the Oslo Fjord, Norway62.

The Fate of the Nineteenth-Century 
Altarpieces

During the nineteenth century, altarpieces be-
came instruments for a more personal reflection and 
profound spiritual experience, engendering an emo-
tional response in the viewer that could facilitate con-
templation on one’s life – one’s faith and piety – and 
a relationship with Christ63. Favorite themes centered 
on the history of salvation, firmly rooted in bibli-
cal texts, with a particular focus on Jesus’ suffering 

62   Askeland 1991, as footnote 42, p. 310.
63   D. Burmeister, M. W. Jürgensen, Omvendelsens billeder – 

om Anton Dorphs altertavler, ”Nationalmuseets arbejdsmark” 2015,  
pp. 230–243.

17.	Ołtarz Adolpha Tidemanda, 1867, kościół Trójcy Świętej 
(Trefoldighetskirken) w Christianii (Oslo), fot. H. S. Eilertsen, 
Riksantikvaren

17.	Adolph Tidemand’s altarpiece, 1867, in Trinity Church 
(Trefoldighetskirken) in Christiania (Oslo), phot. H. S. Eilert-
sen, Riksantikvaren

28



i teatralną bezpośredniość. Coraz częściej spotykały się 
ze sceptycyzmem i pogardą ze strony wielu architek-
tów kościelnych, historyków sztuki i antykwariuszy. 
Krytycy tamtych czasów dążyli do usunięcia z wnętrz 
kościelnych elementów, które Harry Fett, general-
ny konserwator zabytków, nazwał „bejcowanym na 
brązowo neogotykiem” (den brunbeisdede nygotikk), 
oraz ołtarzy, które odrzucał jako „anemiczne, maso-
wo produkowane bibeloty” (blodfattig dusinkram)64. 
W rezultacie w XX wieku z kościołów usunięto więk-
szość neogotyckich ozdób. Kiedy w 1924 roku pro-
boszcz Devold przybył do kościoła w Vinger, uznał, 
że wnętrze jest zimne i pozbawione atmosfery. Jako 
priorytet postawił sobie wymianę ołtarza Bruna z 1859 
roku z przedstawieniem Chrystusa w Ogrójcu, który 
Devold szyderczo nazwał „czekoladą z Düsseldorfu”65. 
Na strychu kościoła odkrył średniowieczny krucy-
fiks, który umieścił na ołtarzu, aby stworzyć atmos-
ferę, którą uważał za bardziej odpowiednią. To tylko 
jeden z wielu przykładów, a podczas licznych reno-
wacji na początku XX wieku głównym celem pozo-
stawało przywrócenie historycznego wystroju wnętrz 
i wyeksponowanie starszych dzieł sztuki. Sami wierni 
często pragnęli tych zmian, motywowani częściowo 
niezadowoleniem z osiemnastowiecznych realizacji 
ołtarzowych i chęcią przywrócenia starszych i bardziej 
unikalnych malowideł. Doprowadziło to do usunięcia 
dziewiętnastowiecznych obrazów z ołtarzy kościelnych 
i przeniesienia ich do innych części kościoła, do ka-
plic lub przechowywania na strychach. Nawet w ko-
ściołach, w których malowidła ołtarzowe stanowiły 
integralną część wystroju wnętrza, instalowano nowe 
elementy wyposażenia ołtarza.

Elisabeth Andersen
Norwegian Institute for Cultural  

Heritage Research, Oslo
e-mail: ea@niku.no

Bibliografia

Aavitsland K.B., Harry Fett, Historien er lengst, Polen 2014.
Amundsen A.B., Reforming Religious Material Landscapes in 

Nineteenth-Century Scandinavia, w: Material Change: 
The Impact of Reform and Modernity on Material Religion 
in North-West Europe, 1780–1920, red. J. De Maeyer, 
P.J. Margry, Leuven 2021, s. 184–211.

Andersen E., Rygge kirkes interiør – fra kataolsk til luthersk 
kirkerom, w: Arvegull. Rygge kirke, ed. B. Bandlien, Oslo 
2019, s. 156–169.

64   K. B. Aavitsland, Harry Fett, Historien er lengst, Polen 
2014, s. 422.

65   Uberg 2002, jak przyp. 2, s. 31.

and resurrection. These motifs were widely dissemi-
nated and often based on works by earlier masters 
or contemporary Scandinavian artists, particularly 
those within the Düsseldorf School. 

This emotional appeal became the strength of 
these works but also a point of criticism in the twen-
tieth century, when they were disparaged for being 
overly sentimental and for their theatrical directness. 
They increasingly met with skepticism and disdain 
among several church architects, art historians, and 
antiquarians. Critics of the time, such as Harry Fett, 
the national antiquarian, sought to remove elements 
within the church he labeled as “brown-stained neo-
Gothic” (den brunbeisdede nygotikk) and the altarpiec-
es he dismissed as “bloodless mass-produced trinkets” 
(blodfattig dusinkram)64. Consequently, much of the 
neo-Gothic ornamentation was stripped from churches 
in the 1900s. When parish priest Devold arrived at 
Vinger Church in 1924, he found the church interi-
or cold and devoid of atmosphere. As his first prior-
ity he set out to replace the Brun altarpiece of 1859, 
a depiction of Christ in Gethsemane that Devold de-
risively referred to as “Düsseldorf chocolate”65. In the 
church’s attic, he discovered a medieval crucifix, which 
he placed on the altar to create what he considered 
a more appropriate atmosphere. This is just one of 
many examples, and throughout the numerous res-
torations of the early twentieth century, the reclama-
tion of historical interiors and older artworks remained 
central. Congregants themselves often desired these 
changes, motivated in part by dissatisfaction with the 
eighteenth-century altarpieces, and the wish to re-
claim their older and more unique altarpieces. This 
led to the removal of nineteenth-century altarpieces 
from church altars, to be relocated to other parts of 
the church, stored in attics, or moved to chapels. Even 
in churches where the altarpieces were integral to the 
interior design, new altar furnishings took their place.

Elisabeth Andersen
The Norwegian Institute for Cultural 

Heritage Research, Oslo
e-mail: ea@niku.no

Translated by Monika Mazurek

Bibliography

Aavitsland K.B., Harry Fett, Historien er lengst, Polen 2014.
Amundsen A.B., Reforming Religious Material Landscapes in 

Nineteenth-Century Scandinavia, in: Material Change: 

64   K.B. Aavitsland, Harry Fett, Historien er lengst, Polen 2014,  
p. 422.

65   Uberg 2002, as footnote 2, p. 31.

29



Askeland J., Adolph Tidemand og hans tid, Oslo 1991.
Bjerkek O.P., Vestre Aker kirke 1855–2005: et bidrag til kir-

kens jubileumsskrift 2005: Christen Brun: “Christi opstan-
delse”, Oslo 2005.

Burmesiter D., Din personlige Jesus. Carl Blochs religiøse bill-
eder, w: Carl Bloch Forført, ed. C. Høgsbro Østergaard, 
Holland 2023, s. 119–139.

Burmeiseter D., The Face of Salvation in Early Ninteeenth-
Century Danish Altarpainting, w: Tracing the Jerusalem 
Code, vol 3: The Promise Land. Christian Cultures in 
Modern Scandinavia (ca 1750-ca 1920), red. R. Johnsrud 
Zorgati, A. Bohlin, Berlin 2021, s. 224–244.

Burmeister D., Jürgensen M.W., Omvendelsens billeder – 
om Anton Dorphs altertavler, ”Nationalmuseets arbejd-
smark” 2015, s. 230–243.

Christie H. and S., Norges Kirke, Buskerud bd. 2, Oslo 1986.
Christie H. and S., Norges kirke Østfold bd.1 og 2, Oslo 1959.
Christie S., Den lutherske ikonografi i Norge inntil 1800, bn 

1 og 2, Oslo, 1973.
Dietrichson L., Norges kunsthistorie i det attende århundre, 

Oslo 1991.
Dreyer A., “En af disse saare nyttige mænd . . .”: Kunstmaler 

Johan Ludvig Losting 1810–1876, Bergen 1982.
Eldal J.C., The Lutheran State Churches of Denmark, Norway 

and Sweden and Emerging Minorities, w: Material Change: 
The Impact of Reform and Modernity on Material Religion 
in North-West Europe, 1780–1920, eds. J. De Maeyer,  
J. Margry, Leuven 2021, s. 298–315.

Eldal J.C., Brytning, påvirkning, endring: Høy- og lavkirkelig 
materiell kultur på 1800- og tidlig 1900-tallet, “Fortids-
minneforeningens årbok” 2020, s. 83–111.

Eldal J.C., Kirker i Norge bd. 3 Med historiske forbilder 
1800-tallet, Oslo 2002. 

Eriksen H., Vinger kirke 1699–1999: fra garnisonkirke til 
soknekirke: kirke i 300 år – menighet i 900 år, Otta 1999.

Floryan M., Kristus. Thorvaldsens statue i Vor Frue Kirke, 
Århus 2020.

Jonsson H.B., Bild och fromhetsliv i 1800-talets Sverige, 
Uppsala 1994.

Kielland T.B., Stavanger domkirke: en historisk-arkeologisk 
utredning, Stavanger 1933.

Kokkin J., Mathias Skeibrok: mytologi og realisme, Vanse 2012.
Klev T. F., Adolph Tidemand: 1814–1876: at fastholde, hvad 

endnu bestaar, Oslo 2019.
Lysaker T., Høyalteret i Nidarosdomen, Trondheim 1996.
St. Petri menighet, St. Petri menighet gjennom 100 år 1861–

1961, Oslo 1961.
Maglmanger M., Mellom eksistens og folkeleg kultur. Adolph 

Tidemand (1814–1876), Bergen 2007.
Mitchell B.R., International Historical Statistics. Europe 1750–

2000, Basingstoke, 2003.
Rech C., Revisiting Asta Nørregaard in the Studio, “Kunst og 

kultur”, 2018, s. 49–67. 
Stang M. C., Kirkekunst i Norge etter 1814, w: Vor kristne 

og humanistiske arv – betraktninger ved 200-årsjubileet 

The Impact of Reform and Modernity on Material Religion 
in North-West Europe, 1780–1920, eds. J. De Maeyer, 
P.J. Margry, Leuven 2021, pp. 184–211.

Andersen E., Rygge kirkes interiør – fra kataolsk til luthersk 
kirkerom, in: Arvegull. Rygge kirke, ed. B. Bandlien, 
Oslo 2019, pp. 156–169.

Askeland J., Adolph Tidemand og hans tid, Oslo 1991.
Bjerkek O.P., Vestre Aker kirke 1855–2005: et bidrag til 

kirkens jubileumsskrift 2005: Christen Brun: “Christi 
opstandelse”, Oslo 2005.

Burmeister D., Din personlige Jesus. Carl Blochs religiøse billed-
er, in: Carl Bloch Forført, ed. C. Høgsbro Østergaard, 
Holland 2023, pp. 119–139.

Burmeister D., The Face of Salvation in Early Nineteenth-
Century Danish Altar painting, in: Tracing the Jerusalem 
Code, vol 3: The Promised Land. Christian Cultures in 
Modern Scandinavia (ca 1750-ca 1920), eds. R. Johnsrud 
Zorgati, A. Bohlin, Berlin 2021, pp. 224–244.

Burmeister D., Jürgensen M.W., Omvendelsens billeder – 
om Anton Dorphs altertavler, ”Nationalmuseets arbe-
jdsmark” 2015, pp. 230–243.

Christie H. and S., Norges Kirke, Buskerud bd. 2, Oslo 1986.
Christie H. and S., Norges kirke Østfold bd.1 og 2, Oslo 1959.
Christie S., Den lutherske ikonografi i Norge inntil 1800, bn 

1 og 2, Oslo, 1973.
Dietrichson L., Norges kunsthistorie i det attende århundre, 

Oslo 1991.
Dreyer A., “En af disse saare nyttige mænd . . .”: Kunstmaler 

Johan Ludvig Losting 1810–1876, Bergen 1982.
Eldal J.C., The Lutheran State Churches of Denmark, Norway 

and Sweden and Emerging Minorities, in: Material Change: 
The Impact of Reform and Modernity on Material Religion 
in North-West Europe, 1780–1920, eds. J. De Maeyer,  
J. Margry, Leuven 2021, pp. 298–315.

Eldal J.C., Brytning, påvirkning, endring: Høy- og lavkir-
kelig materiell kultur på 1800- og tidlig 1900-tallet, 
“Fortidsminneforeningens årbok” 2020, pp. 83–111.

Eldal J.C., Kirker i Norge bd. 3 Med historiske forbilder 
1800-tallet, Oslo 2002. 

Eriksen H., Vinger kirke 1699–1999: fra garnisonkirke til 
soknekirke: kirke i 300 år – menighet i 900 år, Otta 1999.

Floryan M., Kristus. Thorvaldsens statue i Vor Frue Kirke, 
Århus 2020

Jonsson H.B., Bild och fromhetsliv i 1800-talets Sverige, 
Uppsala 1994.

Kielland T.B., Stavanger domkirke: en historisk-arkeologisk 
utredning, Stavanger 1933.

Kokkin J., Mathias Skeibrok: mytologi og realisme, Vanse 2012.
Klev T.F., Adolph Tidemand: 1814–1876: at fastholde, hvad 

endnu bestaar, Oslo 2019.
Lysaker T., Høyalteret i Nidarosdomen, Trondheim 1996.
St. Petri menighet, St. Petri menighet gjennom 100 år 1861–

1961, Oslo 1961.
Malmanger M., Mellom eksistens og folkeleg kultur. Adolph 

Tidemand (1814–1876), Bergen 2007.

30



for Grunnloven, red. Ø. Ekroll, S. Hjorth, E. Vegge, 
Trondheim 2014, s. 340–367. 

Tybjerg C., Levende malerier. Carl Blochs billeder og filmen, w: 
Carl Bloch Forført, ed. C. Høgsbro Østergaard, Holland 
2023, s. 139–153.

Uberg U., Jesus det eneste. Christen Brun og alterbildene i tid 
og rom 1856–1906, Oslo 2002. 

Volan M., For kirke i gammel og ny tid: dagens kirke 150 år: 
1846–1996, Steinkjer 1996.

Wickstrøm A., Asta Nørregaard: en livshistorie, Oslo 2011.
Øverland O., Våre Altertavler, Oslo 1995.

Mitchell B.R., International Historical Statistics. Europe 1750–
2000, Basingstoke, 2003.

Rech C., Revisiting Asta Nørregaard in the Studio, “Kunst 
og kultur”, 2018, pp. 49–67. 

Stang M.C., Kirkekunst i Norge etter 1814, in: Vor kristne 
og humanistiske arv – betraktninger ved 200-årsjubileet 
for Grunnloven, eds. Ø.Ekroll, S. Hjorth, E. Vegge, 
Trondheim 2014, pp. 340–367. 

Tybjerg C., Levende malerier. Carl Blochs billeder og filmen, in: 
Carl Bloch Forført, ed. C. Høgsbro Østergaard, Holland 
2023, pp. 139–153.

Uberg U., Jesus det eneste. Christen Brun og alterbildene i tid 
og rom 1856–1906, Oslo 2002. 

Volan M., For kirke i gammel og ny tid: dagens kirke 150 år: 
1846–1996, Steinkjer 1996.

Wichstrøm A., Asta Nørregaard: en livshistorie, Oslo 2011.
Øverland O., Våre Altertavler, Oslo 1995.

Sacrum et Decorum 18, 2025, 
ISSN: 1689-5010, e-ISSN 2720-524X
© Author, Creative Commons BY 4.0

31



Aleš Filip
Masaryk University in Brno, Czech Republic
ORCID: 0009-0009-3809-7390

Trzy czeskie szkoły sztuki sakralnej 
w epoce fin de siècle'u

DOI:10.15584/setde.2025.18.2 

Abstrakt
Artykuł poświęcony jest katolickiej sakralnej sztuce wizualnej 

w krajach Korony Czeskiej w latach 1880–1914, rozwijanej w ra-

mach trzech różnych typów szkół artystycznych. Najbardziej 

wpływowym nurtem sztuki chrześcijańskiej w dziewiętnasto-

wiecznej Europie Środkowej był nazarenizm. W jego duchu 

kształcił František Sequens, prowadzący specjalistyczną pra-

cownię w Akademii Sztuk Pięknych w Pradze pod nazwą Szkoła 

Malarstwa Religijnego i Historycznego (1880–1896). 

Do impulsów płynących z nazarenizmu częściowo nawiązy-

wała Beurońska Szkoła Sztuki Sakralnej, funkcjonująca w ramach 

beurońskiej kongregacji Zakonu św. Benedykta. Po wygnaniu 

z Niemiec, w latach 1880–1886 główną siedzibą kongregacji 

był klasztor na Slovanech w Pradze. Radykalna koncepcja hie-

ratycznej sztuki jej założyciela – Desideria Petera Lenza – za-

zwyczaj nie była akceptowana; istotnym wyjątkiem była deko-

racja kościoła św. Gabriela na Smíchovie w Pradze (1889–1899). 

Szkołę Lenza ukończyło także kilku czeskich uczniów, którzy 

kontynuowali jej tradycję jeszcze w latach 20. i 30. XX wieku. 

Własną szkołę artystyczną – funkcjonującą niespełna dekadę 

od roku 1899 – założył również František Bílek, wybitny rzeź-

biarz i uniwersalny twórca czeskiej secesji.

Wszystkie trzy szkoły deklarowały przywiązanie do ideali-

stycznej koncepcji sztuki, jednak różniły się podejściem twór-

czym do rozmaitych aspektów religijnego doświadczenia: od 

idealizowanej narracji historycznej, przez adoracyjne wywyż-

szenie świętości, po symboliczną ewokację wizji mistycznych.

Słowa kluczowe: sakralna sztuka wizualna, synkretyzm religij-

ny, idealistyczna koncepcja sztuki, Szkoła Malarstwa Religijnego 

i Historycznego przy Akademii Sztuk Pięknych w Pradze, František 

Sequens, Beurońska Szkoła Sztuki Sakralnej, Desiderius Peter Lenz, 

Pantaleon Jaroslav Major, František Bílek, Viktor Foerster

Tematyka sztuki sakralnej, liturgicznej, religijnej, 
kościelnej, chrześcijańskiej czy katolickiej XIX i XX 
wieku przez długi czas pozostawała w Czechach zanie-
dbana. Podczas gdy w części Europy Środkowej, któ-
ra nie należała do bloku wschodniego, systematyczne 
badania w tym zakresie prowadzono już w latach 70. 

Aleš Filip
Masaryk University, Brno, Czech Republic
ORCID: 0009-0009-3809-7390

Three Czech schools of sacred art 
in the period of fin de siècle

Abstract
This article is devoted to Catholic sacred visual art in the lands 

of the Bohemian Crown between 1880 and 1914, developed 

in three different types of art schools. The most influential 

trend in Christian art in nineteenth-century Central Europe 

was Nazarenism. Education according to its rules was conduc-

ted by František Sequens, who ran a specialised studio at the 

Academy of Fine Arts in Prague, called the “School of Religious 

and Historical Painting” (1880–1896).

The Beuron School of Sacred Art, operating within the 

Beuron Congregation of the Order of St Benedict, drew partly on 

the impulses of Nazarenism. After their exile from Germany, the 

congregation found their main home at the Emmaus Monastery 

Na Slovanech in Prague from 1880 to 1886. The radical con-

cept of hieratic art of its founder, Desiderius Peter Lenz, was 

not widely accepted, with a significant exception constituted 

by the decoration of St Gabriel’s Church in Smíchov, Prague 

(1889–1899). Lenz’s school was also completed by several Czech 

students, who continued its tradition well into the 1920s and 

1930s. František Bílek, an outstanding sculptor and universal 

creator of Czech Art Nouveau, also founded his own art school, 

which operated for almost a decade from 1899.

All three schools declared their commitment to an ide-

alistic concept of art, but differed in their creative approach to 

various aspects of religious experience: from idealised histori-

cal narrative, through adorational exaltation of the sacred, to 

symbolic evocation of mystical visions.

Keywords: sacred visual art, religious syncretism, idealistic con-

cept of art, School of Religious and Historical Painting at the 

Academy of Fine Arts in Prague, František Sequens, Beuron 

School of Sacred Art, Desiderius Peter Lenz, Pantaleon Jaroslav 

Major, František Bílek, Viktor Foerster

The topic of sacred, liturgical, religious, ecclesias-
tical, Christian, and Catholic art of the 19th and 20th 
centuries remained neglected in the Czech Republic 
for a long time. While in the part of Central Europe 
that did not belong to the Eastern Bloc systematic 
research in this field was conducted as early as the 

32

http://dx.doi.org/10.15584/setde.2025.18.2


i 80. XX wieku, w Republice Czeskiej rozpoczęto je 
dopiero około roku 20001. Owocem tych starań była 
wystawa z towarzyszącą jej publikacją Z niepokojem 
do Boga (Neklidem k Bohu), wydaną na przełomie 
lat 2006–2007. W niniejszym artykule stanowi ona 
główne źródło informacji2.

Artykuł ma przede wszystkim charakter podsu-
mowujący, oparty jest na wynikach interpretacyjnych, 
w których podstawę stanowi pojęcie szkoły artystycz-
nej. W centrum uwagi znajdują się tu zatem nie tyl-
ko indywidualne osiągnięcia artystów, lecz również 
kolektywne formacje szkół artystycznych, ustanawia-
jące określoną tradycję i ciągłość. Uważamy, że taki 
model może przynieść zagadnieniu sztuki sakralnej 
więcej korzyści niż podejście wyłącznie autorskie – 
aczkolwiek uznajemy zarazem, że wybitne jednostki 
odgrywają rolę inicjującą w rozwoju szkół artystycz-
nych oraz że zwłaszcza w czasach współczesnych su-
werenna indywidualność twórczego podmiotu zyskuje 
dominujące znaczenie. Tak więc, chociaż pod prezen-
towanym artykułem podpisany jest tylko jeden au-
tor, użycie liczby mnogiej odsyła do szeregu badaczy, 
których wysiłek i wyniki badań zostały w niniejszym 
tekście uwzględnione.

Zarówno wiara, jak i programy artystyczne mają 
charakter wspólnotowy. Po pierwszej połowie XIX 
wieku rosło przekonanie o sile sztuki, która zaczęła 
pełnić funkcję substytutu religii – wyrażone w po-
jęciu Kunstreligion3. Wspólnoty progresywnych ar-
tystów postrzegały siebie jako bractwa wyznawców 
nowej wiary, sami twórcy zaś uczynili siebie proro-
kami i męczennikami. Istniały również grupy, któ-
re łączyły program artystyczny z religijnym, jak to 

1   W. Wiora (ed.), Triviale Zonen in der religiösen Kunst des 
19. Jahrhunderts, Frankfurt am Main 1971; K. Gallwitz (red.), 
Die Nazarener (katalog wystawy, Städtische Galerie im Städel), 
Frankfurt am Main 1977; H. H. Hofstätter, Das Christliche in der 
Malerei des 19. Jahrhunderts, „Das Münster” 31, 1978, s. 47–58; 
A. Smitmans, Die christliche Malerei im Ausgang des 19. Jahrhunderts 
– Theorie und Kritik. Eine Untersuchung der deutschsprachigen 
Periodica für christliche Kunst 1870–1911, Sankt Augustin 1980; 
H. Siebenmorgen, Die Anfänge der „Beuroner Kunstschule”, Peter Lenz 
und Jakob Wüger 1850–1875, Sigmaringen 1983; P.-K. Schuster, 
„München leuchtete”. Karl Caspar und die Erneuerung christlicher 
Kunst in München um 1900 (katalog wystawy, Staatsgalerie mod-
erner Kunst), München 1984; M. Kunz, F. Zelger (red.), Ich male für 
fromme Gemüter. Zur religiösen Schweizer Malerei im 19. Jahrhundert 
(katalog wystawy, Kunstmuseum Luzern), Luzern 1985. Tytuły 
odnoszące się do czeskiego kontekstu zostały zamieszczone poni-
żej w przypisach oraz w wykazie literatury. 

2   A. Filip, R. Musil (red.), Neklidem k Bohu. Náboženské 
výtvarné umění v Čechách a na Moravě v letech 1870–1914, Praha 
2006. Jest to książka towarzysząca wystawie, lecz nie została za-
projektowana jako katalog; to samo dotyczy publikacji cytowanych 
w przypisach 10. i 43. 

3   W. Kemp, Die Wahrheit der indirekten Mitteilung und Er-
fahrung. Zur ästhetischen Religion des 19. Jahrhunderts, w: J. Hermann,  
A. Martin, E. Valtink (red.), Die Gegenwart der Kunst. Ästhetische 
und religiöse Erfahrung heute, München 1998, s. 127–143.

1970s and 1980s, in the Czech Republic it began 
practically only around 20001. Those efforts resulted 
in an exhibition and the accompanying publication 
entitled Neklidem k Bohu (‘With Anxiety to God’), 
published at the turn of 2006 and 2007. That pub-
lication serves as the main source of information in 
this article2.

The article is primarily a summary, based on 
interpretive findings, with the concept of an artis-
tic school at its core. The focus here is therefore not 
only on the achievements of individual artists but 
also on the collective formations of artistic schools 
that established a specific tradition and continuity. 
We believe that such a model can bring more ben-
efits to the issue of sacred art than a purely autho-
rial approach – although we also recognise that out-
standing individuals play a pioneering role in the 
development of artistic schools and that, especially 
in contemporary times, the sovereign individuality of 
the creative subject is gaining primary significance. 
Therefore, although the presented article is authored 
by only one person, the use of the plural form reflects 
the numerous scholars whose efforts and research re-
sults are included in this text.

Both faith and artistic programmes are communal 
in nature. After the first half of the 19th century, there 
was a growing belief in the power of art, which began 
to serve as a substitute for religion – expressed in the 
concept of Kunstreligion3. Progressive artistic communi-
ties saw themselves as brotherhoods of followers of the 
new faith, and the artists themselves envisioned them-
selves as prophets and martyrs. There were also groups 

1   W. Wiora (ed.), Triviale Zonen in der religiösen Kunst des 
19. Jahrhunderts, Frankfurt am Main 1971; K. Gallwitz (ed.), Die 
Nazarener (exhibition catalogue, Städtische Galerie im Städel), 
Frankfurt am Main 1977; H.H. Hofstätter, Das Christliche in der 
Malerei des 19. Jahrhunderts, “Das Münster” 31, 1978, pp. 47–58; 
A. Smitmans, Die christliche Malerei im Ausgang des 19. Jahrhunderts 
– Theorie und Kritik. Eine Untersuchung der deutschsprachigen 
Periodica für christliche Kunst 1870–1911, Sankt Augustin 1980; 
H. Siebenmorgen, Die Anfänge der „Beuroner Kunstschule”, Peter Lenz 
und Jakob Wüger 1850–1875, Sigmaringen 1983; P.-K. Schuster, 
„München leuchtete”. Karl Caspar und die Erneuerung christlicher 
Kunst in München um 1900 (exhibition catalogue, Staatsgalerie 
moderner Kunst), München 1984; M. Kunz, F. Zelger (eds.), Ich 
male für fromme Gemüter. Zur religiösen Schweizer Malerei im 19. 
Jahrhundert (exhibition catalogue, Kunstmuseum Luzern), Luzern 
1985. Publications relating to the Czech context are included be-
low in the footnotes and in the bibliography.

2   A. Filip, R. Musil (eds.), Neklidem k Bohu. Náboženské výtvar-
né umění v Čechách a na Moravě v letech 1870–1914, Praha – Olomouc 
2006. This is the book accompanying the exhibition, but it was 
not designed as a catalogue; the same applies to the publications 
mentioned in footnotes 10 and 43.

3   W. Kemp, Die Wahrheit der indirekten Mitteilung und Er- 
fahrung. Zur ästhetischen Religion des 19. Jahrhunderts, in: J. Her-
mann, A. Martin, E. Valtink (eds.), Die Gegenwart der Kunst. 
Ästhetische und religiöse Erfahrung heute, München 1998, pp. 
127–143.

33



czynili na przykład nazareńczycy – o których dzia-
łalności przypomnimy w dalszej części tekstu – oraz 
prerafaelici4.

Zaczniemy od prezentacji trzech typów szkół 
artystycznych funkcjonujących na terenach Korony 
Czeskiej:
•	 profesjonalnej szkoły artystycznej ukierunkowanej 

na nauczanie sztuki sakralnej;
•	 zakonnej szkoły artystycznej;
•	 wspólnoty twórców skupionej wokół wybitnej in-

dywidualności artystycznej.
Epoka fin de siècle‘u nie była jedynie zakończe-

niem XIX wieku, obejmowała bowiem także końcowy 
okres tzw. „długiego XIX wieku” – w niniejszym ar-
tykule rozumianego jako lata 1880–1914. Oczywiste 
jest, że w tym czasie główny nurt rozwoju sztuki – tak 
jak go dostrzegano z perspektywy modernistycznej – 
oddalał się od tradycyjnej sztuki sakralnej, promując 
coraz większą autonomię formy. Patrzenie na sztukę 
wyłącznie przez pryzmat ewolucji formalnej byłoby 
jednak redukcjonistyczne. Bogate życie artystyczne 
około roku 1900 miało wiele twarzy i często łączyło 
ze sobą sprzeczności.

Przykładem takiej złożoności może być benedyk-
tyn Desiderius Peter Lenz – główny przedstawiciel 
Beurońskiej Szkoły Sztuki Sakralnej. Lenz poszuki-
wał sztuki ponadczasowej, niepoddającej się ani „mo-
dowym“ fluktuacjom epoki, ani dyktatowi „tradycji 
nowości”5. Jego podejście było na tyle radykalne, że 
kierowana przez niego szkoła zyskała uznanie wie-
deńskiej secesji6, a z perspektywy czasu Lenz bywa 
niekiedy postrzegany jako awangardysta7 – choć ta-
kie określenie wydaje się przesadzone.

Sztukę sakralną rozumiemy w niniejszym artykule 
jako sztukę przeznaczoną do przestrzeni liturgicznych 
w obiektach sakralnych, której głównymi odbiorca-
mi są wspólnoty Kościoła katolickiego – parafialne, 
zakonne i inne. Udział w kształtowaniu ikonografii 
takich dzieł zazwyczaj mieli duszpasterze parafialni, 
a niekiedy także zaproszeni teologowie lub history-

4   Ich innowacyjne podejście do tematyki religijnej: T. Barringer, 
J. Rosenfeld, A. Smith, Pre-Raphaelites. Victorian Avant-Garde (ka-
talog wystawy, Tate Gallery), London 2012, s. 114–155 (Sekcja 5. 
Salvation) i 202 (witraże kościelne).

5   Określenie amerykańskiego krytyka Harolda Rosenberga, 
wyrażające modernistyczną permanentną potrzebę oryginalności. 

6   Na XXIV Wystawie Wiedeńskiej Secesji w roku 1905 Beuroń-
ska Szkoła Sztuki Sakralnej otrzymała rozległą przestrzeń wystawien-
niczą jako instytucja bliska ideom secesjonistów: por. D. Kudelska, 
Sztuka religijna na wystawach Wiener Secession i Künstlerbund Hagen 
(1898–1933) / Religious Art at the Wiener Secession and Künstlerbund 
Hagen Exhibitions (1898–1933), „Sacrum et Decorum” 10, 2017, 
s. 104–136, tutaj s. 112–118.

7   V. Wagner (ed.), Avantgradist und Malermönch. Peter Lenz 
und die Beuroner Kunstschule (katalog wystawy, Städtisches Museum 
+ Galerie Engen), Engen 2007. Pojęcie „awangardzisty” stało się 
swego rodzaju kliszą, którą zaczęto stosować także w odniesieniu 
do nazareńczyków i prerafaelitów (por. przypisy 31 i 4).

that combined artistic and religious programmes, as 
did, for example, the Nazarenes  – whose work will be 
discussed below – and the Pre-Raphaelites4.

We will begin by presenting three types of art 
schools operating in the Kingdom of Bohemia:
•	 professional art school focused on sacred art teach-

ing;
•	 monastic art school;
•	 community of artists gathered around an outstand-

ing artistic individual.
The fin de siècle era was not merely the end of 

the 19th century; it also encompassed the final pe-
riod of the so-called “long 19th century” – in this 
article, the years 1880–1914. It is clear that during 
that time, the mainstream of artistic development 
– as perceived from a modernist perspective – was 
moving away from traditional sacred art, promoting 
an increasing autonomy of form. However, view-
ing art solely from the perspective of formal evolu-
tion would be reductionist. The vibrant artistic life 
around 1900 had many facets and often involved 
contradictions.

An example of such complexity is the Benedictine 
monk Desiderius Peter Lenz, the main representa-
tive of the Beuron school of sacred art. Lenz sought 
timeless art, one that would not yield to either the 
“fashionable” fluctuations of the era or the dictates 
of the “tradition of novelty”5. His approach was so 
radical that the school he ran gained the recognition 
of the Viennese Secession,6 and in retrospect Lenz is 
sometimes perceived as an avant-gardist7 – though 
such a description seems exaggerated.

In this article, we understand sacred art as art 
intended for liturgical spaces in sacred buildings, 
whose primary recipients are the communities of 
the Catholic Church – parishes, monasteries, and 
others. Those who typically contributed to shaping 
the iconography of such works included parish priests 
as well as, sometimes, invited theologians or Church 
historians. A broader concept of religious art would 

4   Their innovative approach to religious thems: T. Barringer, 
J. Rosenfeld, A. Smith, Pre-Raphaelites. Victorian Avant-Garde (exhi-
bition catalogue, Tate Gallery), London 2012, pp. 114–155 (Section 
5. Salvation) and 202 (stained glass church windows).

5   A term coined by the American critic Harold Rosenberg, 
expressing the modernist permanent need for originality.

6   At the 24th Vienna Secession Exhibition in 1905, the Beuron 
School of Sacred Art was given a large exhibition space, as an in-
stitution close to the ideas of the Secessionists: cf. D. Kudelska, 
Sztuka religijna na wystawach Wiener Secession i Künstlerbund Hagen 
(1898–1933) / Religious Art at the Wiener Secession and Künstlerbund 
Hagen Exhibitions (1898–1933), “Sacrum et Decorum” 10, 2017, 
pp. 104–136, here pp. 112–118.

7   V. Wagner (ed.), Avantgradist und Malermönch. Peter Lenz 
und die Beuroner Kunstschule (exhibition catalogue, Städtisches 
Museum + Galerie Engen), Engen 2007. The concept of “avant-
garde” became a kind of cliché, which was also used in reference 
to the Nazarenes and the Pre-Raphaelites (cf. footnotes 31 and 4).

34



cy Kościoła. Szersze pojęcie sztuki religijnej obejmo-
wałoby również specyficzne tematy – takie jak obra-
zy dewocyjne, przedstawienia historii religijnych czy 
swobodniejsze ujęcia motywów duchowych8.

W artykule skupiamy się niemal wyłącznie na 
sztuce katolickiej, bez uwzględnienia twórczości in-
nych chrześcijańskich denominacji, co wynika z kilku 
powodów. Po pierwsze, Kościół katolicki w Czechach, 
na Morawach i na Śląsku pełnił funkcję wspólno-
ty większościowej. Po drugie, to właśnie w środowi-
sku katolickim sztuka sakralna odgrywała szczególnie 
istotną rolę. Zapotrzebowanie na nowe dzieła malar-
skie, rzeźbiarskie oraz rzemiosło artystyczne wynikało 
w znacznej mierze z intensywnego programu budo-
wania i przebudowywania obiektów sakralnych, które 
następnie domagały się nowego wystroju.

Choć w 1900 roku odsetek katolików w Czechach, 
na Morawach i Śląsku pozostawał bardzo wysoki – 
przekraczał dziewięćdziesiąt pięć procent populacji – 
zjawiska takie jak katolicyzm metrykalny, formalnie 
praktykowany, oraz „sojusz tronu i ołtarza” prowa-
dziły do wewnętrznej erozji wiary. Jednocześnie dało 
się odczuć dystans elit politycznych i kulturalnych 
wobec Kościoła katolickiego9. Na wzór francuskie-
go renouveau catholique próbowała to zmienić cze-
ska Katolicka Moderna – zwłaszcza poprzez czasopi-
smo „Nový život“, wydawane w latach 1896–190710.

Pojawiało się pytanie, czy katoliccy wierni jako 
„adresaci przekazu” sztuki rzeczywiście są zdolni ów 
przekaz odebrać. W wielu środowiskach panował 
sceptycyzm. Choć instytucja patronatu przetrwała 
w parafiach, sztuka elitarna, fundowana przez ary-
stokratów, w XIX wieku zaczęła tracić na znaczeniu11. 
Nastąpiła demokratyzacja – dzieła powstawały czę-
sto dzięki zbiórkom i finansowemu współuczestnic-
twu wspólnot.

Trudności związane z odbiorem sztuki sakralnej 
przez zbiorowych odbiorców ilustrują wypowiedzi fran-
cuskich konwertytów. Jeden z najbardziej sławnych, 
Joris-Karl Huysmans, w powieści Katedra rozważał kwe-
stie pobożności końca XIX wieku, czyniąc to za pośred-
nictwem postaci Durtala – swego literackiego alter ego. 
O katedrze w Chartres pisał natomiast: „Burżuazja jest 
dewocyjna, ale wypędziłaby stąd anioły”12.

8   Filip, Musil (red.) 2006, jak przyp. 2, s. 7.
9   Por. T. Petráček, Česká církev, výzvy 19. věku a pražská provinční 

synoda roku 1860, w: Filip, Musil (red.) 2006, jak przyp. 2, s. 27–59.
10   R. Musil, A. Filip (red.), Zajatci hvězd a snů. Katolická mo-

derna a její časopis Nový život (1896–1907), Praha 2000.
11   Jednym z wyjątków był patronat Victora von Bauera przy two-

rzeniu dużego obrazu Antona Koliga Wzniesienie Krzyża w roku 1911 
w kościele Podwyższenia Krzyża św. w Kunínie koło Nowego Jiczyna. 
Por. F. Smola, Da erkenne ich ihn nur auf Grund der Manschettenknöpfe 
wieder. Das Portrait Dr. Victor Ritter von Bauer von Egon Schiele – 
Wiederentdeckung einer Biographie, „Belvedere” 2001, č. 2, s. 18–35.

12   J.-K. Huysmans, Kathedrála (na język czeski przełożył Fra 
di Valle, właśc. F. Odvalil), „Nový život” 9, 1904, s. 76. 

also encompass specific themes – such as devotional 
images, depictions of religious history, or more in-
formal depictions of spiritual motifs8.

In this article, the almost exclusive focus on 
Catholic art, without considering the works of other 
Christian denominations, has several reasons. First, 
the Catholic Church in Bohemia, Moravia, and 
Silesia served as the majority community. Secondly, 
it was within the Catholic community that sacred 
art played a particularly important role. The de-
mand for new paintings, sculptures, and decorative 
arts stemmed largely from an intensive programme 
of building and remodelling sacred buildings, which 
subsequently demanded new decorations.

Although in 1900 the percentage of Catholics in 
Bohemia, Moravia, and Silesia remained very high 
– over 95 percent of the population – phenomena 
such as formally practiced Catholicism and the “al-
liance of throne and altar” led to an internal erosion 
of faith. At the same time, the political and cultural 
elites became increasingly distant from the Catholic 
Church9. Following the example of the French re-
nouveau catholique, Czech Catholic Modernists tried 
to change this, especially through the journal “Nový 
život” published in the years 1896–190710.

The question arose whether the Catholic faith-
ful – as the “recipients of the message of art” – were 
truly capable of receiving it. Skepticism prevailed in 
many circles. Although the institution of patronage 
survived in parishes, elite art, funded by aristocrats, 
began to lose its importance in the 19th century11. 
Democracy ensued – artworks were often created 
thanks to fundraising and the financial participa-
tion of communities.

The difficulties inherent in the collective recep-
tion of sacred art are illustrated by the statements of 
French converts. One of the most famous, Joris-Karl 
Huysmans, in his novel The Cathedral, reflected on 
late 19th-century piety via the character of Durtal, his 
literary alter ego. Referring to Chartres Cathedral, he 
wrote: “As for the devotion of the respectable classes! 
It would scare away the angels”12.

8   Filip, Musil (ed.) 2006, as in fn. 2, p. 7.
9   Cf. T. Petráček, Česká církev, výzvy 19. věku a pražská provinční 

synoda roku 1860, in: Filip, Musil (ed.) 2006, as in fn. 2, pp. 27–59.
10   R. Musil, A. Filip (eds.), Zajatci hvězd a snů. Katolická mo-

derna a její časopis Nový život (1896–1907), Praha 2000.
11   One of the exceptions was Victor von Bauer’s patronage 

in the creation of a large painting by Anton Kolig, entitled The 
Erection of the Cross in 1911 in the Church of The Exaltation of the 
Holy Cross in Kunín near Nový Jičín. Cf. F. Smola, Da erkenne 
ich ihn nur auf Grund der Manschettenknöpfe wieder. Das Portrait 
Dr. Victor Ritter von Bauer von Egon Schiele – Wiederentdeckung 
one Biographie, “Belvedere” 2001, č. 2, pp. 18–35.

12   J.-K. Huysmans, The Cathedral, trans. C. Bell, London: 
Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. Ltd., p. 57. https://fisheat-
ers.com/srpdf/huysmans-cathedral.pdf [accessed 24.08.2025]

35

https://fisheaters.com/srpdf/huysmans-cathedral.pdf
https://fisheaters.com/srpdf/huysmans-cathedral.pdf


Z kolei Léon Bloy w liście do wydawcy ze Starej 
Říšy, Josefa Floriana, odniósł się do dzieła Felixa 
Jeneweina Mater Dolorosa (Przedpołudnie Wielkiego 
Piątku), poznanego z reprodukcji litograficznej [il. 1]: 

Jestem olśniony obrazem pana Felixa Jeneweina… 
Pytacie mnie, czy ta pełna ducha kompozycja może być 
zaoferowana chrześcijanom jako obraz religijny? To nie-
możliwe. Wiecie, że dzisiejsi chrześcijanie są przecięt-
ni w sposób odstraszający. Który z nich miałby znieść 
malarstwo, którego ekspresja jest tak bezceremonialnie 
gwałcąca?13.

Bloy miał trafną intuicję. Mimo że Jenewein 
programowo koncentrował się na tematyce chrze-
ścijańskiej, otrzymał zaledwie trzy zlecenia na dzie-

Oryginał w języku francuskim: J.-K.Huysmans, La Cathé-
drale, https://archive.org/details/lacathdrale1910huys [dostęp: 
02.08.2025].

13   Josef Florian do Felixa Jeneweina, list z kwietnia 1903, 
cyt. za: R. Musil, Felix Jenewein 1857–1905 (katalog wystawy, 
Národní galerie w Pradze), Praha 1996, s. 206–207. Na XXIII 
rocznicowej wystawie Künstlerhausu w Wiedniu w 1895 roku ten 
wielkoformatowy rysunek zdobył nagrodę Königswartera (gwasz, 
86×130 cm, Národní galerie w Pradze).

In a letter to Josef Florian, the publisher of Stará 
Říše, Léon Bloy referred to Felix Jenewein’s work 
Mater Dolorosa (The Morning of Good Friday), known 
from a lithographic reproduction [fig. 1]:

I am dazzled by the painting of Mr Felix Jenewein… 
You ask me if this spiritual composition can be offered to 
Christians as a religious painting? It is impossible. You 
know that today's Christians are mediocre in a repul-
sive  way. Who among them could endure a painting 
whose expression is so unceremoniously trespassing?13.

Bloy had the right intuition. Even though 
Jenewein focused on Christian themes in his paint-
ing programme, he received only three commissions 
for works intended for sacred interiors – two of them 
(in Chrudim and Vienna-Neuottakring) were com-

13   Josef Florian to Felix Jenewein, a letter from April 1903, 
quoted in: R. Musil, Felix Jenewein 1857–1905 (exhibition cata-
logue, Národní galerie in Prague), Praha 1996, pp. 206–207. At the 
23rd anniversary exhibition of the Künstlerhaus in Vienna in 1895, 
this large-format drawing won the Königswarter Prize (gouache, 
86 x 130 cm, Národní galerie in Prague). (Translator’s note: un-
less indicated otherwise, all quotations are translated to English 
by the translator of this article)

1.	Felix Jenewein, Mater Dolorosa (Poranek Wielkiego Piątku), 1895, gwasz, reprodukcja z książki J. Demla Dílo Felixa Jeneweina, 
Praha 1928, ryc. 31

1.	Felix Jenewein, Mater Dolorosa (The Morning of Good Friday), 1895, gouache, a reproduction from the book by J. Deml Dílo Fe-
lixe Jeneweina, Praha 1928, illustration 31

36

https://archive.org/details/lacathdrale1910huys


ła do wnętrz sakralnych – w tym dwa (w Chrudimiu 
i Wiedniu-Neuottakringu) zamówiło Ministerstwo 
Kultu i Nauczania w Wiedniu, uznając, że dla lokal-
nych parafii byłyby one zbyt kontrowersyjne14.

Po roku 1900 w Ostrawie-Mariáńskich Horách 
wzniesiono neobarokowy kościół Ukoronowania Naj-
świętszej Marii Panny. W kwestiach dotyczących de-
koracji wnętrz decydujący głos miał miejscowy ksiądz, 
miłośnik sztuki Antonín Zamazal. Obrazy ołtarzy 
bocznych: Chrystus – przyjaciel dzieci [il. 2] oraz 
św. Prokop i św. Barbara zostały namalowane w 1910 
roku przez Zdenkę Vorlovą-Vlčkovą. Dzieła te spo-
tkały się jednak z tak silnym sprzeciwem parafian, że 
zostały usunięte z ołtarzy i zastąpione konwencjonal-
nymi płótnami autorstwa Františka Parolky. Antonín 
Zamazal skomentował to w kronice parafialnej:

Aczkolwiek obrazy Vorlovej mają wielką wartość ar-
tystyczną (dla galerii) i nie da się ich porównać z obra-

14   A. Filip, R. Musil, Hlavní inovace v náboženském výtvar-
ném umění, w: idem, jak przyp. 2, s. 89–133, tutaj, s. 112–113. 
Trzecie zamówienie otrzymał w kościele ss. Cyryla i Metodego 
w Pradze-Karlíně, gdzie współuczestniczył w malarskiej realizacji.

missioned by the Ministry of Worship and Education 
in Vienna, which considered them too controversial 
for local parishes14.

After 1900, the neo-Baroque Church of the 
Coronation of the Blessed Virgin Mary was built 
in Ostrava-Mariánské Hory. The local priest Antonín 
Zamazal, an art lover, had the decisive say in matters 
of interior decoration. Side altar paintings: Christ 
– the friend of children [fig. 2] and St. Procopius 
and St. Barbara were painted in 1910 by Zdenka 
Vorlová-Vlčková. However, these works met with 
such strong opposition from the parishioners that 
they were removed from the altars and replaced with 
conventional canvases by František Parolek. Antonín 
Zamazal commented on this in the parish chronicle:

Although Vorlová’s paintings have great artistic val-
ue (for an art gallery) and cannot be compared with 
Parolek’s paintings, they are not sacred paintings and 
so they could not be imposed on people as such15.

Vorlová-Vlčková’s painting of Christ was most 
likely inspired by the 1884 work Let the Children 
Come to Me by the German Protestant painter Fritz 
von Uhde. With this painting, Alex Stock associated 
the term “Impressionist Christology”16.

The main reason for the rejection of Vorlová-
Vlčková’s altar paintings was their form: a free-form 
painting style derived from Impressionism. The faith-
ful, accustomed to the then “canon” of sacred art, 
viewed them not so much as scenes from the ide-
al world of saints, but rather as “figures from the 
street,” depicted with excessive realism. Similar ob-
jections, often directed at Uhde, were aptly expressed 
by František Alois Blažek in his recapitulation of 
nineteenth-century sacred painting:

The fundamental flaw of realism, however, was 
that it deprived the religious subject matter of its ide-
ality, transcendentality, and that higher dignity, and 
that it drew it into an atmosphere of earthliness, into 
the sphere of purely causal, natural phenomena17.

14   A. Filip, R. Musil, Hlavní inovace v náboženském výtvarném 
umění, in: idem, as in fn. 2, pp. 89–133, here, pp. 112–113. He 
received his third commission for the Church of SS. Cyril and 
Methodius in Prague-Karlín, where he participated in the painting.

15   Archív města Ostravy. Kronika římskokatolického farního 
úřadu v Ostravě-Mariánských Horách, p. 42. Vorlová-Vlčková’s 
paintings have remained the property of the parish and are hung 
randomly in the church. Cf. A. Filip, Secesní chrámy na Moravě a 
ve Slezsku. Sakrální výtvarné umění kolem roku 1900, Brno 2004, 
pp. 112, 178.

16   A. Stock, Zwischen Tempel und Museum. Theologische 
Kunstkritik, Positionen der Moderne, Paderborn 1991, pp. 106–108.

17   F. A. Blažek, O církevní malbě v XIX. století, “Dílo” 2, 
1904, p. 234–248, here p. 236.

2.	Zdenka Vorlová-Vlčková, Najświętsze Serce Jezusowe (Chrystus 
– przyjaciel dzieci), 1910, olej na płótnie, Ostrawa-Mariánské 
Hory, kościół parafialny pw. Ukoronowania Najświętszej Maryi 
Panny, fot. L. Teplý

2.	Zdenka Vorlová-Vlčková, The Sacred Heart of Jesus (Christ 
the Friend of Children), 1910, oil on canvas, Ostrava-Marián-
ské Hory, Parish Church of the Coronation of the Virgin 
Mary, photo by L. Teplý

37



zami Parolky, nie są one wszakże obrazami sakralnymi 
i w tym sensie nie można ich było ludziom narzucić15.

Najprawdopodobniej obraz Chrystusa namalo-
wany przez Vorlovą-Vlčkovą był inspirowany dzie-
łem Niech dzieci przyjdą do mnie z 1884 roku autor-
stwa niemieckiego malarza protestanckiego Fritza von 
Uhdego. Alex Stock powiązał z tym obrazem termin 
„chrystologia impresjonistyczna”16.

Głównym powodem odrzucenia obrazów ołtarzo-
wych Vorlovej-Vlčkovej była ich forma – swobodny 
styl malarski wywodzący się z impresjonizmu. Wierni, 
przyzwyczajeni do obowiązującego wówczas „kano-
nu” sztuki sakralnej, dostrzegali w nich nie tyle sce-
ny z idealnego świata świętych, ile raczej „postacie 
z ulicy”, przedstawione z nadmiernym realizmem. 
Podobne zastrzeżenia, wielokrotnie kierowane pod 
adresem Uhdego, trafnie ujął František Alois Blažek 
w swojej rekapitulacji dziewiętnastowiecznego ma-
larstwa sakralnego:

Zasadniczą wadą realizmu było wszakże to, że po-
zbawiał on tematykę religijną idealności, transcendental-
ności, owej wyższej godności, i że wciągnął ją w atmosferę 
ziemskości, do sfery czysto przyczynowych, naturalnych 
zjawisk17.

Z drugiej strony afirmacja idealizmu często wiązała 
się z sentymentalizmem, powierzchowną estetyką oraz 
produkcją seryjną – typowo tyrolskimi warsztatami 
snycerskimi czy oleodrukami18. W efekcie doprowa-
dziło to do powierzchownych, uproszczonych ocen 
niskiej jakości dziewiętnastowiecznej sztuki sakral-
nej, które należy zrewidować. W szczególności war-
to wskazać na próby wprowadzania akceptowalnego 
poziomu innowacji, między innymi poprzez elementy 
realistyczne i naturalistyczne19.

15   Archív města Ostravy. Kronika římskokatolického farního 
úřadu v Ostravě-Mariánských Horách, s. 42. Obrazy Vorlovej-Vlčko-
vej pozostały własnością parafii i są powieszone w kościele. Por. 
A. Filip, Secesní chrámy na Moravě a ve Slezsku. Sakrální výtvarné 
umění kolem roku 1900, Brno 2004, s. 112, 178.

16   A. Stock, Zwischen Tempel und Museum. Theologische 
Kunstkritik, Positionen der Moderne, Paderborn 1991, s. 106–108.

17   F. A. Blažek, O církevní malbě v XIX. století, „Dílo” 2, 
1904, s. 234–248, tutaj s. 236.

18   Zdaniem księdza i pisarza Jakuba Demla w rzeźbiarstwie 
najbardziej panoszył się „diabeł fabryczny” – Por. J. Deml, Nové 
oltáře, „Nový život” 10, 1905, dodatek, s. VI–VIII, tutaj s. VIII. 
Martwa forma idealizmu wywodziła się z (teologicznie wątpli-
wego) pietyzmu, na przykład u malarza Hippolyta Flandrina – 
por. P. M. Driskel, Representing Belief. Religion, Art and Society in 
Nineteenth-Century France, University Park, Pennsylvania 1992. 
s. 123–131.

19   A. Filip, R. Musil, Hlavní inovace v náboženském výtvar-
ném umění, w: iidem, jak przyp. 14, s. 89–133.

On the other hand, the affirmation of idealism was 
often associated with sentimentality, superficial aesthet-
ics, and mass production – i.e. with typically Tyrolean 
woodcarving workshops or chromolithographs18. This 
led to superficial, simplistic assessments of the low qual-
ity of nineteenth-century sacred art, which need to be 
reconsidered. In particular, it is worth highlighting the 
attempts to introduce an acceptable level of innovation, 
e.g. by means of realistic and naturalistic elements19.

The School of Historical and Religious Painting  
of the Academy of Fine Arts in Prague

In the years 1880–1896, the Academy of Fine 
Arts in Prague entrusted the running of one of its stu-
dios, specialising in historical and religious painting, 
to František Sequens (1836–1896), a native of Pilsen. 
He had studied in Prague, Munich, Antwerp, and 
Rome, and his work systematically focussed on sacred 
art. From the founding of the Christian Academy20 
in Prague in 1875 he was its member, and from the 
1860s he participated – as a painter and conservator – 
in the decoration and restoration of important sacred 
interiors in Prague [fig. 3], Pilsen, Karlštejn Castle, 
and elsewhere. Thanks to his extensive experience in 
the implementation of monumental church commis-
sions, the number of which grew with new buildings 
and reconstructions, the painter with the Nazarene 
orientation was commissioned by Antonín Lhota 
(1812–1905), a Czech representative of Nazarenism, 
a generation older than him and at that time rector 
of the Academy, to be the head of a specialised stu-
dio. Although the studio acquired the name of the 
School of Historical and Religious Painting only in 
1888, following a reform carried out by then-rector 
Julius Mařák, that fact merely confirmed the studio’s 
previously chosen development path. Its dissolution 
in 1896 was a result of both the nationalisation pro-
cess as well as subsequent reforms at the Academy, 
and Sequens’s death. Despite considerations that Felix 
Jenewein should be his successor, the conviction ul-
timately prevailed that a studio with such a clear-cut 
theme had already become an anachronism by 189621.

18   According to the priest and writer Jakub Deml, what pre-
vailed in sculpture was the “factory devil” - cf. J. Deml, Nové oltáře, 
“Nový život” 10, 1905, supplement, pp. VI–VIII, here p. VIII.  
A dead form of idealism originated from (theologically questionable) 
pietism, for example in the works of the painter Hippolyte Flandrin - cf. 
P.M. Driskel, Representing Belief. Religion, Art and Society in Nineteenth-
Century France, University Park, Pennsylvania 1992. pp. 123–131.

19   A. Filip, R. Musil, Hlavní inovace v náboženském výtvarném 
umění, in: iidem, as in fn. 14, pp. 89–133.

20   Cf. T. Petrasová, Časopis Method (1875–1905) a program 
křesťanského umění v Čechách a na Moravě, ibid., pp. 257–273.

21   L. Jirásko, J.T. Kotalík, Akademie výtvarných umění a nábo-
ženská malba v letech 1870–1910, in: Filip, Musil (eds) 2006, as 
in fn. 2, pp. 195–225.

38



Szkoła Malarstwa Historycznego i Religijnego 
Akademii Sztuk Pięknych w Pradze

W latach 1880–1896 prowadzenie jednej z pra-
cowni praskiej akademii, specjalizującej się w malar-
stwie historycznym i religijnym, powierzono malarzowi 
Františkowi Sequensowi (1836–1896), pochodzące-
mu z Pilzna. Studiował on w Pradze, Monachium, 
Antwerpii i Rzymie, a jego twórczość programowo kon-
centrowała się na sztuce sakralnej. Od chwili powstania 
Akademii Chrześcijańskiej20 w Pradze w 1875 roku był 
jej członkiem, a już od lat 60. XIX wieku uczestniczył – 
jako malarz i konserwator – w dekoracji oraz restauracji 
ważnych wnętrz sakralnych w Pradze [il. 3], Pilźnie, 
na zamku Karlštejn i w innych miejscach. Dzięki bo-
gatemu doświadczeniu w realizacji monumentalnych 
zamówień kościelnych, których liczba rosła wraz z no-
wymi budowami i rekonstrukcjami, malarz o orientacji 
nazareńskiej został powołany przez starszego o poko-

20   Por. T. Petrasová, Časopis Method (1875–1905) a program 
křesťanského umění v Čechách a na Moravě, ibid., s. 257–273.

In 1903, the Viennese Ministry of Worship and 
Education asked the Prague Academy of Fine Arts to 
present its opinion on the causes of “the decline of 
church painting and the means of its revival.” The 
Academy’s response, given the following year, was not 
formulated as a common position, but as a collec-
tion of individual statements by individual professors: 
Rector František Ženíšek, the painters Maxmilián 
Pirner, Vojtěch Hynais, Rudolf von Ottenfeld, Franz 
Thiele as well as the retired professor and art theorist 
Bohumil Matějka22.

The professors agreed that the revival of religious 
art would not occur by means of the re-establishment 
of specialised studios, but would be the work of tal-
ented individuals, creating art from an inner convic-
tion. It was clear that during that period, “literary 
painting” was losing its importance, while “nature 
painting” had become the ideal – the plein-air and 
impressionistic work of the Mařák school was cele-
brating its triumph. At the same time, Matějka noted 

22   Ibidem, pp. 202–212.

3.	František Sequens, Wniebowstąpienie Jezusa Chrystusa, z cyklu Życie Chrystusa, 1887, fresk, Praga-Karlín, kościół parafialny św. Cyryla 
i Metodego, fot. T. Záhoř

3.	František Sequens, The Ascension of Jesus Christ, from the series The Life of Jesus, 1887, a mural, Praha-Karlín, Parish Church of St. 
Cyril and Methodius, photo by T. Zahoř

39



lenie czeskiego przedstawiciela nazarenizmu Antonína 
Lhotę (1812–1905), ówczesnego rektora akademii, 
na stanowisko kierownika specjalistycznej pracowni. 
Nazwę Szkoła Malarstwa Historycznego i Religijnego 
uzyskała wprawdzie dopiero w 1888 roku, po refor-
mie przeprowadzonej przez ówczesnego rektora Juliusa 
Mařáka, jednak było to jedynie potwierdzenie wcze-
śniej obranej ścieżki rozwoju pracowni. Jej rozwiązanie 
w roku 1896 było skutkiem zarówno procesu upań-
stwowienia i kolejnych reform uczelni, jak i śmierci 
Sequensa. Pomimo opinii, iż jego następcą powinien 
zostać Felix Jenewein, ostatecznie przeważyło przeko-
nanie, że pracownia o tak jednoznacznej tematyce była 
już w roku 1896 anachronizmem21.

W roku 1903 wiedeńskie Ministerstwo Kultu 
i Nauczania zwróciło się do praskiej Akademii Sztuk 
Pięknych z prośbą o przedstawienie opinii na temat 
przyczyn „upadku malarstwa kościelnego oraz środ-
ków jego odrodzenia”. Odpowiedź akademii, udzie-
lona w roku następnym, nie została sformułowana 
jako wspólne stanowisko, lecz jako zbiór indywidu-
alnych wypowiedzi poszczególnych profesorów – rek-
tora Františka Ženíška, malarzy Maxmiliána Pirnera, 
Vojtěcha Hynaise, Rudolfa von Ottenfelda, Franza 
Thielego oraz emerytowanego profesora i teoretyka 
sztuki Bohumila Matějki22.

Profesorowie byli zgodni, że ożywienie sztuki 
religijnej nie nastąpi poprzez ponowne utworzenie 
specjalistycznej pracowni, lecz będzie dziełem uta-
lentowanych jednostek tworzących z wewnętrznego 
przekonania. Jasne było, że w tym okresie „malarstwo 
literackie” traciło na znaczeniu, a ideałem stało się 
„malarstwo natury” – triumfy święciła właśnie ple-
nerowa i impresjonistyczna twórczość szkoły Mařáka. 
Jednocześnie Matějka zauważył jako wyraz charak-
terystycznych tendencji artystycznych epoki „nowy 
idealizm”, zaś Hynais dostrzegał „skłonność do mi-
stycyzmu” – to właśnie po tych nurtach spodziewano 
się ożywienia malarstwa religijnego23.

Zdaniem Maximiliána Pirnera malarze wykształ-
ceni akademicko spotykają się z ograniczonym zrozu-
mieniem ze strony świeckiego duchowieństwa, któ-
re z jednej strony krępuje ich swobodę twórczą, a z 
drugiej nisko wynagradza, co prowadzi do sytuacji, 
w której artyści stają się swoistym „proletariatem ar-
tystycznym”24. Podobne zarzuty – między innymi 
wobec dominującej roli architektów w realizacjach 
sakralnych – pojawiły się w innych wypowiedziach.

Dalszy rozwój omawianej kwestii jest godny uwagi: 
mimo że w roku 1904 żaden z respondentów nie opo-

21   L. Jirásko, J. T. Kotalík, Akademie výtvarných umění 
a náboženská malba v letech 1870–1910, w: Filip, Musil (red.) 2006, 
jak przyp. 2, s. 195–225.

22   Ibidem, s. 202–212.
23   Ibidem, s. 209.
24   Ibidem, s. 214–215. 

“new idealism” as an expression of the period’s charac-
teristic artistic tendencies, while Hynais noted a “ten-
dency towards mysticism” – it was from these trends 
that the revival of religious painting was expected23.

According to Maximilián Pirner, academically 
educated painters encountered limited understand-
ing on the part of the secular clergy, who, on the 
one hand, restricted their creative freedom and, on 
the other hand, paid them poorly, leading to a sit-
uation in which artists became a kind of “artistic 
proletariat”24. Similar accusations – including those 
directed against the dominant role of architects in 
sacred projects – also appeared in other statements.

The further development of the discussed issue is 
noteworthy: although in 1904 none of the respond-
ents supported the re-establishment of a specialised 
studio of ecclesiastical art, it was finally established 
in 1910, with the painter Karl Krattner (1862–1926) 
becoming its director. The main reason for this de-
cision was probably the success of a competing ar-
tistic institution in Prague – the Academy of Arts, 
Architecture, and Design in Prague (Vysoká škola 
uměleckoprůmyslová v Praze, UMPRUM), founded 
in 1885. Professor Karel Vítězslav Mašek, together 
with his students from UMPRUM, decorated several 
churches in the Czech Republic in the spirit of Art 
Nouveau in the first decade of the 20th century25.

Preparation for Nazarene painting had a long 
tradition at the Prague Academy, dating back almost 
to the time when František Tkadlík became its first 
Czech director in 183626. Among his compatriots 
from northern Bohemia, the Viennese professor Josef 
von Führich (1800–1876) was particularly highly es-
teemed for his ability to breathe life into the some-
times schematic Nazarene paintings through narrative 
devices. His most famous and frequently reproduced 
series was the Stations of the Cross in St John of 
Nepomuk Church in Vienna27.

It was also Karel Vítězslav Mašek, mentioned 
above, that had undergone training in the Nazarene 
spirit under Professors Antonín Lhota and František 
Čermák – although this was only at the beginning of 
his artistic career, before leaving to study in Munich 
and Paris. Sequens’s predecessor as head of the the-
matic studio of monumental painting was the Belgian 
painter Jan Swerts (1820–1879), who in Rome had 
encountered Friedrich Overbeck, Peter Cornelius, 
and other representatives of Nazarenism, and in the 

23   Ibidem, p. 209.
24   Ibidem, pp. 214–215.
25   K. Fabelová, Karel Vítězslav Mašek, Praha 2002, pp. 151–

157.
26   Cf. A. Horová (ed.), Nová encyklopedie českého výtvarného 

umění. Praha 1996, pp. 19–20, 554–555.
27   P. Machalíková, P. Tomášek, Josef Führich (1800–1876). 

Z Chrastavy do Vídně / Von Kratzau nach Wien, Praha 2014.

40



wiedział się za ponownym utworzeniem specjalistycznej 
pracowni sztuki kościelnej, ostatecznie doszło do jej po-
wołania w 1910 roku, a jej kierownikiem został malarz 
Karl Krattner (1862–1926). Głównym motywem tej 
decyzji były prawdopodobnie sukcesy konkurencyj-
nej instytucji artystycznej w Pradze – Szkoły Rzemiosł 
Artystycznych (UMPRUM) założonej w roku 1885. 
Profesor Karel Vítězslav Mašek wraz ze swoimi ucznia-
mi z UMPRUM udekorował w pierwszej dekadzie XX 
wieku kilka kościołów w Czechach w duchu secesji25.

Przygotowanie do malarstwa nazareńskiego mia-
ło na praskiej akademii długą tradycję, sięgającą nie-
mal czasów, gdy w roku 1836 jej pierwszym czeskim 
dyrektorem został František Tkadlík26. Wśród jego 
rodaków z północnych Czech szczególną estymą cieszył 
się wiedeński profesor Josef von Führich (1800–1876), 
który potrafił tchnąć życie w miejscami schematyczne 
malarstwo nazareńskie dzięki narracyjnym zabiegom. 
Najbardziej znanym i wielokrotnie powielanym cy-
klem jego autorstwa była Droga Krzyżowa w kościele 
św. Jana Nepomucena w Wiedniu27.

Zresztą także Karl Vítězslav Mašek, wcześniej wspo- 
minany, przeszedł szkolenie w duchu nazareńskim 
u profesorów Antonína Lhoty i Františka Čermáka 
– choć było to na początku jego kariery artystycznej, 
przed wyjazdem na studia do Monachium i Paryża. 
Poprzednikiem Sequensa na stanowisku kierownika 
tematycznej pracowni malarstwa monumentalnego 
był belgijski malarz Jan Swerts (1820–1879), który 
w Rzymie zetknął się z Friedrichem Overbeckiem, 
Peterem Corneliusem i innymi przedstawicielami na-
zarenizmu, a w czeskim środowisku należał do pierw-
szych artystów znających twórczość prerafaelitów28.

O sukcesie szkoły artystycznej świadczą zazwy-
czaj osiągnięcia jej wychowanków. Spośród uczniów 
Františka Sequensa29 na szczególne wyróżnienie zasłu-
gują dwie znane postacie: Luděk Marold i František 
Kupka – choć obaj studiowali pod jego kierunkiem 
zaledwie przez niecały rok (odpowiednio w latach 1887 
i 1888). Z grona tych, którzy kształcili się dłużej, w dzie-
dzinie malarstwa religijnego zyskali uznanie: František 
Doubek (studia w latach 1882–1885), Karl Krattner 
(1884–1888), Antonín Krisan (1887–1889), Emanuel 
Neumann (1889–1893) oraz Zikmund Rudl (data roz-
poczęcia nauki nieznana, ukończenie w 1885). 

Okazjonalnie do pracowni należeli także Theodor 
Hilšer (1888–1891) i Josef Mandl (1888–1893).

25   K. Fabelová, Karel Vítězslav Mašek, Praha 2002, s. 151–157.
26   Zob. A. Horová (ed.), Nová encyklopedie českého výtvarného 

umění, Praha 1996, s. 19–20, 554–555.
27   P. Machalíková, P. Tomášek, Josef Führich (1800–1876). 

Z Chrastavy do Vídně / Von Kratzau nach Wien, Praha 2014.
28   Zob. Jirásko, Kotalík,  2006, jak przyp. 21, s. 224–225..
29   W 1894 roku, w wieku 26 lat, namalował obraz z niety-

powym przedstawieniem świętego w więzieniu, zamówiony przez 
Towarzystwo Dekoracji Kościelnej.

Czech milieu he was one of the first artists familiar 
with the work of the Pre-Raphaelites.

The success of an art school is usually demon-
strated by the achievements of its students. Among 
the students of František Sequens,28 there are two 
famous figures that deserve special mention: Luděk 
Marold and František Kupka – although both stud-
ied under him for less than a year (in 1887 and 
1888, respectively). Among those who studied long-
er, the following gained recognition in the field of 
religious painting: František Doubek (studied in 
the years 1882–1885), Karl Krattner (1884–1888), 
Antonín Krisan (1887–1889), Emanuel Neumann 
(1889–1893) and Zikmund Rudl (the initial date 
is unknown, graduated in 1885). Occasionally, the 
studio was joined by Theodor Hilšer (1888–1891) 
and Josef Mandl (1888–1893).

An innovative approach to sacred themes was 
visible in the work of Emil Holárek (1889–1892), 
author of the socio-critical series of drawings enti-
tled Reflections on the Catechism. František Kupka’s 
early work, on the other hand, was clearly charac-
terised by a sharp, anticlerical overtone. A similar 
direction was taken by Václav Hradecký (a student 
in the years 1888-1891), who, like Kupka, pub-
lished his work in the Parisian journal L’Assiette au 
Beurre. Early in his artistic career, Hradecký had 
painted an altarpiece depicting St John of Nepomuk 
for the Archpriestal Church of the Assumption of 
the Blessed Virgin Mary in Chrudim, but was al-
legedly criticised for the saint’s resemblance to the 
religious reformer Jan Hus29. Later, Hradecký turned 
away from sacred painting, focussing on genre and 
historical painting.

Another criterion for the school’s success is its 
tradition and historical continuity – here we can see 
the following line: František Sequens – Karl Krattner. 
Krattner’s activity was not limited to the formula 
of Nazarene painting as he was open to new artis-
tic impulses.

The inclusion of the term “religious painting” 
in the name of Sequens’s studio was rather an ex-
ception – it was usually treated as a subfield of his-
tory painting. This was the case, for example, at the 
Vienna Academy of Fine Arts and in the studio of 
Professor Josef Mathias Trenkwald, where selected 
students participated under his guidance in the dec-
oration of the Votive Church.

28   See their list: Jirásko, Kotalík, 2006, as in fn. 21, pp. 224–
225.

29   In 1894, at the age of 26, he created a painting with an un-
usual depiction of the saint in prison, commissioned by the Church 
Decoration Society.

41



Nowatorskie podejście do tematów sakralnych 
przejawiało się u Emila Holárka (1889–1892), autora 
społeczno-krytycznego cyklu rysunków Refleksje z kate-
chizmu. Natomiast wczesna twórczość Františka Kupki 
wyraźnie charakteryzowała się ostrym antyklerykal-
nym wydźwiękiem. Podobny kierunek obrał Václav 
Hradecký (studia w latach 1888–1891), który – jak 
Kupka – publikował swoje prace w paryskim czasopi-
śmie “L’Assiette au Beurre”. Na początku swojej dro-
gi artystycznej Hradecký namalował obraz ołtarzowy 
przedstawiający św. Jana Nepomucena dla kościoła ar-
chiprezbiterskiego Wniebowzięcia Najświętszej Marii 
Panny w Chrudimi, jednak został rzekomo skrytyko-
wany za to, że święty przypominał postać reformatora 
religijnego (Jana Husa). Później Hradecký odwrócił 
się od malarstwa sakralnego i skoncentrował na ma-
larstwie rodzajowym i historycznym.

Kolejnym kryterium sukcesu szkoły jest jej tra-
dycja i ciągłość historyczna – tu zauważyć można 
następczą linię: František Sequens – Karl Krattner, 
przy czym działalność Krattnera nie ograniczała się 
do formuły malarstwa nazareńskiego; cechowała go 
otwartość na nowe impulsy artystyczne.

Umieszczenie określenia „malarstwo religijne” 
w nazwie pracowni Sequensa stanowiło raczej wy-
jątek – zazwyczaj bowiem było ono traktowane jako 
jedna z poddziedzin malarstwa historycznego. Tak 
było między innymi w wiedeńskiej Akademii Sztuk 
Pięknych oraz w pracowni profesora Josefa Mathiasa 
Trenkwalda, gdzie wybrani studenci uczestniczyli pod 
jego kierunkiem w dekoracji kościoła wotywnego.

Warto zauważyć, że również Akademia Wiedeńska 
otrzymała w 1903 roku zapytanie o przyczyny upad-
ku sztuki religijnej oraz możliwości jej odrodzenia. 
Odpowiedź Ministerstwu Kultu i Nauczania przesłano 
w formie wspólnego stanowiska, w którym odrzuco-
no ideę wprowadzenia specjalnych kursów dla mala-
rzy kościelnych. Argumentowano, że każdy student, 
jeśli poradzi sobie z dogmatycznymi wymogami, już 
obecnie może otrzymać odpowiednie przygotowanie30.

Winą za upadek akademicy obarczyli zlecenio-
dawców, którzy – chcąc zaoszczędzić – zatrudniają 
słabych artystów i zadowalają się konwencjonalny-
mi formami przedstawień, a nawet jedynie barwny-
mi drukami. Ich postulat dotyczący należytego wy-
kształcenia duchowieństwa znalazł odzew, choć słaby, 
również w środowisku kościelnym: warto tu wspo-
mnieć o założeniu Österreichische Leo-Gesellschaft 
w Wiedniu w roku 1892 oraz o działalności prałata 
Heinricha Swobody i filozofa Richarda von Kralika.

30   W. Wagner, Die Geschichte der Akademie der bildenden 
Künste in Wien, Wien 1967, s. 248–249. Ministerstwo za pośred-
nictwem tej ankiety reagowało na skargi Zentralkommission zur 
Erforschung und Erhaltung der Kunst- und historischen Denkmale.

It is worth noting that the Vienna Academy also 
received an inquiry in 1903 about the causes of the 
decline of religious art and the possibilities of its re-
vival. The response to the Ministry of Worship and 
Education was sent in the form of a joint statement 
rejecting the idea of introducing special courses for 
church painters. The argument was that any student, 
if they could cope with the dogmatic requirements, 
could already at that time receive adequate training30.

The academics blamed the decline on clients 
who, in an effort to save money, employed poor 
artists and settled for conventional forms of repre-
sentation, or even merely colorful prints. Their de-
mand for properly educated clergy also found some 
echo in the church community: what is worth men-
tioning is the founding of the Österreichische Leo-
Gesellschaft in Vienna in 1892 as well as the work 
of Prelate Heinrich Swoboda and the philosopher 
Richard von Kralik.

In concluding this chapter, it is worth emphasis-
ing that Nazarenism was the most influential move-
ment in 19th-century religious painting in Central 
Europe. It combined an element of revival – a certain 
primitivising innovation stemming from youthful 
revolt – with congealing in an inanimate formula, 
which can nevertheless be interpreted as a symp-
tom of success: it succeeded in creating an attractive 
model from which artists and clients were unable to 
escape31. The history of Nazarenism spans almost an 
entire century – from the founding of the Society of 
St Luke by students of the Vienna Academy in 1809 
to the late realisations of the movement emerging af-
ter 1900. When the former rebels against academism 
became professors themselves, students at many art 
schools pursued Nazarene studies as early as from 
the second quarter of the 19th century32.

The reproduced works of František Sequens and 
his student Antonín Krisan [fig. 3, 4] bear the typ-

30   W. Wagner, Die Geschichte der Akademie der bildenden 
Künste in Wien, Wien 1967, pp. 248–249. By means of that survey, 
the Ministry responded to complaints from the Central Commission, 
i.e. Zentralkommission zur Erforschung und Erhaltung der Kunst- 
und historischen Denkmale.

31   The latest major exhibitions devoted to him took place 
in 2005 and 2023 in Frankfurt am Main and in Westlake: Ch. 
Steinle, M. Hollein, Religion Macht Kunst. Die Nazarener (exhibi-
tion catalogue, Schirn Kunsthalle Frankfurt am Main), Köln 2005; 
C. Grewe, The Nazarenes. Germaný s 19th century avant-garde artists 
(exhibition catalogue, Gallery 19C), Westlake, Texas, 2023. Cf. 
also: M. Thimann, Friedrich Overbeck und die Bildkonzepte des 19. 
Jahrhunderts, Regansburg 2014.

32   The exhibition at the Landesmuseum Mainz had the sub-
title: Three Painting Schools of the 19th Century, focussing on the 
manifestations of Nazarenism in Rhineland-Palatinate, as imple-
mented through three academies of fine arts: in Munich, Frankfurt 
am Main, and Düsseldorf. Cf. the exhibition catalogue: N. Suhr,  
N. Kirchberger (eds.), Die Nazarener – Vom Tiber an den Rhein. 
Drei Malerschulen des 19. Jahrhunderts, Regensburg 2012.

42

http://de.wikipedia.org/wiki/Max_Hollein


Na zakończenie niniejszego rozdziału należy pod-
kreślić, że nazarenizm był w Europie Środkowej naj-
bardziej wpływowym nurtem religijnego malarstwa 
XIX wieku. Łączył w sobie zarówno element odnowy 
– pewną prymitywizującą innowacyjność wynikającą 
z młodzieńczej rewolty – jak i zastygnięcie w nieoży-
wionej formule, którą można jednak odczytywać jako 
symptom sukcesu: udało się bowiem stworzyć atrak-
cyjny model, od którego artyści i zleceniodawcy nie 
potrafili się uwolnić31. Historia nazarenizmu obejmuje 
niemal całe stulecie – od założenia przez studentów 
Akademii Wiedeńskiej w 1809 roku Stowarzyszenia 
św. Łukasza, po późne realizacje nurtu powstające po 
roku 1900. Kiedy dawni buntownicy wobec akade-

31   Ostatnie duże wystawy poświęcone nazarenizmowi odbyły  
się w latach 2005 i 2023 we Frankfurcie nad Menem oraz w West-
lake: Ch. Steinle, M. Hollein, Religion Macht Kunst. Die Nazarener 
(katalog wystawy, Schirn Kunsthalle Frankfurt am Main), Köln 
2005; C. Grewe, The Nazarenes. Germaný s 19th century avant-garde 
artists (katalog wystawy, Gallery 19C), Westlake, Texas, 2023. Por. 
także: M. Thimann, Friedrich Overbeck und die Bildkonzepte des 
19. Jahrhunderts, Regansburg 2014.

ical characteristics of Nazarene painting: they dis-
play clear contours, precise lines, and harmonious 
colours, and apply a gold background or a frame in 
the form of gilded carved decorations. Sequens’s wall 
painting, belonging to the series of the life of Jesus 
Christ, was incorporated into the interior of the 
neo-Romanesque parish church in Prague-Karlín,33 
while his subsequent works in the rectory church in 
Prague’s Vyšehrad, also executed with Krisan’s par-
ticipation, have a more narrative character, reveal-
ing an emphasis on environmental characteristics 
and spatial illusion. The most striking feature of 
all of those works is the consistent compositional 
symmetry, derived from Raphael or other masters 
of the High Renaissance – through which the har-
monia caelestis is manifested.

33  After the flood of 2002 the interior was completely reno-
vated. Cf. M. Cúth et al., Karlín. Chrám sv. Cyrila a Metoděje v 
Praze-Karlíně, Kostelní Vydří 2007.

4.	František Sequens i Antonín Krisan, pięć obrazów w ołtarzu bocznym św. Franciszka Serafina, 1894, olej na płótnie, Praga-Wy-
szehrad, kościół kapitulny św. Piotra i Pawła, fot. R. Musil

4.	František Sequens and Antonín Krisan, St. Francis Seraphim, five paintings on the side altar, 1894, oil on canvas, Prague-Vyšehrad, 
Chapter Church of St. Peter and Paul, photo by R. Musil

43



mizmu sami zostali profesorami, już od drugiej ćwier-
ci XIX wieku uczniowie wielu uczelni artystycznych 
odbywali studia nazareńskie32.

Reprodukowane dzieła Františka Sequensa oraz 
jego ucznia Antonína Krisana [il. 3, 4] noszą typo-
we cechy malarstwa nazareńskiego: opierają się na 
wyraźnym konturze, precyzyjnych liniach i harmo-
nijnej kolorystyce – z zastosowaniem tła złotego lub 
obramowania w formie pozłacanych snycerskich de-
koracji. Należąca do cyklu z życia Jezusa Chrystusa 
malatura ścienna Sequensa została wkomponowa-
na w wystrój neoromańskiego kościoła parafialnego 
w Pradze-Karlínie33, zaś jego kolejne realizacje w ko-
ściele na praskim Wyszehradzie, wykonywane również 
z udziałem Krisana, mają bardziej narracyjny charak-
ter – co oznacza nacisk na środowiskową charakte-
rystykę oraz iluzję przestrzenną. Najbardziej wyrazi-
stą cechą obu dzieł jest konsekwentna symetryczność 
kompozycyjna, wywiedziona od Rafaela lub innych 
mistrzów dojrzałego renesansu – poprzez którą ma-
nifestuje się harmonia caelestis.

Beurońska Szkoła Sztuki Sakralnej

Dziedzictwo szkoły nazareńczyków zostało w istot-
ny sposób zradykalizowane przez przedstawicieli 
Beurońskiej szkoły sztuki sakralnej, działającej w ra-
mach jednej z najstarszych monastycznych wspólnot 
benedyktyńskich – kongregacji beurońskiej. Jej zało-
życiel, Dezyderiusz Piotr Lenz (1832–1928), zanim 
przyjął życie zakonne, przeszedł długi okres poszu-
kiwań. Niezadowolony ze stanu ówczesnej edukacji 
artystycznej, znalazł źródła inspiracji w zbiorach mo-
nachijskiej Gliptoteki, gdzie zainteresowała go sztu-
ka starożytnej Mezopotamii i Grecji. W późniejszym 
okresie, podczas pobytu w Rzymie, zachwyciła go 
również sztuka starożytnego Egiptu.

Poszukiwanie ponadczasowego kodu sztuki hie-
ratycznej w starożytnych kulturach pogańskich było 
Lenzowi zarzucane jako nieortodoksyjne. Niemniej 
jednak zdołał on zyskać poparcie dla swoich zamie-
rzeń w środowiskach kościelnych34. Podczas poby-
tu w Rzymie, wraz z Gabrielem Jakobem Wügerem 
(1829–1892), sformułował koncepcję odnowy kato-
lickiej sztuki sakralnej za pośrednictwem wspólnoty 

32   Wystawa w Landesmuseum Mainz miała podtytuł Trzy 
szkoły malarskie XIX wieku, koncentrowała się na przejawach na-
zarenizmu w Nadrenii-Palatynacie ukazanych poprzez trzy aka-
demie sztuk pięknych – w Monachium, Frankfurcie nad Menem 
i Düsseldorfie. Zob. katalog wystawy. N. Suhr, N. Kirchberger 
(eds.), Die Nazarener – Vom Tiber an den Rhein. Drei Malerschulen 
des 19. Jahrhunderts, Regensburg 2012.

33   Po powodzi w 2002 roku wnętrze zostało całkowicie odre-
staurowane i odnowione. M. Cúth et al., Karlín. Chrám sv. Cyrila 
a Metoděje v Praze-Karlíně, Kostelní Vydří 2007.

34   Zob. Avantgardist und Malermönch, op. cit., pas. (n.d.)

The Beuron School of Sacred Art

The Nazarene school was significantly radicalised 
by representatives of the Beuron School of Sacred 
Art, operating within one of the oldest Benedictine 
monastic communities: the Beuron Congregation. 
Its founder, Desiderius Peter Lenz (1832–1928), 
had gone through a long period of exploration be-
fore entering monastic life. Dissatisfied with the state 
of artistic education at the time, he found sourc-
es of inspiration in the collections of the Munich 
Glyptothek, where he became interested in the art 
of ancient Mesopotamia and Greece. Later, during 
a stay in Rome, he also became captivated by the art 
of ancient Egypt.

Lenz’s search for a timeless code of hieratic art in 
ancient pagan cultures was criticised as unorthodox. 
Nevertheless, he managed to gain support for his en-
deavors in church circles34. During his stay in Rome, 
together with Gabriel Jakob Wüger (1829–1892), he 
formulated the concept of reviving Catholic sacred 
art through a community incorporating elements 
of monastic life. After an unsuccessful attempt to 
form such a community, Wüger and Lukas Fridolin 
Steiner (1849–1906) entered the Benedictine mon-
astery in Beuron in 1870, then known as a centre 
for the revival of Gregorian chant. Two years later, 
Lenz joined them.

In 1875, as a result of the so-called culture war 
waged by Chancellor Bismarck, the monks were ex-
pelled from the Beuron monastery and found refuge 
in Austria – first in Styria, and then, from 1880, in 
Prague, at the Emmaus Monastery Na Slovanech 
[Klášter na Slovanech (Emauzy)]. Until 1886, it served 
as the temporary seat of the Beuron congregation. 
Afterward, the monks were allowed to return to 
Germany, a possibility that many – though not all 
– of whom took advantage of.

In the 1880s and 1890s, Prague became home 
to the leading figures of the Beuron School of Art: 
Lenz, Wüger and Steiner. They were joined by the 
Dutch-born painter Willibrord Jan Verkade (1868–
1946), a member of Les Nabis in Paris, who had con-
verted to Catholicism and joined the Benedictine 
order. Thanks to the work of these artists and their 
collaborators, Prague acquired two masterpieces of 
Beuronian art of European significance: the rebuilt 
and richly decorated Emmaus Monastery (unfor-
tunately damaged during World War II), and the 
Church of the Annunciation of the Blessed Virgin 
Mary (St Gabriel’s Church) along with the adjacent 
Benedictine convent35.

34   Cf. Avantgardist und Malermönch, op. cit., pas. (n.d.)
35   M. Kunštát, Schola artis beuronensis. (Nad tvorbou poslední 

hieratické dílny v Čechách), in: “Památky středních Čech” 2, 1987, pp. 

44



włączającej elementy życia klasztornego. Po nieuda-
nej próbie utworzenia takiej wspólnoty Wüger oraz 
Lukas Fridolin Steiner (1849–1906) wstąpili w 1870 
roku do klasztoru benedyktynów w Beuronie, zna-
nego wówczas jako ośrodek odnowy chorału grego-
riańskiego. Dwa lata później dołączył do nich Lenz.

W roku 1875, w wyniku tzw. walki kulturowej 
prowadzonej przez kanclerza Bismarcka, mnisi zostali 
wydaleni z klasztoru w Beuronie i znaleźli schronienie 
w Austrii – najpierw w Styrii, a następnie, od 1880 
roku, w Pradze, w klasztorze Na Slovanech (Emauzy). 
Do roku 1886 mieściła się tam tymczasowa siedzi-
ba kongregacji beurońskiej. Potem pozwolono mni-
chom na powrót do Niemiec, z czego wielu – choć 
nie wszyscy – skorzystało.

W latach osiemdziesiątych i dziewięćdziesiątych 
XIX wieku Praga stała się więc domem dla głów-
nych autorytetów Beurońskiej Szkoły Sztuki Sakralnej 
– Lenza, Wügera i Steinera. Dołączył do nich ma-
larz holenderskiego pochodzenia Willibrord Jan 
Verkade (1868–1946), członek ugrupowania Les Nabis 
w Paryżu, który przeszedł na katolicyzm i wstąpił do 
zakonu benedyktynów. Dzięki twórczości tych arty-
stów i ich współpracowników Praga pozyskała dwa 
dzieła sztuki beurońskiej o znaczeniu europejskim: 
przebudowany i bogato zdobiony klasztor Emaus 

Lenz’s austere, geometrically highly stylised mes-
sage was too radical for most clients, so it was easier 
for Wüger and Steiner to convey their ideas as they 
were more oriented towards Nazarenism. However, 
the nuns of St. Gabriel were benevolent towards Lenz 
and offered him space to incorporate his artistic ideas, 
above all the monumental execution of the Pietà in 
the Egyptian style [fig. 5], designed already in the 
1860s for the western wall of their church. The then 
Archbishop of Prague, Cardinal František Schönborn, 
however, did not accept the Pieta and ordered it cov-
ered with canvas for almost six months, although 
he eventually relented36. The Prague monastery also 

79–96; Nová encyklopedie českého výtvarného umění, op.cit., pp. 66–
67; H. Krins, Die Kunst der Beuroner Schule. “Wie ein Lichtblick vom 
Himmel,” Beuron 1998, pp. 72–78; H. Čižinská, Beuronská umělec-
ká škola v opatství svatého Gabriela v Praze / Die Beuroner Kunstschule 
in der Abtei Sankt Gabriel in Prag, Praha 1999; K. Benešovská, K. 
Kubínová (eds.), Emauzy, benediktinský klášter Na Slovanech v srdci 
Prahy. Soubor statí věnovaných znovuotevření chrámu Panny Marie 
a sv. Jeronýma benediktinského kláštera Na Slovanech, Praha 2007.

36   According to critical voices, the Virgin Mary resembled 
the goddess Isis, and Christ on her knees resembled an offering 
– but the resemblance to Isis is obvious and intentional in Lenz’s 
statue of the standing Madonna. Cf. H. Krins, Zwei Notizen zur 
Pietà von St. Gabriel in Prag, in: Avantgardist und Malermönch, 
op. cit., pp. 69–72; H. Čižínská, Isis – Madona, in: Staletá Praha 
30, 2014, no. 1, pp. 25–65, here pp. 27–29.

5.	Dezyderiusz Piotr Lenz i Beurońska Szkoła Sztuki Sakralnej, Pieta (Regina martyrum), 1895–1896, fresk, Praga-Smíchov, dawny 
klasztor benedyktynek, kościół Zwiastowania Najświętszej Maryi Panny (św. Gabriela), fot. O. Palán

5.	Desiderius Peter Lenz and the Beuron School of Sacred Art, Pieta (Regina martyrum), 1895–1896, a mural, Prague-Smíchov, for-
mer monastery of Benedictine nuns, Church of the Annunciation of the Virgin Mary (St. Gabriel’s), photo by O. Palán

45



(niestety uszkodzony w czasie II wojny światowej) 
oraz kościół Zwiastowania Najświętszej Marii Panny 
(kościół św. Gabriela) wraz z przylegającym do niego 
klasztorem benedyktynek35. 

Surowy, geometrycznie mocno stylizowany prze-
kaz Lenza był zbyt radykalny dla większości zlece-
niodawców, dlatego łatwiej było się tutaj wykazać 
Wügerowi i Steinerowi, bardziej zorientowanym na 
nazarenizm. Zakonnice ze św. Gabriela były jednak 
Lenzowi przychylne i zaoferowały mu przestrzeń do 
realizacji jego artystycznych idei, przede wszystkim 
monumentalnego wykonania Piety w stylu egipskim 
[il. 5], zaprojektowanej już w latach 60., na zachod-
niej ścianie swojego kościoła. Ówczesny arcybiskup 
Pragi, kardynał František Schönborn, Piety jednak 
nie zaakceptował i nakazał przykrycie jej płótnem na 
mniej niż pół roku, choć w końcu ustąpił36. W klasz-
torze praskim znajdowało się również przestrzenne 
malarskie atelier, w którym pod kierownictwem Lenza 
działała szkoła mniszek iluminatorek [il. 6]. 

Główny przedstawiciel Beurońskiej Szkoły Sztuki 
Sakralnej pracował również nad projektami malarstwa 
ściennego i wyposażenia wnętrza barokowego kościo-
ła św. Jana Nepomucena w Hradcu Královém dla 
miejscowego biskupstwa, ponieważ chodziło o sank-
tuarium seminarium duchownego. Wydaje się jednak, 
że jego projekty zostały ostatecznie przerobione przez 

35   M. Kunštát, Schola artis beuronensis. (Nad tvorbou poslední 
hieratické dílny v Čechách), w: “Památky středních Čech” 2, 1987, 
s. 79–96; Nová encyklopedie českého výtvarného umění, 1996, jak 
przyp. 26, s. 66–67; H. Krins, Die Kunst der Beuroner Schule. „Wie 
ein Lichtblick vom Himmel”, Beuron 1998, s. 72–78; H. Čižinská, 
Beuronská umělecká škola v opatství svatého Gabriela v Praze, Praha 
1999; K. Benešovská, K. Kubínová (red.), Emauzy, benediktinský 
klášter Na Slovanech v srdci Prahy. Soubor statí věnovaných znovu-
otevření chrámu Panny Marie a sv. Jeronýma benediktinského kláštera 
Na Slovanech, Praha 2007.

36   Według krytycznych głosów Matka Boska przypominała 
boginię Izydę, a Chrystus na jej kolanach przypominał ofiarę – ale 
podobieństwo do Izydy jest oczywiste i zamierzone w posągu sto-
jącej Madonny Lenza. Por. H. Krins, Zwei Notizen zur Pietà von 
St. Gabriel in Prag, w: Avantgardist und Malermönch, o.c., s. 69–72; 
H. Čižínská, Isis – Madona, „Staletá Praha” 30, 2014, nr 1, s. 25–
65, tutaj s. 27–29.

housed a spacious painting studio, where a school 
of nuns – manuscript illuminators – operated under 
Lenz’s direction [fig. 6].

The leading representative of the Beuron School 
of Sacred Art also worked on designs for the wall 
paintings and interior furnishings of the Baroque 
Church of St John of Nepomuk in Hradec Králové 
for the local bishopric, as it was intended as a sanc-
tuary for the theological seminary. However, it ap-
pears that his designs were ultimately reworked by 
Wüger and Steiner [fig. 7]37. The emphasis on im-
parting knowledge and teaching collaborators and 
successors culminated in the formal establishment of 
the Beuron School of Sacred Art under Lenz’s lead-
ership in 1894 (as an oblate school) and in the rap-
idly increasing number of its projects around 1900. 
However, Lenz failed to ensure the continuation of 
the school he headed, and after his death in 1928, 
this activity, with a few exceptions, ceased.

Gradually, it became possible to find and study 
the scattered works of Czech representatives of the 

37   Filip, Musil (ed.) 2006, as in fn. 2, p. 125. Currently, the 
church serves as a municipal concert hall, paintings and elements of 
the Beuronian style furnishings were deposited and have survived.

6.	Pracownia św. Łukasza – Szkoła Iluminacji Sióstr w klaszto-
rze benedyktynek przy kościele św. Gabriela, ok. 1910 r., zdję-
cie z książki H. Čižinská, Beuronská umělecká škola v opatství 
svatého Gabriela v Praze, Praha 1999, s. 112

6.	Atelier sv. Lukáše [The Studio of St Luke] – Manuscript Il-
lumination School of Nuns of the Benedictine Monastery 
by St Gabriel’s Church, circa 1910, photo from the book by 
H. Čižinská Beuronská umělecká škola v opatství svatého Gabriela 
v Praze, Praha 1999, p. 112

46



Wügera i Steinera [il. 7]37. Nacisk na przekazywanie 
wiedzy oraz kształcenie współpracowników i następ-
ców znalazł kulminację w formalnym ustanowieniu 
w 1894 roku Beurońskiej Szkoły Sztuki Sakralnej 
pod przewodnictwem Lenza (jako szkoły oblatów) 
oraz w gwałtownie rosnącej liczbie jej realizacji oko-
ło roku 1900. Lenzowi nie udało się jednak zapew-
nić kontynuacji działalności kierowanej przez niego 
szkoły, a po jego śmierci w 1928 roku działalność ta, 
poza nielicznymi wyjątkami, zamarła.

Stopniowo staje się możliwe odnalezienie i zbada-
nie rozproszonych prac czeskich przedstawicieli Beuron 
Art School38. Wśród nich wyróżniał się Pantaleon 
Jaroslav Major (1869–1936), w którego twórczości za 
opus magnum, choć z udziałem innych artystów, moż-
na uznać dekorację kościoła Matki Bożej Różańcowej 
w Czeskich Budziejowicach z lat 1898–190239. Inni 
czescy uczniowie tej szkoły to Martin Matouš, kolega 
Majora z Czeskich Budziejowic, oraz bracia Antonín 
i Jan Sarkander Vrbíkowie, jak również, do pewnego 
stopnia, Viktor Foerster (1867–1915), który studio-
wał technikę mozaiki szklanej w klasztorze na Monte 
Cassino, stając się specjalistą w tej dziedzinie, kiedy 
zlecono mu między innymi wykonanie mozaik ple-
nerowych w klasztorze Emaus40. 

Jak wynika z ekspresji malarskiej wszystkich tych 
bezpośrednich czeskich uczniów szkoły beurońskiej, 
ich mocną stroną była umiejętność projektowania 
wnętrz w sposób spójny kompozycyjnie i ikonograficz-
nie [il. 8], wyraźnie jednak brakowało im wystarczają-
cego wykształcenia, jeśli chodzi o detale scen narracyj-

37   Filip, Musil (red.) 2006, jak przyp. 2, s. 125. Obecnie 
kościół służy jako miejska sala koncertowa, zachowały się (zde-
ponowane) malowidła i części wyposażenia w stylu beurońskim.

38   Filip, 2004, jak przyp. 15, s. 41–49; Filip, Musil (red.) 
2006, jak przyp. 2, pas; J. Bachtík, Beuroner Kapelle in Teplitz, 
Teplice 2020. Patrz także przypisy 39–41.

39   E. Muroňová, T. C. Havel, Hle, příbytek Boží mezi lidmi. 
Kostel Panny Marie Růžencové v Českých Budějovicích, Brno 2008; 
V. Říhová, Z. Křenková, J. Klazar, Mozaika pro kostel Panny Marie 
Růžencové v Českých Budějovicích. Ke spolupráci Viktora Foerstera, 
Pantaleona Majora a Desideria Lenze,, w: Památky jižních Čech 8, 
2017, nr 1, s. 135–149.

40   M. Hemelík, Nemám již snad žádného, s kým bych o věcech 
nebeských mluvil… Životní příběh a dílo zakladatele novodobého 
českého mozaikového umění Viktora Foerstera, Světice 2015, s. 19–21,  
26–30; V. Říhová, Pražská mozaikářská dílna Viktora Foerstera,  
Staletá Praha” 33, 2017, nr 1, s. 31–59.

Beuron Art School38. Prominent among them was 
Pantaleon Jaroslav Major (1869–1936). What can 
be regarded as his opus magnum, although co-created 
by other artists, is the decoration of the Church of 
Our Lady of the Rosary in České Budějovice, created 
from 1898 to 190239. Other Czech students of this 
school included Martin Matouš, Major’s colleague 
from České Budějovice, and the brothers Antonín 
and Jan Sarkander Vrbík, as well as, to some extent, 
Viktor Foerster (1867–1915), who studied the tech-
nique of glass mosaic at the monastery at Monte 
Cassino, becoming a specialist in this field when he 
was commissioned, among other things, to create 
open-air mosaics at the Emmaus Monastery40.

As evidenced by the painting oeuvre of all these di-
rect Czech students of the Beuron school, their strength 
lay in the ability to design interiors in a composition-

38   Filip 2004, as in fn. 15, pp. 41–49; Filip, Musil (ed.) 2006, 
as in fn. 2, pas; J. Bachtík, Beuroner Kapelle in Teplitz, Teplice 2020. 
Cf. also footnotes 39–41.

39   E. Muroňová, T. C. Havel, Hle, příbytek Boží mezi lidmi. 
Kostel Panny Marie Růžencové v Českých Budějovicích, Brno 2008; 
V. Říhová, Z. Křenková, J. Klazar, Mozaika pro kostel Panny Marie 
Růžencové v Českých Budějovicích. Ke spolupráci Viktora Foerstera, 
Pantaleona Majora a Desideria Lenze, in: “Památky jižních Čech” 8,  
2017, no. 1, pp. 135–149.

40   M. Hemelík, Nemám již snad žádného, s kým bych o věcech 
nebeských mluvil… Životní příběh a dílo zakladatele novodobého čes-
kého mozaikového umění Viktora Foerstera, Světice 2015, pp. 19–21, 
26–30; V. Říhová, Pražská mozaikářská dílna Viktora Foerstera,  in: 
“Staletá Praha” 33, 2017, no. 1, pp. 31–59.

7.	Beurońska Szkoła Sztuki Sakralnej, malarstwo ścienne, 1887–
1888, Hradec Králové, dawny kościół seminaryjny pw. św. Jana 
Nepomucena (część środkowa), fot. O. Nepilý

7.	The Beuron School of Sacred Art, church painting decora-
tion, 1887–1888, Hradec Králové, former Seminary Church 
of St. John of Nepomuk (middle part), photo by O. Nepilý

47



nych. Major zapewne zdawał sobie z tego sprawę, bo 
sam siebie nazywał architektem, mimo że nie studiował 
architektury41. Beurońska Szkoła Sztuki Sakralnej od-
nosiła sukcesy głównie w środowisku zakonów i zgro-
madzeń religijnych; wydaje się, że dla większości pa-
rafii jej wyrazisty styl był zbyt egzotyczny. Jej wysiłki 
na rzecz propagowania nowej koncepcji sztuki litur-
gicznej nie ustały nawet w latach dwudziestych i trzy-
dziestych XX wieku, o czym świadczy pismo „Pax” 
wydawane przez benedyktynów z klasztoru Emaus 
pod przewodnictwem Mariána Schallera.

Jeden z teoretyków Beuron School of Art, Ansgar 
Pölmann, sformułował jej misję w następujący sposób: 
„Die hieratische Kunst kennt im Grunde genommen 
nur ein Werk, ein Gesamtswerk, den ausgestatteten 
Kirchenbau, das Heiligtum”42. Sztukę tej szkoły okre-
śla pojęciem hieratycznej, czyli sakralnej, kapłańskiej, 
przeznaczonej wyłącznie do przestrzeni sakralnych, a w 
skali wyobrażonej między idealizmem a realizmem 

41   W 1919 roku opuścił zakon benedyktynów, gdzie praco-
wał jako brat świecki i aż do śmierci prowadził prywatną pracow-
nię sztuki sakralnej w Pradze. Por. J. Klazar, Pražské stopy Jaroslava 
Pantaleona Majora. Dílo žáka Beuronské umělecké školy jako odraz 
doby, w: „Staletá Praha” 35, 2019, nr 1, s. 51–97.

42   A. Pölmann, Vom Wesen der hieratischen Kunst, Beuron 
1905, s. 10.

ally and iconographically coherent manner [fig. 8], but 
they clearly lacked sufficient education when it came 
to the details of narrative scenes. Major was probably 
aware of this, as he called himself an architect, even 
though he had not studied architecture41. The school 
of sacred art was successful mainly in the milieu of 
religious orders and congregations; it seems that for 
most parishes its expressive style was too exotic. Its ef-
forts to promote a new concept of liturgical art did not 
cease even in the 1920s and 1930s, as evidenced by the 
journal “Pax,” edited by Marián Schaller and published 
by the Benedictine monks of the Emmaus monastery.

One of the theoreticians of the Beuron School of 
Art, Ansgar Pölmann, formulated its mission as follows: 
“Die hieratische Kunst kennt im Grunde genommen 
nur ein Werk, ein Gesamtswerk, den ausgestatteten 
Kirchenbau, das Heiligtum”42. He defines the art of 
this school as hieratic, i.e. sacred, priestly, intended 
exclusively for sacred spaces, and when identified on 

41   In 1919, he left the Benedictine order, where he had worked 
as a lay brother, and opened a private studio of sacred art in Prague, 
which he ran until his death. Cf. J. Klazar, Pražské stopy Jaroslava 
Pantaleona Majora. Dílo žáka Beuronské umělecké školy jako odraz 
doby, “Staletá Praha” 35, 2019, no. 1, pp. 51–97.

42   A. Pölmann, Vom Wesen der hieratischen Kunst, Beuron 
1905, p. 10.

8.	Martin Matouš i Beurońska Szkoła Sztuki Sakralnej, Koronacja Maryi Panny i Świętych Archaniołów Michała i Rafała, ok. 1905 r., 
malarstwo ścienne, Opawa, klasztor Sióstr Miłosierdzia, kościół Matki Bożej z Lourdes, fot. L. Wünsch

8.	Martin Matouš and The Beuron School of Sacred Art, Coronation of the Virgin Mary and the Holy Archangels Michael and Raphael, 
circa 1905, wall paintings, Opava, Monastery of the Sisters of Mercy, Church of Our Lady of Lourdes, photo by L. Wünsch

48



programowo skłania się ku maksymalnemu stopnio-
wi idealizmu. Poszukiwanie kanonu inspirowanego 
zwłaszcza niezmiennością sztuki staroegipskiej niesie 
w sobie logiczne ryzyko skostnienia i schematyzmu, co 
w konsekwencji mogłoby prowadzić do postrzegania 
dzieł Beurońskiej Szkoły Sztuki Sakralnej jako arty-
stycznie niższej jakości. Pomimo wspólnego funda-
mentu, najbardziej widocznego w jednolitym piśmie, 
szkoła ta dopuszcza indywidualne różnice twórcze, na 
przykład te wcześniej wspomniane u Lenza z jednej 
strony oraz u Steinera i Wügera z drugiej. Jeśli pomi-
niemy Badenię-Wirtembergię z macierzystym klasz-
torem wspomnianego zgromadzenia, możemy powie-
dzieć, że liczba i stopień zachowania dzieł Beurońskiej 
Szkoły Sztuki Sakralnej w Czechach, na Morawach 
i Śląsku są równe Niemcom. O sile jej oddziaływa-
nia świadczy fakt, że czescy uczniowie tej szkoły byli 
aktywni aż do lat 30. XX wieku, a obecnie ich dzieła 
są na nowo odkrywane i odnawiane. 

Szkoła Františka Bílka

Rzeźbiarz i grafik František Bílek (1872–1941), 
którego dorobek obejmuje również architekturę 
i wzornictwo, należy do grona najoryginalniejszych 
twórców czeskiej secesji. Jego twórczość, ukierunko-
wana religijnie, opiera się na wizjach o charakterze su-
biektywnym – na ekspresji wizjonerskiej wyobraźni43. 
Czy może ona stanowić punkt wyjścia do wypraco-
wania wspólnej koncepcji sztuki sakralnej44? A może 
przyczynić się do ukształtowania odrębnej szkoły arty-
stycznej, kontrastującej z dominującym nurtem szko-
ły rzeźbiarskiej Josefa Václava Myslbeka, o czym roz-
ważał František Kovárna45?

Postawione pytania zdają się prowadzić ku od-
powiedzi negatywnej. Zgodnie z przeważającą opinią 
profesjonalnych odbiorców twórczość Bílka nie speł-
niała kryteriów sztuki sakralnej, gdyż jego mitologia 
wykraczała poza ramy oficjalnych wyznań religijnych. 
Stanowiła raczej wyraz duchowości w szerszym, uni-
wersalistycznym sensie. Choć argumentację tę należy 
traktować z należytą uwagą, nie sposób pominąć faktu, 
iż Bílek przez wiele lat pozostawał związany z dwoma 
środowiskami kościelnymi: początkowo z Kościołem 
rzymskokatolickim, a od 1920 roku z nowo utwo-
rzonym Kościołem czechosłowackim (husyckim). 
Potwierdzają to dane biograficzne i dokumentacyjne 
dotyczące jego działalności.

43   P. Wittlich, Česká secese, 3. vyd., Praha 2020, s. 116–125. 
Ostatnia duża wystawa retrospektywna Bílka miała miejsce w Pradze 
w 2000 roku i towarzyszyła jej publikacja w języku czeskim i an-
gielskim: H. Larvová (ed.), František Bílek 1872–1941, Praha 2000 
(2. vyd., Praha 2021).

44   A. Filip, Vidění a symboly Františka Bílka, w: Musil, Filip 
(red) 2000, jak przyp. 10, s. 338–364.

45   F. Kovárna, František Bílek, Praha 1941, b.n.s.

the scale between idealism and realism, it program-
matically leans towards the maximum degree of ideal-
ism. The search for a canon inspired especially by the 
immutability of ancient Egyptian art carries the logi-
cal risk of ossification and schematism, which could 
consequently lead to the perception of the works of 
the Beuron School of Sacred Art as artistically infe-
rior. Despite the common foundation, most visible 
in the uniform script, this school allows for individ-
ual creative differences, for example those previously 
mentioned in the case of Lenz on the one hand, and 
in the case of Steiner and Wüger on the other. If we 
leave aside Baden-Württemberg with the mother mon-
astery of the aforementioned order, we can say that 
the number and degree of preservation of works of the 
Beuron school of sacred art in Bohemia, Moravia and 
Silesia are equal to those in Germany. The strength of 
the school’s influence is evidenced by the fact that its 
Czech students were active even until the 1930s, and 
now their works are being rediscovered and renovated.

The School of František Bílek

The sculptor and graphic artist František Bílek 
(1872–1941), whose work also encompasses archi-
tecture and design, is one of the most original artists 
of Czech Art Nouveau. His religiously oriented work 
is based on subjective visions – the expression of a 
visionary imagination43. Could it serve as a starting 
point for developing a common concept of sacred 
art44? Or could it perhaps contribute to the forma-
tion of a distinct artistic school, contrasting with the 
dominant trend of Josef Václav Myslbek’s school of 
sculpture, as reflected upon by František Kovárna45?

The questions posed seem to point to a negative 
answer. According to the prevailing opinion of profes-
sional audiences, Bílek’s work did not meet the criteria 
of sacred art, as his mythology transcended the frame-
work of official religious denominations. Rather, it was 
an expression of spirituality in a broader, universalist 
sense. While this argument should be treated with due 
caution, it is impossible to ignore the fact that Bílek 
was associated with two ecclesiastical circles for many 
years: initially with the Roman Catholic Church, and 
from 1920 with the newly established Czechoslovak 
(Hussite) Church. This is confirmed by biographical 
and documentary data concerning his work.

43   P. Wittlich, Česká secese, 3rd edition, Praha 2020, pp. 116–
125. Bílek’s last major retrospective exhibition took place in Prague 
in 2000, and was accompanied by a publication in Czech and 
English: H. Larvová (ed.), František Bílek 1872-1941, Praha 2000 
(2nd ed., Praha 2021).

44   A. Filip, Vidění a symboly Františka Bílka, in: Musil, Filip 
(eds), 2000, as in fn. 10, pp. 338–364.

45   F. Kovárna, František Bílek, Praha 1941, no page numbers.

49



Inną kwestią pozostaje, że Bílek przez większość 
życia czuł się niedoceniany w obrębie wspomnianych 
wspólnot – mimo iż formalnie ich nie opuścił. Jego 
jedyny syn, František Jaromír, został nawet duchow-
nym Kościoła czechosłowackiego, zgodnie z wolą ojca 
podjętą w tonie autorytarnym. Paradoks recepcji twór-
czości Bílka i jego bliskiego przyjaciela, poety Otokara 
Březiny, celnie uchwycił Josef Vojvodík: 

Znamienne jest, że od samego początku zaintereso-
wanie, zrozumienie oraz lojalność wobec ich dzieła oka-
zywali zarówno ‚ortodoksyjni’ katolicy – wywodzący się 
z kręgu Katolickiej Moderny i skupieni wokół czasopisma 
„Nový život” – jak i programowo ‚heterodoksyjni’ moder-
niści, tacy jak Šalda czy redaktorzy „Moderní revue”46.

Nie dziwi więc, że heterodoksyjny model recepcji 
przez długi czas dominował w dyskursie historyczno-
-artystycznym.

46   J. Vojvodík, Mezi kultem umění a mýtem života. Tvůrčí 
dialog Otokara Březiny a Františka Bílka, w: Larvová 2000, jak 
przyp. 43, s. 141–180, tu s. 173–174.

Another issue is that Bílek felt unappreciated 
within the aforementioned communities for most of 
his life – even though he did not formally leave them. 
His only son František Jaromír even became a cler-
gyman of the Czechoslovak Church, in accordance 
with his father’s will, expressed in an authoritarian 
tone. The paradox concerning the reception of the 
work of Bílek and his close friend, the poet Otokar 
Březina, was aptly captured by Josef Vojvodík:

It is significant that from the very beginning, the 
interest in, understanding of, and loyalty to their work 
were shown both by the ‘orthodox’ Catholics, i.e. those 
coming from the circle of Catholic Modernism and those 
gathered around the journal ‘Nový život’, as well as by 
the programmatically ‘heterodox’ modernists, such as 
Šalda or the editors of ‘Moderní revue’46.

46   J. Vojvodík, Mezi kultem umění a mýtem života. Tvůrčí 
dialog Otokara Březiny a Františka Bílka, in: Larvová 2000, as in 
fn. 43, pp. 141–180, here pp. 173–174.

9.	Viktor Foerster we współpracy z Františkiem Bílkiem, Droga Krzyżowa, stacja VI – Weronika podaje chustę Jezusowi, 1899–1900, 
olej na płótnie i rzeźbiona rama z drewna, Pelhřimov, kościół dziekański pw. św. Bartłomieja, fot. V. Jirásek

9.	Viktor Foerster in collaboration with František Bílek, Stations of the Cross, 6th Station – Veronica gives the Lord her Veil, 1899–1900, 
oil on canvas and carved wooden frame, Pelhřimov, Dean’s Church of St. Bartholomew, photo by V. Jirásek

50



W 1899 roku, w okresie rozkwitu swojej twór-
czości, František Bílek zaprosił do nowo wybudo-
wanego domu z pracownią w rodzinnym Chýnovie 
dwóch kolegów z praskiej akademii: malarza Otokara 
Paura (1870–1914) oraz wspomnianego już Viktora 
Foerstera, który powrócił ze studiów w Paryżu. W tym 
samym czasie współpracę rzeźbiarską z Bílkiem pod-
jął również jego brat, Antonín. Dzięki obecności 
Foerstera i Paura, Bílek mógł przyjąć zamówienie na 
dwa cykle Drogi Krzyżowej – dla kościoła parafialnego 
w Pelhřimovie [il. 9] oraz dla klasztoru premonstra-
tensów w Nowej Říšy (przy czym ten drugi miał zostać 
zrealizowany w stylistycznym duchu Führicha). Oba 
cykle – jak sam artysta zaświadcza – powstały w jego 
warsztacie, pod jego osobistym kierunkiem. Wizja 
Drogi Krzyżowej zaproponowana przez Bílka nie zosta-
ła jednak zaakceptowana przez parafie w Pelhřimovie 
i Nowej Říšy. Artysta zrealizował ją dopiero w latach 
1905–1906 w kościele parafialnym Podwyższenia 
Krzyża Świętego w Prostějovie, dzięki zrozumieniu 
księdza Karla Dostála Lutinowa, związanego z kręgiem 
Katolickiej Moderny. Twórczość Viktora Foerstera 
można postrzegać jako kontynuację zarówno tradycji 
Beurońskiej Szkoły Sztuki Sakralnej, jak i duchowego 
dziedzictwa Františka Bílka. Wrażenie, iż jego prace 
stopniowo ulegały specyficznemu sentymentalizmo-
wi, wydaje się jednak trudne do przeoczenia [il. 10]. 
Z kolei dramatyczna koncepcja Drogi Krzyżowej, jaką 
przedstawił Bílek [il. 11], nie ogranicza się do malar-
skiej reprezentacji poszczególnych stacji; dramaturgia 
dzieła rozwija się równolegle w cyklach płaskorzeźb 
o formacie horyzontalnym odnoszących się do posta-
ci Jezusa Chrystusa i Najświętszej Maryi Panny; do 
Cierpienia nieba i Cierpienia ziemi. Ta mistyczna wizja 
autora może być dyskusyjna z teologicznego punktu 
widzenia, jednak przeważa wrażenie jej porywającej siły 
oddziaływania. Podczas gdy rzeźbiarz Karel Gabriel – 
którego twórczość nagrobkowa jest szeroko reprezen-
towana na cmentarzu w Chýnovie – pozostaje jedy-
nie epigonem Františka Bílka, inni twórcy z większą 
swobodą sięgali po jego artystyczne impulsy. Wśród 
nich należy wymienić Milána Havlíčka (1873–1917), 
kolejnego ze współpracowników Bílka z okresu chýno-
vskiego47. Jego dorobek został niedawno poszerzo-
ny o płaskorzeźbę Zwiastowania Najświętszej Maryi 
Pannie, zidentyfikowaną nad głównym wejściem do 
kościoła Niepokalanego Poczęcia Najświętszej Maryi 
Panny przy ulicy Křenovej w Brnie [il. 12]48. Przede 

47   Filip, Musil, Hlavní inovace..., w: idem, jak przyp. 14, s. 114–
115. Dla Pelhřimova, niedaleko Křemešníka i Novej Říši, wspom-
niani artyści oprócz dwóch stacji Drogi Krzyżowej stworzyli także 
inne prace w pracowni F. Bílka. Zob. Hemelík, 2015, jak przyp. 
40, s. 19–21, 26–33.

48   M. Růžička, Keramika Františka Bílka, w: Larvová 2000, jak 
przyp. 43, s. 308–313, tu s. 313, pozn. 4: Havlíček wraz z Antonínem 
Bílkiem, Josefem Kapinusem i Karelem Gabrielem są wymienia-

It is therefore not surprising that the heterodox 
reception model dominated the art-historical dis-
course for a long time.

In 1899, at the peak of his artistic career, František 
Bílek invited two of his colleagues from the Prague 
Academy to his newly built house with a studio in 
his hometown of Chýnov: the painter Otokar Paur 
(1870–1914) and the aforementioned Viktor Foerster, 
who had returned from his studies in Paris. At the 
same time, Bílek’s brother, Antonín, also began sculpt-
ing with him. Thanks to the presence of Foerster and 
Paur, Bílek was able to accept a commission for two 
series of Stations of the Cross: for the parish church 
in Pelhřimov [fig. 9] and for the Premonstratensian 
monastery in Nová Říša (the latter was to be imple-
mented according to the compositions of Führich). 
Both series – as the artist himself testifies – were cre-
ated in his studio, under his personal supervision. 
However, Bílek’s vision of the Stations of the Cross 
was not accepted by the parishes in Pelhřimov and 
Nová Říše. The artist implemented it only in 1905–
1906 in the parish church of the Exaltation of the 
Holy Cross in Prostějov, thanks to the understand-
ing of Father Karel Dostál-Lutinov, associated with 
the Catholic Modernist movement. Viktor Foerster’s 
work can be seen as a continuation of both the tra-
dition of the Beuron School of Sacred Art and the 
spiritual legacy of František Bílek. The impression 
that his works gradually succumbed to a specific sen-
timentalism seems difficult to miss [fig. 10]. In turn, 
Bílek’s dramatic concept of the Stations of the Cross 
[fig. 11] is not limited to the pictorial representa-
tion of individual stations; the drama of the work 
develops in parallel in cycles of horizontal reliefs, re-
ferring to the figures of Jesus Christ and the Blessed 
Virgin Mary; to The Suffering of Heaven and The 
Suffering of Earth. This mystical vision of the au-
thor may be questionable from a theological point 
of view, but the impression of its captivating power 
prevails. While the sculptor Karel Gabriel – whose 
art is widely represented at the Chýnov cemetery in 
the form of tombstone works – remains merely an 
epigone of František Bílek, other artists seemed to 
draw on his artistic impulses with greater freedom. 
Worth mentioning among them is Milán Havlíček 
(1873–1917), another collaborator of Bílek from 
the Chýnov period47. His oeuvre has recently been 
enlarged by the relief of the Annunciation of the 
Blessed Virgin Mary, identified above the main en-
trance to the Church of the Immaculate Conception 

47   Filip, Musil, Hlavní innovace..., w: idem, as in fn.14, pp. 
114-115. For Pelhřimov, nearby Křemešník and Nová Říše, the 
aforementioned artists created other works in the studio of F. Bílek, 
in addition to the two Stations of the Cross: cf. Hemelík, 2015, as 
in fn. 40, pp. 19–21, 26–33.

51



wszystkim w zespoleniu postaci, dokonującym się 
mimo typowo symbolistycznego zabiegu zamknię-
cia oczu i gestycznego charakteru komunikacji, moż-
na doszukiwać się wpływu Bílka – w szczególności 
jego rzeźby Ślepcy.

Około roku 1910 twórczość Bílka weszła w fazę 
stagnacji, przechodząc w samowystarczalny system 
osobistej religijno-synkretycznej mitologii. Taka posta-
wa artystyczna ograniczyła możliwość bezpośredniego 
przekazywania impulsów twórczych członkom jego 
szkoły – nie wpłynęła jednak w żadnym razie na re-
cepcję jego dzieł w środowisku kościelnym. Nawiasem 
mówiąc, teza Kovárny, przytoczona wyżej, zmierza 
jeszcze dalej, sugerując możliwość wykształcenia się 
tradycji artystycznej niekoniecznie zakładającej oso-

ni jako autorzy, którzy w kreatywny sposób naśladowali swojego 
mistrza. Mieli się także wzorować na jego ceramicznych wazach 
z pracowni w Chýnovie.

of the Blessed Virgin Mary on Křenová Street in Brno 
[fig. 12]48. The relief reveals Bílek’s influence – par-
ticularly related to his sculpture The Blind – above 
all, in the fusion of the figures, which occurs despite 
the typically symbolic device of closing the eyes and 
the gestural nature of communication.

Around 1910, Bílek’s work entered a phase of stag-
nation, transforming into a self-sufficient system of 
personal religious-syncretic mythology. That artistic 
stance limited the possibility of direct transmission 
of creative impulses to members of his school – but 
this in no way affected the reception of his works in 
the church community. Incidentally, Kovárna’s thesis, 

48   M. Růžička, Keramika Františka Bílka, in: Larvová 2000, 
as in fn. 43, pp. 308–313, here p. 313, later 4: Havlíček, along with 
Antonín Bílek, Josef Kapinus, and Karel Gabriel, are cited as authors 
who followed their role model in a creative way. His collaborators 
also contributed to the ceramic vases from his Chýnov workshop.

10.	Viktor Foerster, Droga Krzyżowa, stacja VI – Veronika po-
daje chustę, 1906, olej na płótnie i rzeźbiona rama z drewna, 
Němčice na Hané, kościół parafialny pw. św. Marii Magdale-
ny, fot. A. Filip

10.	Viktor Foerster, Stations of the Cross, 6th Station – Veronica 
gives the Lord her Veil, 1906, oil on a panel and carved wooden 
frame, Němčice na Hané, Parish Church of St Mary Magda-
lene, photo by A. Filip

11.	František Bílek, Droga Krzyżowa, stacja XI – Jezus przybity  
do krzyża, 1905–1906, tempera na płótnie i płaskorzeźby  
w drewnie, Prostějov, kościół parafialny pw. Podwyższenia 
Krzyża Świętego, fot. J. Pospíšil

11.	František Bílek, The Stations of the Cross, 11th Station – Je-
sus nailed to the Cross, 1905–1906, tempera on canvas and re-
liefs carved in wood, Prostějov, Parish Church of the Exalta-
tion of the Holy Cross, photo by J. Pospíšil

52



12.	Milán Havlíček, Zwiastowanie Najświętszej Maryi Pannie, 1913, płaskorzeźba ze sztucznego kamienia, Brno, kościół parafialny 
pw. Niepokalanego Poczęcia Najświętszej Maryi Panny, fot. A. Filip

12.	Milán Havlíček, Annunciation to the Virgin Mary, 1913, relief made of artificial stone, Brno, Parish Church of the Immaculate 
Conception of the Virgin Mary, photo by A. Filip

cited above, goes even further, suggesting the possibil-
ity of an artistic tradition developing beyond personal 
contact between master and disciple. To the best of 
our knowledge, this hypothesis has not yet been ana-
lysed; and its discussion would exceed the definitional 
framework of an artistic school adopted in this article.

Conclusions

In the above text, we focussed primarily on a 
historical analysis of the activities of three selected 
art schools operating around 1900 (for the sake of 
precision, it should be noted that in Bílek’s case it 
was only a temporary attempt to establish his own 
school). Our attention was devoted more to their 
functioning – the question of how they operated  – 
than to what they taught. What exactly did František 
Sequens, Desiderius Lenz and František Bílek instill 
in and pass on to their students?

While in the case of Sequens we remain at a 
general level (the concept of late Nazarenism), in 
the case of Lenz and Bílek our answer can be more 
specific, since both also spoke on matters of art as 

bisty kontakt pomiędzy mistrzem a uczniem. Analiza 
tej hipotezy – o ile nam wiadomo – nie została dotąd 
podjęta, a jej omówienie wykraczałoby poza ramy 
definicyjne szkoły artystycznej przyjęte w niniejszym 
artykule.

Zakończenie

W powyższym tekście skoncentrowaliśmy się przede 
wszystkim na historycznej analizie działalności trzech 
wybranych szkół artystycznych funkcjonujących około 
roku 1900 (dla precyzji należy zaznaczyć, że w przy-
padku Bílka chodziło jedynie o czasowo ograniczo-
ną próbę ustanowienia własnej szkoły). Naszą uwagę 
poświęciliśmy raczej ich funkcjonowaniu – pytaniu 
jak działały – niż temu, czego nauczały. Co właściwie 
František Sequens, Desiderius Lenz i František Bílek 
wpajali i przekazywali swoim uczniom?

Podczas gdy w przypadku Sequensa pozostajemy 
jedynie na poziomie ogólnym (koncepcja późnego 
nazarenizmu), w odniesieniu do Lenza i Bílka nasza 
odpowiedź może być bardziej szczegółowa, ponieważ 
obaj zabierali głos w kwestiach sztuki również jako 

53



teoretycy49. Najkrócej ujmując, Lenz starał się prze-
kazać swoim uczniom kanon form sztuki wraz z ich 
duchowym uzasadnieniem, dążąc przy tym do moż-
liwie największego obiektywizmu. Bílek natomiast 
był początkowo teoretykiem o wąsko pojętym su-
biektywizmie, zaś później – pod wpływem Otokara 
Březiny – zaczął kłaść nacisk przede wszystkim na 
związek między życiem a twórczością.

Wszystkie trzy szkoły artystyczne łączy ideali-
styczna koncepcja sztuki; chociaż jest ona często au-
tomatycznie kojarzona z twórczością religijną, sto-
pień nacisku na idealizm oderwany od codziennej 
rzeczywistości osiągnął w XIX wieku bezprecedenso-
wą intensywność. Ze względu na radykalizm swego 
ujęcia, Lenz może być wręcz postrzegany jako pre-
kursor sztuki abstrakcyjnej50, podczas gdy „zmaganie 
się” Bílka ze światem materialnym przyjmowało róż-
norodne formy – od stylizacji gotyckiej po elementy 
naturalizmu. Jeśli ocenimy sukcesy wspomnianych 
trzech szkół przez pryzmat stopnia zawodowego za-
angażowania ich uczniów, możemy dojść do wniosku, 
że obowiązuje tu zasada odwrotnej proporcjonalno-
ści: im silniejsza osobowość twórcza – w sensie no-
woczesnej artystycznej podmiotowości – tym mniej 
potrafi ona przygotować swoich uczniów do samo-
dzielnej drogi artystycznej. Z drugiej strony, spotka-
nie z wybitną osobowością twórczą zawsze przynosi 
głębokie impulsy – choć niekiedy trudne do dalsze-
go przekazania.

Każda z trzech szkół kładła nacisk na odmienny 
aspekt wizualności: nazareńczycy – na wyidealizowa-
ną narrację, Beurońska Szkoła Sztuki Sakralnej – na 
wyniesienie świętości i adorację, Bílek – na symbolicz-
ną ewokację swoich mistycznych wizji. Tym samym 
każda z nich akcentowała inny wymiar doświadcze-
nia religijnego.

Warto również wspomnieć choćby szkołę Gabriela 
Maxa (przez pewien czas pełniącego funkcję profeso-
ra w Akademii Sztuk Pięknych w Monachium), któ-
ra dążyła do empatii i psychologicznego zanurzenia 
odbiorcy, zyskując duży rezonans w Czechach51; oraz 
szkołę Jožy Uprki, podkreślającą folkloryzm i tematy-
kę religijną, jak również heroizację życia wiejskiego – 
w nurcie twórczości Jean-François Milleta52.

49   Świadczy o tym jego długo niezauważony podpis na tej 
rzeźbionej płaskorzeźbie, która została wkomponowana w głów-
ną fasadę kościoła przez architekta Franza Holika. Havlíček był 
kolegą Bílka na Akademii Sztuk Pięknych w Pradze, w pracowni 
prof. Maxmiliána Pirnera.

50   Najnowszy zbiór artykułów Lenza w tłumaczeniu na język 
angielski: D. Lenz, The Aesthetic of Beuron and other writings, ed. P. 
Brooke, London 2002. P. Křepela przeanalizował prace teoretyczne 
Bílka w swojej rozprawie dyplomowej: Františka Bílka teorie umělecké 
tvorby, Filosofická fakulty Masarykovy univerzity, Brno 2007.

51   Siebenmorgen, 1983, jak przyp. 1.
52   A. Filip, R. Musil (eds.), Gabriel von Max (1840–1915). 

Řevnice 2011; H. Musilová (ed.), Joža Uprka (1861 –1940). Evropan 

theoreticians49. In short, Lenz sought to convey to 
his students a canon of art forms along with their 
spiritual justification, striving for the greatest possible 
objectivity. Bílek, on the other hand, was initially a 
theoretician representing narrowly understood sub-
jectivism, and later – under the influence of Otokar 
Březina  – began to emphasize primarily the connec-
tion between life and creativity.

All three artistic schools share an idealistic concept 
of art; although it is often automatically associated 
with religious art, the emphasis on idealism detached 
from everyday reality reached an unprecedented in-
tensity in the 19th century. Due to the radicalism of 
his approach, Lenz can even be seen as a forerun-
ner of abstract art,50 while Bílek’s “struggle” with the 
material world took on a variety of forms – from 
Gothic stylisation to elements of naturalism. If we 
assess the successes of these three schools through the 
prism of their students’ professional commitment, it 
might seem that it embodies the principle of inverse 
proportionality: the stronger the creative personality 
– in the sense of modern artistic individuality – the 
less capable it is of preparing its students for an in-
dependent artistic path. On the other hand, an en-
counter with an outstanding creative personality al-
ways brings profound impulses – though sometimes 
difficult to communicate.

Each of the three schools emphasised a differ-
ent aspect of visuality: the Nazarenes  – an idealised 
narrative, the Beuron School of Sacred Art – the 
exaltation of the sacred and adoration, and Bílek’s 
school – the symbolic evocation of his mystical vi-
sions. Thus, each accentuated a different dimension 
of religious experience.

It is also worth mentioning the school of Gabriel 
Max (for some time a professor at the Academy of 
Fine Arts in Munich), which aimed at the empathy 
and psychological immersion of the viewer, gaining 
great resonance in the Czech Republic;51 and the school 
of Joža Uprka, which emphasised folklorism and re-
ligious themes, as well as the heroisation of rural life  
–  in the vein of the work of Jean-François Millet52.

These necessarily brief characterisations are, of 
course, simplifications, but they nevertheless clearly 

49   This is evidenced by his long-unnoticed signature on this 
modelled relief, which is incorporated into the main facade of the 
church by architect Franz Holik. Havlíček had been Bílek’s class-
mate at the Academy of Fine Arts in Prague, in the studio of Prof. 
Maxmilián Pirner.

50   A recent collection of Lenz’s articles in English translation: 
D. Lenz, The Aesthetic of Beuron and Other Writings, ed. P. Brooke, 
London 2002. P. Křepela analysed Bílek’s theoretical work in his 
diploma thesis Františka Bílka teorie umělecké tvorby, Faculty of 
Arts, Masaryk University, Brno 2007.

51   Siebenmorgen, 1983, as in fn. 1.
52   A. Filip, R. Musil (eds.), Gabriel von Max (1840–1915). 

Řevnice 2011; H. Musilová (ed.), Joža Uprka (1861–1940). 

54



Te z konieczności skrótowe charakterystyki są 
oczywiście uproszczeniem, mimo to wyraźnie poka-
zują, że temat religijny w epoce fin de siècle’u ujawniał 
– pomimo zewnętrznego pozoru bezruchu – stosun-
kowo szerokie spektrum podejść twórczych.

Z perspektywy religioznawczej interesującym zja-
wiskiem tego okresu był synkretyzm religijny – łączenie 
elementów różnych religii świata – który w Paryżu, 
w epoce fin de siècle’u rozwijali Joséphin (Sar) Péladan, 
organizator salonów Rose+Croix, oraz Edouard 
Schuré. Jego wizualny wyraz odnajdujemy między 
innymi u członka grupy Les Nabis Paula Ransona, 
a także w cyklu Drogi Krzyżowej Bílka.

Na przestrzeni całego XIX wieku dużym uznaniem 
cieszyła się sztuka starożytnego Egiptu, uznawana za 
sztukę czysto duchową53. Pogląd ten musiał być bliski 
zarówno Lenzowi, jak i Bílkowi, którzy przekształcali 
egipskie inspiracje w sposób osobisty, a jednocześnie eks-
ponowali je poprzez jednoznaczne elementy formalne.

Teologiczne uzasadnienie synkretyzmu można wy-
prowadzić z interpretacji stosunku katolickiego mo-
dernizmu do kultury współczesnej, sformułowanej 
przez Karla Dostála-Lutinova: „Nowoczesna kultura 
jest w większości chrześcijańska, a jeśli taką nie jest – 
staramy się ją uczynić chrześcijańską. Jednak kultura 
chrześcijańska w każdej epoce przyswajała elementy 
niechrześcijańskie, tak jak człowiek przyjmuje pokarm, 
przetwarza go, trawi i przemienia w swoje ciało i krew”54.

Podsumowanie form sztuki możemy rozpocząć 
od akademickiego nurtu późnego nazarenizmu, re-
prezentowanego w Pradze przez szkołę Sequensa, oraz 
potrzeby jego odnowy. Na podstawie znanego diagra-
mu „secesyjnej redukcji eklektycznego synkretyzmu” 
autorstwa Petra Wittlicha można wskazać trzy główne 
kierunki innowacji: naturalizm, stylizację ornamen-
talną oraz symbolizm55. Symbolizm, co zrozumiałe, 
wywierał silny wpływ na idealistycznie ukształtowaną 
sztukę religijną. Jeśli jednak jej konstytutywną cechą 
była wieloznaczność, która przyczyniałaby się do od-
krywania ukrytych związków we wszechświecie, dla 
przestrzeni sakralnych pożądane by było raczej jasne, 
niekwestionowane przesłanie ideowe. 

Zarówno formy artystyczne odwołujące się do 
dawnych kultur pogańskich, jak i silnie subiektywne 

slováckého venkova (katalog wystawy, Národní galerie), Praha 2011; 
B. Sečková, Škola Joži Uprky. Výtvarní umělci Moravského Slovácka 
v první polovině 20. století, praca licencjacka, Filosofická fakulta 
Masarykovy univerzity, Brno 2008.

53   H. H. Hofstätter, Symbolismus und die Kunst der Jahr-
hundertwende. Köln 1965; H. Navrátilová, R. Míšek, Egyptian re-
vival in Bohemia 1850–1920. Orientalism and egyptomania in Czech 
lands, Praha 2003.

54   K. Dostál-Lutinov, Jaké reformy chce Katolická moderna, 
„Nový život” 8, 1903, s. 216.

55   Wittlich, 2020, jak przyp. 43, s. 16–19. Por. Filip, Musil, 
Hlavni inovace, w: idem, jak przyp. 14: cywilizm, nowy idealizm, 
hieratyzm i nurt środkowy.

show that – despite the outward appearance of im-
mobility – the religious theme in the fin de siècle 
period revealed a relatively wide spectrum of crea-
tive approaches.

From the perspective of religious studies, an in-
teresting phenomenon of that period was religious 
syncretism – combining elements of different world 
religions – which was developed in Paris, in the 
fin de siècle period, by Joséphin (Sar) Péladan, the 
organiser of the Rose+Croix salons, and Edouard 
Schuré. Its visual expression can be found, among 
others, in the work of Paul Ranson, a member of 
the group Les Nabis, as well as in Bílek’s Stations 
of the Cross series.

Throughout the 19th century, ancient Egyptian 
art enjoyed considerable esteem, being regarded as 
purely spiritual art53. This view must have been close 
to both Lenz and Bílek, who transformed Egyptian 
inspirations in personal ways while simultaneously ex-
posing them through unambiguous formal elements.

The theological justification for syncretism can 
be derived from the interpretation of the attitude of 
Catholic modernism towards contemporary culture, 
formulated by Karel Dostál-Lutinov: “Modern culture 
is largely Christian, and if it is not, we try to make 
it Christian. However, Christian culture in every era 
has absorbed non-Christian elements, just as man 
takes in food, processes it, digests it, and transforms 
it into his own body and blood”54.

We can begin our summary of art forms with 
the academic trend of late Nazarenism, represented in 
Prague by Sequens’s school, and the need for its revival. 
Based on Petr Wittlich’s well-known diagram of the 
“Art Nouveau reduction of eclectic syncretism,” three 
main lines of innovation can be identified: naturalism, 
ornamental stylisation, and symbolism55. Symbolism, 
understandably, exerted a strong influence on idealis-
tically shaped religious art. However, if its constitutive 
feature was ambiguity, which could contribute to the 
discovery of hidden connections in the universe, then 
a clear, unquestionable ideological message would be 
desirable for sacred spaces.

Both the artistic forms drawing on ancient pagan 
cultures and the highly subjective visionary statements 

Evropan slováckého venkova (exhibition catalogue, Národní gal-
erie), Praha, 2011; B. Sečková, Škola Joži Uprky. Výtvarní umělci 
Moravského Slovácka v první polovině 20. století, Bachelor’s thesis, 
Faculty of Arts, Masaryk University, Brno 2008.

53   H. Hofstätter, Symbolismus und die Kunst der Jahrhundert-
wende. Köln 1965; H. Navrátilová, R. Míšek, Egyptian revival in 
Bohemia 1850–1920. Orientalism and egyptomania in Czech lands, 
Praha 2003.

54   K. Dostál-Lutinov, Jaké reformy chce Katolická moderna, 
“Nový život” 8, 1903, p. 216.

55   Wittlich, 2020, as in fn. 43, pp. 16-19. Cf. Filip – Musil, 
Hlavní innovace, in: idem, as in fn 14: civilism, new idealism, hiera-
tism and the middle trend.

55



wypowiedzi wizjonerskie napotykały zatem na sprze-
ciw, co wymagało znalezienia kompromisu. Beurońska 
Szkoła Sztuki Sakralnej, choć deklarowała supremację 
swego założyciela Desideriusa Lenza, musiała ustąpić, 
jednakże owym kompromisem było osłabienie jego 
radykalnego kanonu form osiągane przez powroty 
do bardziej akceptowalnego nazarenizmu. Jeśli cho-
dzi o wizjonera Františka Bílka, nie chcąc odrzucić 
realizacji cykli Drogi Krzyżowej i innych zamówień 
sakralnych, musiał on w swoim chýnovskim atelier 
zatrudniać mniej radykalnych współpracowników 
i zachowywać jedynie częściowy udział w ich reali-
zacjach.

Pojęcie szkoły artystycznej ma jednak znacznie 
szerszy wymiar – nawet w epoce, w której ekskluzyw-
ność jednostki twórczej staje się głównym kryterium 
jakości, nie traci ono na znaczeniu, także w badanym 
przez nas obszarze, gdzie autorytet nauczyciela opie-
ra się również na wzorze życia duchowego – czy to 
przykładnego świeckiego aktywizmu, skupienia mni-
szego, czy kontemplacji mistycznej.

dr Aleš Filip
Uniwersytet Masaryka, Brno  

Republika Czeska
e-mail: Ales.Filip@seznam.cz

Tekst z j. czeskiego na j. polski przełożyła Anna Car

Bibliografia (wybór)

Barringer T., Rosenfeld J., Smith A., Pre-Raphaelites. Victorian 
Avant-Garde (katalog wystawy, Tate Gallery), London 
2012.

Čižinská H., Beuronská umělecká škola v opatství svatého 
Gabriela v Praze / Die Beuroner Kunstschule in der Abtei 
Sankt Gabriel in Prag, Praha 1999.

Čižinská H., Isis – Madona, w: „Staletá Praha” 30, 2014, 
č. 1, s. 25–65.

Driskel P. M., Representing Belief. Religion, Art and Society 
in Nineteenth-Century France, University Park, Pennsyl-
vania 1992.

Fabelová K., Karel Vítězslav Mašek, Praha 2002.
Filip A., Secesní chrámy na Moravě a ve Slezsku. Sakrální 

výtvarné umění kolem roku 1900, Brno 2004.
Filip, A., Musil, R. (eds.), Neklidem k Bohu. Náboženské výtvar-

né umění v Čechách a na Moravě v letech 1870–1914, 
Praha – Olomouc 2006.

Filip, A., Musil R. (eds.), Gabriel von Max (1840–1915), 
Řevnice 2011.

Grewe C., The Nazarenes. Germany´s 19th century avant-
-garde artists (katalog wystawy, Gallery 19C), Westlake, 
Texas, 2023.

encountered opposition, requiring compromise. The 
Beuron School of Sacred Art, although it declared 
the supremacy of its founder, Desiderius Lenz, had 
to give in, but the compromise meant a weakening 
of his radical canon of forms achieved by return-
ing to the more acceptable Nazarenism. As for the 
visionary František Bílek, because he did not want 
to reject opportunities to implement projects of the 
Stations of the Cross and other sacred art commis-
sions, he had to employ less radical collaborators in 
his Chýnov studio and retain only partial participa-
tion in their realisations.

The concept of an art school, however, has a 
much broader dimension – it does not lose its im-
portance even in an era in which the exclusivity of 
the creative individual becomes the main criterion of 
quality, including the area we are examining, where 
the authority of the teacher is also based on a mod-
el of spiritual life – whether it is exemplary secular 
activism, monastic concentration, or mystical con-
templation.

Dr Aleš Filip
Masaryk University, Brno

Czech Republic
e-mail: Ales.Filip@seznam.cz

Translated by Agnieszka Gicala

Bibliography (selected works)

Barringer T., Rosenfeld J., Smith A., Pre-Raphaelites. Victo-
rian Avant-Garde (exhibition catalogue, Tate Gallery), 
London 2012.

Čižinská H., Beuronská umělecká škola v opatství svatého 
Gabriela v Praze / Die Beuroner Kunstschule in der Abtei 
Sankt Gabriel in Prag, Praha 1999.

Čižinská H., Isis – Madona, in: “Staletá Praha” 30, 2014, 
č. 1, pp. 25–65.

Driskel P. M., Representing Belief. Religion, Art and Society 
in Nineteenth-Century France, University Park, Pennsyl-
vania 1992.

Fabelová K., Karel Vítězslav Mašek, Praha 2002.
Filip A., Secesní chrámy na Moravě a ve Slezsku. Sakrální výt-

varné umění kolem roku 1900, Brno 2004.
Filip, A., Musil, R. (eds.), Neklidem k Bohu. Náboženské 

výtvarné umění v Čechách a na Moravě v letech 1870–
1914, Praha – Olomouc 2006.

Filip, A., Musil R. (eds.), Gabriel von Max (1840–1915), 
Řevnice 2011.

Grewe C., The Nazarenes. Germany´s 19th century avant-garde 
artists (exhibition catalogue, Gallery 19C), Westlake, 
Texas, 2023.

56



Hemelík M., Nemám již snad žádného, s kým bych o věcech 
nebeských mluvil… Životní příběh a dílo zakladatele no-
vodobého českého mozaikového umění Viktora Foerstera, 
Světice 2015.

Hofstätter H. H., Das Christliche in der Malerei des 19. 
Jahrhunderts, “Das Münster” 31, 1978, pp. 47–58.

Jirásko L., Kotalík J. T., Akademie výtvarných umění a 
náboženská malba v letech 1870–1910, in: Filip A., 
Musil R. (eds.), Neklidem k Bohu. Náboženské výtvar-
né umění v Čechách a na Moravě v letech 1870–1914, 
Praha – Olomouc 2006, pp. 195–225.

Kemp W., Die Wahrheit der indirekten Mitteilung und 
Erfahrung. Zur ästhetischen Religion des 19. Jahrhunderts, 
in: Hermann J., Martin A., Valtink E. (eds.), Die 
Gegenwart der Kunst. Ästhetische und religiöse Erfahrung 
heute, München 1998, pp. 127–143.

Klazar J., Pražské stopy Jaroslava Pantaleona Majora. Dílo 
žáka Beuronské umělecké školy jako odraz doby, “Staletá 
Praha” 35, 2019, č. 1, pp. 51–97.

Kovárna F., František Bílek, Praha 1941.
Krins H., Die Kunst der Beuroner Schule. “Wie ein Lichtblick 

vom Himmel”, Beuron 1998.
Kudelska D., Sztuka religijna na wystawach Wiener Secession i 

Künstlerbund Hagen (1898–1933). Religious Art at the Wie- 
ner Secession and Künstlerbund Hagen Exhibitions (1898–
1933), “Sacrum et Decorum” 10, 2017, pp. 104–136.

Kunštát M., Schola artis beuronensis. (Nad tvorbou poslední
hieratické dílny v Čechách), “Památky středních Čech” 2, 

1987, pp. 79–96.
Larvová H. (ed.), František Bílek (1872–1941), Praha 2000 

(2nd edition, Praha 2021).
Lenz D., The Aesthetic of Beuron and other writings, ed. 

P. Brooke, London 2002.
Musil R., Felix Jenewein 1857–1905 (exhibition catalogue, 

Národní galerie v Praze), Praha 1996.
Musil R., Filip A. (eds.), Zajatci hvězd a snů. Katolická mod-

erna a její časopis Nový život (1896–1907), Praha 2000.
Musilová H. (ed.), Joža Uprka (1861–1940). Evropan slováck-

ého venkova (katalog výstavy, Národní galerie), Praha, 
2011.

Navrátilová H., Míšek, R., Egyptian revival in Bohemia 
1850–1920. Orientalism and egyptomania in Czech 
lands, Praha 2003.

Říhová V., Pražská mozaikářská dílna Viktora Foerstera, in: 
“Staletá Praha” 33, 2017, č. 1, pp. 31 –59.

Říhová V., Křenková Z., Klazar J., Mozaika pro kostel Panny 
Marie Růžencové v Českých Budějovicích. Ke spolupráci 
Viktora Foerstera, Pantaleona Majora a Desideria Lenze, 
“Památky jižních Čech” 8, 2017, č. 1, pp. 135–149.

Siebenmorgen H., Die Anfänge der “Beuroner Kunstschule”, 
Peter Lenz und Jakob Wüger 1850–1875, Sigmaringen 
1983.

Steinle Ch., Hollein M., Religion Macht Kunst. Die Naza- 
rener (exhibition catalogue, Schirn Kunsthalle Frank-
furt a/M), Köln 2005.

Hemelík M., Nemám již snad žádného, s kým bych o věcech 
nebeských mluvil… Životní příběh a dílo zakladatele no-
vodobého českého mozaikového umění Viktora Foerstera, 
Světice 2015.

Hofstätter H. H., Das Christliche in der Malerei des 19. 
Jahrhunderts, „Das Münster” 31, 1978, s. 47–58.

Jirásko L., Kotalík J. T., Akademie výtvarných umění 
a náboženská malba v letech 1870–1910, w: Filip A., 
Musil R. (eds.), Neklidem k Bohu. Náboženské výtvar-
né umění v Čechách a na Moravě v letech 1870–1914, 
Praha – Olomouc 2006, s. 195–225.

Kemp W., Die Wahrheit der indirekten Mitteilung und Erfahrung.  
Zur ästhetischen Religion des 19. Jahrhunderts, w: Hermann J.,  
Martin A., Valtink E. (eds.), Die Gegenwart der Kunst. 
Ästhetische und religiöse Erfahrung heute, München 1998, 
s. 127–143.

Klazar J., Pražské stopy Jaroslava Pantaleona Majora. Dílo 
žáka Beuronské umělecké školy jako odraz doby, „Staletá 
Praha” 35, 2019, č. 1, s. 51–97.

Kovárna F., František Bílek, Praha 1941.
Krins H., Die Kunst der Beuroner Schule. „Wie ein Lichtblick 

vom Himmel”, Beuron 1998.
Kudelska D., Sztuka religijna na wystawach Wiener Secession 

i Künstlerbund Hagen (1898–1933). Religious Art at the 
Wiener Secession and Künstlerbund Hagen Exhibitions 
(1898–1933), „Sacrum et Decorum” 10, 2017, s. 104–136.

Kunštát M., Schola artis beuronensis. Nad tvorbou poslední  
hieratické dílny v Čechách, „Památky středních Čech” 2,  
1987, s. 79–96.

Larvová H. (ed.), František Bílek (1872–1941), Praha 2000 
(2. vyd., Praha 2021).

Lenz D., The Aesthetic of Beuron and other writings, ed. Brooke P.,  
London 2002.

Musil R., Felix Jenewein 1857–1905 (katalog wystawy, 
Národní galerie v Praze), Praha 1996.

Musil R., Filip A. (eds.), Zajatci hvězd a snů. Katolická mod-
erna a její časopis Nový život (1896–1907), Praha 2000.

Musilová H. (ed.), Joža Uprka (1861–1940). Evropan slovác-
kého venkova (katalog wystawy, Národní galerie), Praha,  
2011.

Navrátilová H., Míšek, R., Egyptian revival in Bohemia 
1850–1920. Orientalism and egyptomania in Czech 
lands, Praha 2003.

Říhová V., Pražská mozaikářská dílna Viktora Foerstera, w: 
„Staletá Praha” 33, 2017, č. 1, s. 31 –59.

Říhová V., Křenková Z., Klazar J., Mozaika pro kostel Panny 
Marie Růžencové v Českých Budějovicích. Ke spolupráci 
Viktora Foerstera, Pantaleona Majora a Desideria Lenze, 
„Památky jižních Čech” 8, 2017, č. 1, s. 135–149.

Siebenmorgen H., Die Anfänge der „Beuroner Kunstschule”, 
Peter Lenz und Jakob Wüger 1850–1875, Sigmaringen 
1983.

Steinle Ch., Hollein M., Religion Macht Kunst. Die Naza-
rener (katalog wystawy, Schirn Kunsthalle Frankfurt 
a/M), Köln 2005.

57

http://de.wikipedia.org/wiki/Max_Hollein
http://de.wikipedia.org/wiki/Max_Hollein


Suhr N., Kirchberger N. (eds.), Die Nazarener – Vom Tiber 
an den Rhein. Drei Malerschulen des 19. Jahrhunderts, 
Regensburg 2012.

Urban O. M., Vojtěch D., Merhaut L., In morbid colours. 
Art and the idea of decadence in the Bohemian lands 
1880–1914, Praha 2006.

Wagner V. (ed.), Avantgradist und Malermönch. Peter Lenz 
und die Beuroner Kunstschule (exhibition catalogue, 
Städtisches Museum + Galerie Engen), Engen 2007.

Wagner W., Die Geschichte der Akademie der bildenden Künste 
in Wien, Wien 1967.

Wittlich P., Česká secese, 3rd edition, Praha 2020.

Suhr N., Kirchberger N. (eds.), Die Nazarener – Vom Tiber 
an den Rhein. Drei Malerschulen des 19. Jahrhunderts, 
Regensburg 2012.

Urban O. M., Vojtěch D., Merhaut L., In morbid colours. 
Art and the idea of decadence in the Bohemian lands 
1880–1914, Praha 2006.

Wagner V. (ed.), Avantgradist und Malermönch. Peter Lenz 
und die Beuroner Kunstschule (katalog výstavy, Städtisches 
Museum + Galerie Engen), Engen 2007.

Wagner W., Die Geschichte der Akademie der bildenden Künste 
in Wien, Wien 1967.

Wittlich P., Česká secese, 3. wyd., Praha 2020.

Sacrum et Decorum 18, 2025
ISSN: 1689-5010, e-ISSN 2720-524X
© Author, Creative Commons BY 4.0

58



Beata Pacana
Muzeum Narodowe w Krakowie, 
Gabinet Grafiki i Rysunku
ORCID: 0000–0002–0933–7879

Źródła art déco w twórczości 
graficznej Bogny Krasnodębskiej-
-Gardowskiej na przykładzie cyklu 
„Męka Pańska” (1926–1928)

DOI:10.15584/setde.2025.18.3 

Abstrakt
W 1926 roku Bogna Krasnodębska-Gardowska, warszawska 

graficzka, współzałożycielka Stowarzyszenia Polskich Artystów 

Grafików „Ryt”, przystąpiła do pracy nad stworzeniem cyklu „Męka 

Pańska” w technice drzeworytu. Wysiłek trzyletniej pracy za-

prezentowała na drugiej wystawie ugrupowania w 1929 roku, 

zwracając uwagę krytyków, którzy uznali serię 14 prac za naj-

większe wydarzenie wystawy. Wyraźne nawiązanie do sztuki 

ludowej poprzez typ postaci i jej strój, a także uproszczenia, 

płaskość kształtów wypełnionych dekoracyjnym, syntetycznym 

ornamentem wpisały twórczość artystki do folklorystycznego 

nurtu polskiego art déco. Był on powiązany z dążeniem do 

stworzenia nowego stylu narodowego inspirowanego sztuką 

rodzimą, głównie ludową.

Z takimi postulatami Krasnodębska-Gardowska spotkała się 

już jako uczennica Karola Tichego na Kursach dla Nauki Rysunków 

dla Nauczycieli w Warszawie (1918–1921), a później od 1923 roku 

jako studentka warszawskiej Szkoły Sztuk Pięknych w pracow-

ni graficznej Władysława Skoczylasa. Drzeworyty z cyklu „Męka 

Pańska” zostały nagrodzone srebrnym medalem na Powszechnej 

Wystawie Krajowej w Poznaniu (1929) i Międzynarodowej 

Wystawie Nowoczesnej Chrześcijańskiej Sztuki Sakaralnej 

w Padwie (1931–1932), gdzie zauważano odrębny, narodo-

wy charakter tych prac. Cykl eksponowany w zaaranżowanej 

kaplicy wokół ołtarza Jana Szczepkowskiego, wśród witraży 

Aleksandra Raka i Anieli Cukierówny oraz tkanin Spółdzielni 

Artystów Plastyków „Ład” doskonale wpisał się w najnowsze 

tendencje w sztuce. Jednocześnie podarowany przez artyst-

kę do szesnastowiecznego drewnianego kościoła w Harklowej 

spełnił swoją religijną funkcję wśród ludu. 

Słowa kluczowe: Bogna Krasnodębska-Gardowska, Szkoła 

Sztuk Pięknych w Warszawie, art déco, sztuka ludowa, styl na-

rodowy,  wystawa sztuki religijnej

Beata Pacana
National Museum in Kraków,  
Prints and Drawings Room
ORCID: 0000–0002–0933–7879

Art déco sources in the graphics 
of Bogna Krasnodębska- 
-Gardowska as exemplified by 
the series “The Passion of Christ” 
(1926–1928)

Abstract
In 1926, Bogna Krasnodębska-Gardowska, a Warsaw graphic art-

ist and co-founder of the “Ryt” [‘woodcut’] Association of Polish 

Graphic Artists, began work on creating a series entitled “Męka 

Pańska” [The Passion of the Lord] using the woodcut technique. 

She presented her three-year effort at the association’s sec-

ond exhibition in 1929, attracting the attention of critics, who 

hailed the series of 14 works as the exhibition’s greatest event. 

The clear references to folk art in the type of figures and their 

attire, as well as the simplification and flatness of shapes filled 

with decorative, synthetic ornamentation, placed the artist’s 

work within the folkloric movement of Polish Art Déco. This 

was related to a desire to create a new national style inspired 

by indigenous, primarily folk art. Krasnodębska-Gardowska had 

encountered such postulates as a student of Karol Tichy at the 

Drawing Courses for Teachers in Warsaw (1918–1921), and lat-

er, from 1923, as a student at the Warsaw School of Fine Arts 

in the graphic studio of Władysław Skoczylas. The woodcuts 

from “The Passion of the Lord” series were awarded the silver 

medal at the General National Exhibition in Poznań (1929) and 

the International Exhibition of Modern Christian Sacred Art in 

Padua(1931–1932), where the distinct, national character of 

these works was appreciated. Exhibited in a chapel arranged 

around an altar by Jan Szczepkowski, among stained glass win-

dows by Aleksander Rak and Aniela Cukierówna and fabrics from 

the “Ład” [‘harmony’] Artists’ Cooperative, it perfectly aligned 

with the then latest trends in art. At the same time, donated by 

the artist to the sixteenth-century wooden church in Harklowa, 

it fulfilled its religious function among the people.

Keywords: Bogna Krasnodębska-Gardowska, School of Fine 

Arts in Warsaw, Art Déco, folk art, national style, exhibition of 

religious art

59

http://dx.doi.org/10.15584/setde.2025.18.3


Wstęp

Bogna Krasnodębska-Gardowska (1900–1986) 
była jedną z najbardziej utalentowanych i aktywnych 
polskich graficzek XX wieku1, współtwórczynią ro-
dzimej szkoły drzeworytu w okresie międzywojen-
nym, której zadania realizowała głównie przez dzia-
łalność w Stowarzyszeniu Polskich Artystów Grafików 
„Ryt”. U progu niepodległości była nie tylko świad-
kiem ale i współtwórcą nowych struktur organiza-
cyjnych i programów polityki kulturalnej polskiego 
państwa. Należała do pierwszego zespołu młodych 
artystów, którzy w 1923 roku wstąpili do zreorgani-
zowanej warszawskiej Szkoły Sztuk Pięknych (dalej: 
SSP)2. Wznowiona działalność instytucji zbiegła się 
w czasie z przygotowaniami do wystąpienia Polski na 
Międzynarodowej Wystawie Sztuk Dekoracyjnych 
i Nowoczesnych Przemysłów w Paryżu3 w 1925 roku, 
w której Krasnodębska wzięła udział jako student-
ka4. Odpowiedzialni za kształt ekspozycji członkowie 
Towarzystwa Polska Sztuka Stosowana (dalej: TPSS) 
i Warsztatów Krakowskich tworzyli program warszaw-
skiej uczelni jako jej pedagodzy5. Opierał się on na 

1   Bogna Krasnodębska-Gardowska (1900–1986), graficzka, 
współtwórczyni polskiej szkoły drzeworytu w okresie międzywojen-
nym, absolwentka warszawskich Kursów dla Nauki Rysunków dla 
Nauczycieli (1918–1921) i Szkoły Sztuk Pięknych, gdzie od 1923 roku 
studiowała grafikę w pracowni Władysława Skoczylasa. W 1925 roku 
współtworzyła Stowarzyszenie Polskich Artystów Grafików „Ryt”, 
z którym wystawiała na wszystkich wystawach do 1939 roku. W 1926 
roku w Wilnie poślubiła Ludwika Gardowskiego. Współzałożycielka 
Bloku Zawodowych Artystów Plastyków w 1934 roku i członki-
ni jego zarządu. Stypendystka Funduszu Kultury Narodowej 
(1930). Prowadziła kursy grafiki przy Muzeum Rzemiosł i Sztuki 
Stosowanej w Warszawie (1933–1935). Uczestniczyła w kilkudzie-
sięciu wystawach krajowych, m.in. ze Związkiem Polskich Artystów 
Grafików i Stowarzyszeniem Kobiet Pracujących Zawodowo, oraz 
międzynarodowych, z ramienia Towarzystwa Szerzenia Sztuki 
Polskiej wśród Obcych. Laureatka Międzynarodowej Wystawy 
Nowoczesnej Chrześcijańskiej Sztuki Sakralnej w Padwie (1931–
1932) i Międzynarodowej Wystawy „Sztuka i Technika w Życiu 
Współczesnym” w Paryżu (1937). W czasie okupacji zaangażo-
wana w tajne nauczanie. Od 1945 roku mieszkała wraz z mężem 
w Krakowie, gdzie współtworzyła Grupę 9 Grafików (1947) i pod-
jęła pracę pedagogiczną na Wydziale Architektury Politechniki 
Krakowskiej. W latach 80. XX wieku uczestniczyła w ruchu kul-
tury podziemnej.

2   Instytut Sztuki Polskiej Akademii Nauk [dalej: IS PAN], 
Zbiory Specjalne [dalej: ZS], Album studentów SSP 1–300, poz. 39. 

3   L’Exposition des arts décoratifs et industrieles modernes, 
Paryż, 28 IV – 25 X 1925. 

4   Prace Krasnodębskiej reprezentowały Kurs Grafiki Włady-
sława Skoczylasa warszawskiej Szkoły Sztuk Pięknych. Były to dwie 
plansze z teki Objawienie Świętego Jana Teologa. Drzeworytów 5 BG 
Krasnodębskiej (1925) oraz prace Wenecja (1924) i Kazimierz Dolny 
(1924) widoczne na archiwalnych zdjęciach; zob. Ekspozycja SSP, 
Paryż 1925, Photo: REP, nr inw. DI 12836 MNW; Archiwum TPSP 
w Krakowie, Życiorys Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej, [brak nr inw.].

5   Do TPSS i Warsztatów Krakowskich należeli przyszli 
profesorowie SSP: Józef Czajkowski, Wojciech Jastrzębowski, 
Bonawentura Lenart, Karol Stryjeński, Karol Tichy, Edward Troja-
nowski, Jerzy Warchałowski.

Introduction 

Bogna Krasnodębska-Gardowska (1900–1986) 
was one of the most talented and active Polish graphic 
artists of the 20th century1, and a co-founder of the 
Polish woodcut school during the interwar period. 
She pursued the school’s goals primarily through her 
involvement in the “Ryt” [‘woodcut’] Association of 
Polish Graphic Artists. On the threshold of Poland’s 
independence, she not only witnessed the devel-
opment of new organisational structures and pro-
grammes for the Polish state’s cultural policy, but 
actively participated in it. She was among the first 
group of young artists to join the reorganised Warsaw 
School of Fine Arts (Szkoła Sztuk Pięknych, herein-
after referred to as the SSP) in 19232. The institu-
tion’s renewed activity coincided with preparations 
for Poland’s participation in the 1925 International 
Exhibition of Decorative Arts and Modern Industries 
in Paris,3 in which Krasnodębska took part as a stu-
dent4. Members of the Polish Applied Art Society 

1   Bogna Krasnodębska-Gardowska (1900–1986), graphic 
artist, co-founder of the Polish school of woodcut in the interwar 
period, graduate of the Warsaw Drawing Courses for Teachers 
(1918–1921) and the School of Fine Arts, where from 1923 she 
studied graphic arts in the studio of Władysław Skoczylas. In 1925, 
she co-founded the “Ryt” Association of Polish Graphic Artists, 
with which she exhibited her works at all exhibitions until 1939. In 
1926, in Vilnius, she married Ludwik Gardowski. From that point 
on, she used a double surname. She co-founded the Professional 
Artists’ Block in 1934 and served as a member of its board She re-
ceived a scholarship from the National Culture Fund (1930). She 
taught graphic arts courses at the Museum of Crafts and Applied 
Arts in Warsaw (1933–1935). She participated in dozens of na-
tional exhibitions, including those with the Association of Polish 
Graphic Artists and the Association of Professionally Working 
Women, and international exhibitions, on behalf of the Society for 
the Promotion of Polish Art Among Foreigners. A winner of the 
International Exhibition of Modern Christian Sacred Art in Padua 
(1931–1932) and the International Exhibition “Art and Technology 
in Contemporary Life” in Paris (1937). During the Nazi occupation 
of Poland, she was involved in clandestine teaching. From 1945, 
she lived with her husband in Kraków, where she co-founded the 
Group of 9 Graphic Artists (1947) and began teaching at the Faculty 
of Architecture of the Kraków University of Technology. In the 
1980s, she participated in the underground cultural movement.

2   Institute of Art of the Polish Academy of Sciences [Pol. 
Instytut Sztuki Polskiej Akademii Nauk, hereinafter: IS PAN], Special 
Collections [Pol. Zbiory Specjalne, hereinafter: ZS], Album stu-
dentów SSP 1–300, item 39.

3   L’Exposition des arts décoratifs et industrieles modernes, 
Paris, 8th April – 25th October 1925.

4   Krasnodębska’s works represented the Władysław Skoczylas 
Graphic Arts Course at the Warsaw School of Fine Arts. They were 
two boards from the portfolio entitled Objawienie Świętego Jana 
Teologa. Drzeworytów 5 BG Krasnodębskiej [Revelation of Saint John 
the Theologian. B.G. Krasnodębska’s 5 Woodcuts] (1925), as well as 
the works Wenecja [Venice] (1924) and Kazimierz Dolny (1924), visi-
ble in archival photographs; cf. Ekspozycja SSP [SSP Exhibition], Paris 
1925, photo: REP, inventory no. DI 12836 MNW; TPSP Archives 
in Kraków, Życiorys Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej [Biography of 
Bogna Krasnodębska-Gardowska], [no inventory number].

60



idei syntezy sztuk i zespolił dwa pokolenia – twór-
ców aktywnych przed wojną oraz studentów, arty-
stów nowej generacji – wokół odrodzonej koncepcji 
stylu narodowego. Uczelnia dzięki działalności ta-
kich profesorów, jak Władysław Skoczylas, Wojciech 
Jastrzębowski czy Tadeusz Pruszkowski zyskała miano 
centrum sztuki narodowej, której celem była obecność 
we wszystkich sferach życia społecznego6. Jak zauwa-
żył Wojciech Włodarczyk, jej cechy stylowe w latach 
20. XX wieku opierały się na „późnomodernistycz-
nych wzorcach klasycyzmu i przestylizowanych for-
mach sztuki ludowej, często bliskich doświadczeniom 
formistów”7. Za punkt szczytowy tych działań uznaje 
się wspomnianą wystawę paryską w 1925 roku, gdzie 
triumfowali artyści polskiego pawilonu. 

Badacze zajmujący się genezą i klasyfikacją sty-
lową art déco zwracali uwagę na jego różnorodność 
wynikającą z wielu wpływów – od klasycyzmu i awan-
gardy po kultury egzotyczne i ludowe8. Kierunek po-
wstały w pierwszej dekadzie XX wieku, który kul-
minacyjny okres rozwoju osiągnął w połowie lat 20. 
XX wieku, objął wszystkie dziedziny twórczości ar-
tystycznej. Został scharakteryzowany jako nurt de-
koracyjny oparty na geometrii, symetrii i płaszczy-
znowości. Zdefiniowanie polskiej odmiany stylu art 
déco opierało się na tych samych cechach formalnych 
poszerzonych o inspiracje rodzimym folklorem, co 
było związane z poszukiwaniem stylu narodowego9. 

6   Na ten temat m.in.: W. Skoczylas, Sztuka a państwo, „Zeszyty 
Naukowe Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, nr 4, 
s. 27–32; Nowy początek. Modernizm w II RP, katalog wystawy, 
Muzeum Narodowe w Krakowie, 29 VII 2022–26 III 2023, red. 
P. Juszkiewicz, A. Szczerski, Kraków 2023; I. Luba, Duch romantyzmu 
i modernizacja. Sztuka oficjalna Drugiej Rzeczypospolitej, Warszawa 
2012; A. Chmielewska, W służbie państwa, społeczeństwa, narodu. 
„Państwotwórczy” artyści plastycy w II Rzeczypospolitej, Warszawa 2006. 
Poglądy Pruszkowskiego na sztukę narodową różniły się od wizji 
Skoczylasa i Jastrzębowskiego – ten bowiem nie szukał jej źródeł 
w twórczości ludowej i uważał, że jest ona sumą indywidualnych 
stylów współczesnych i różnorodnych twórców zakorzenionych we 
własnej tradycji, ale też potrafiących czerpać z wzorów obcych; zob. 
T. Pruszkowski, O wielką popularną sztukę, „Wiadomości Literackie” 
1934, nr 4, s. 4; I. Kossowska, „Realizm szlachetny”. Polska szkoła ma-
lowania, w: Artystyczna rekonkwista. Sztuka w międzywojennej Polsce 
i Europie, Toruń 2017, s. 346–390. 

7   W. Włodarczyk, Koncepcja sztuki narodowej Władysława 
Skoczylasa, w: Władysław Skoczylas. Sztuka –Szkoła – Państwo, 
„Zeszyty Naukowe ASP w Warszawie” 1984, nr 4, s. 11.

8   Y. Brunhammer, Les Annes „25”. Art Déco. Bauhaus. Stijl. 
Esprit Nouveau, Paris 1966; B. Hillier, Art Deco of the 20s and 30s, 
London–New York 1968; P. Cabanne, Encyclopédie art déco, Paris 
1986; A. Sieradzka, Art déco w Polsce i w Europie, Warszawa 1996; 
A.K. Olszewski, Art Deco. Towards the Definition and Chronology 
of the Style, „Polish Art Studies” 1992, t. 14, s. 73–90; C. Benton, 
T. Benton, G. Wood, Art Deco 1910–1939, London 2003; A. 
Sieradzka, Art déco w Polsce. Definicja i stan badań, w: Polskie art 
déco. Materiały sesji naukowej pod przewodnictwem prof. Ireny Huml 
i prof. Anny Sieradzkiej w Muzeum Mazowieckim w Płocku 22 maja 
2006 roku, Płock 2007, s. 9–19.

9   Krystalizacja cech stylowych polskiego art déco dokona-
ła się w czasie paryskiej wystawy L’Exposition des arts décoratifs 

(Pol. Towarzystwo Polska Sztuka Stosowana, hereinafter 
referred to as the TPSS) and the Kraków Workshops 
[Pol. Warsztaty Krakowskie], responsible for the de-
sign of the Polish section at the exhibition, shaped 
Warsaw university’s programme as its teachers5. The 
programme was based on the idea of a synthesis of 
arts, and united two generations – artists active be-
fore the war and students, as well as artists of the 
new generation – around a revived concept of na-
tional style. Thanks to the work of professors such 
as Władysław Skoczylas, Wojciech Jastrzębowski and 
Tadeusz Pruszkowski, the university gained a reputa-
tion as a centre of national art, aiming to be present 
in all spheres of social life6. As noted by Wojciech 
Włodarczyk, its stylistic characteristics in the 1920s 
were based on “late modernist models of classicism 
and stylised forms of folk art, often close to the ex-
periences of the Formists”7. It is believed that these 
efforts found their culmination at the aforementioned 
Paris exhibition in 1925, where the artists of the 
Polish pavilion triumphed.

Researchers who specialise in the origins and sty-
listic classification of Art Déco have emphasised its 
diversity, stemming from numerous influences – from 
classicism and the avant-garde to exotic and folk cul-
tures8. Emerging in the first decade of the 20th century 

5   Among the members of the TPSS and the Kraków 
Workshops were future SSP professors: Józef Czajkowski, Wojciech 
Jastrzębowski, Bonawentura Lenart, Karol Stryjeński, Karol Tichy, 
Edward Trojanowski and Jerzy Warchałowski.

6   This topic has been explored, among others, in: W. Skoczylas, 
Sztuka a państwo, “Zeszyty Naukowe Akademii Sztuk Pięknych 
w Warszawie” 1984, no. 4, pp. 27–32; Nowy początek. Modernizm 
w II RP, exhibition catalogue, National Museum in Krakow, 29 July 
2022–26 March 2023, eds. P. Juszkiewicz, A. Szczerski, Krakow 
2023; I. Luba, Duch romantyzmu i modernizacja. Sztuka oficjalna 
Drugiej Rzeczypospolitej, Warszawa 2012; A. Chmielewska, W służ-
bie państwa, społeczeństwa, narodu. „Państwotwórczy” artyści plas-
tycy w II Rzeczypospolitej, Warszawa 2006. Pruszkowski’s views on 
national art differed from those of Skoczylas and Jastrzębowski: 
the latter did not seek its sources in folk art, and believed that it 
was the sum of individual contemporary styles and diverse artists 
rooted in their own tradition but also able to draw on foreign mod-
els; cf. T. Pruszkowski, O wielką popularną sztukę, “Wiadomości 
Literackie” 1934, no. 4, p. 4; I. Kossowska, “Realizm szlachetny”. 
Polska szkoła malowania, in: Artystyczna rekonkwista. Sztuka w mię-
dzywojennej Polsce i Europie, Toruń 2017, pp. 346–390.

7   W. Włodarczyk, Koncepcja sztuki narodowej Władysława 
Skoczylasa, in: Władysław Skoczylas. Sztuka –Szkoła – Państwo 
“Zeszyty Naukowe ASP w Warszawie” 1984, no. 4, p. 11. 
(Translator’s note: unless stated otherwise, all quotations from 
Polish-language sources in this article have been translated by the 
translator of this paper.)

8   Y. Brunhammer, Les Annes “25”. Art Déco. Bauhaus. Stijl. 
Esprit Nouveau, Paris 1966; B. Hillier, Art Déco of the 20s and 30s, 
London–New York 1968; P. Cabanne, Encyclopédie art déco, Paris 
1986; A. Sieradzka, Art déco w Polsce i w Europie, Warszawa 1996; 
A.K. Olszewski, Art Deco. Towards the Definition and Chronology 
of the Style, “Polish Art Studies”, 1992, vol. 14, pp. 73–90; C. 
Benton, T. Benton, G. Wood, Art Déco 1910–1939, London 2003; 
A. Sieradzka, Art déco w Polsce. Definicja i stan badań, in: Polskie 

61



Typowe cechy, które go wyróżniały, to stosowanie 
form geometrycznych z przewagą trójkątów i rom-
bów, kryształkowe struktury, „kozikowe” zaciosy, któ-
rych źródłem była lokalna tradycja ciosania w drewnie 
lub kamieniu, płaszczyznowość oraz symetryczność10. 
Uzupełniały je stylizowane geometrycznie motywy ro-
ślinne i linearne11. Chętnie sięgano także do rodzimej 
tradycji – architektury klasycystycznej, tkactwa i me-
blarstwa, czego wyrazem były formy monumental-
ne, statyczne i harmonijne12. W malarstwie i grafice 
charakterystyczne stały się kontrastowe zestawienia 
barw, natomiast w rzemiośle artystycznym korzysta-
nie z krajowych surowców13. 

Wczesna twórczość Krasnodębskiej-Gardowskiej 
oscylowała wokół tych stylotwórczych idei, które 
ukształtowały polską odmianę art déco w jej formie 
folklorystycznej. Reprezentatywnym przykładem nur-
tu stał się cykl 14 stacji Drogi Krzyżowej, które ar-
tystka wykonała w latach 1926–1928. Do połowy 
lat 30. XX wieku sceny Męki Pańskiej były prezento-
wane na kilkunastu polskich i zagranicznych wysta-
wach, na których zauważano ich narodowy charak-
ter i nowoczesną dekoracyjność, chętnie kupując do 
kolekcji muzealnych i nagradzając14. Do najważniej-
szych nagród należą srebrny medal na Powszechnej 
Wystawie Krajowej w Poznaniu15 [il. 1] i srebrny 

et industrieles modernes w 1925 roku; J. Warchałowski, Polska 
sztuka dekoracyjna, Warszawa 1928, s. 10–18; I. Huml, Polish Art 
Déco. The Style of Regained Independence (the 1920’s), w: The Art 
of the 1920’s in Poland, Bohemia, Slovakia and Hungary, „Niedzica 
Seminars”, t. 6, Cracow 1991, s. 11–19; Sieradzka 1996, jak przyp. 8,  
s. 106–143; D. Crowley, Art Deco in Central Europe. Poland, w: 
C. Benton, T. Benton, G. Wood, Art Deco 1910–1939, London 
2003, s. 197–198.

10   Warchałowski 1928, jak przyp. 9, s. 30; I. Huml, Twórczość 
Wojciecha Jastrzębowskiego, w: Z zagadnień plastyki polskiej w latach 
1918–1939, red. J. Starzyński, Wrocław–Warszawa–Kraków 1963, 
s. 108–109; I. Huml, Polska sztuka stosowana XX wieku, Warszawa 
1978, s. 71–73; Olszewski 1992, jak przyp. 8, s. 86; Sieradzka 
1996, jak przyp. 8, s. 14.

11   A.K. Olszewski, Dzieje sztuki polskiej 1890–1980, Warszawa 
1988, s. 36.

12   Sieradzka 1996, jak przyp. 8, s. 12. 
13   Ibidem, s. 12.
14   Do najważniejszych wystaw, na których eksponowano 

cykl „Męka Pańska” Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej, należa-
ły: Wystawa Stowarzyszenia Artystów Grafików „Ryt”, Polski Klub 
Artystyczny, Warszawa, marzec 1929; XVII Biennale di Venezia, 
Wenecja, marzec–listopad 1930; Exhibition of Contemporary Polish 
Prints, National Gallery of Canada, Ottawa, grudzień 1930 – styczeń 
1931; „Wystawa okrężna tkanin i ceramiki Spółdzielni »Ład«, grafiki 
Stowarzyszenia »Ryt«, rzeźb Henryka Kuny”, Salon IPS, Łódź, sty-
czeń–luty 1931; Wystawa Wiosenna, TPSP we Lwowie, 1931; „Grafika 
polska”, Sofia, wrzesień 1933; Polish Exhibition 1933–1934, Brooklyn 
Museum, Nowy Jork, październik–listopad 1933; Exhibitions of the 
Work of Polish Graphic Artists and Polish School Children, Cleveland 
Museum of Art, Cleveland 1933; Art Exhibition, Roerich Museum, 
Nowy Jork, styczeń 1934; Exposicion de Grabados Polacos Modernos, 
Museo de Arte Moderno, Madryt, maj 1935; Exposição de Gravuras 
Polacas, Sociedade Nacional das Belas Artes, Lizbona 1936. 

15   Powszechna Wystawa Krajowa, Poznań, 16 V – 30 IX 1929.

and reaching its peak in the mid-1920s, the move-
ment encompassed all areas of artistic creation. It was 
characterised as a decorative movement based on ge-
ometry, symmetry and plane forms. A definition of 
the Polish version of Art Déco relied on these same 
formal characteristics, extended by inspirations from 
local folklore, and this was associated with a search 
for the national style9. Typical distinguishing features 
included the use of geometric forms, with a predom-
inance of triangles and rhombuses, crystalline struc-
tures, “knife-shaped” cuts stemming from the local 
tradition of carving wood or stone, plane forms and 
symmetry10. These were complemented by geomet-
rically stylised plant and linear motifs11. There was 
also a keen reliance on native traditions – classical 
architecture, weaving and furniture making – ex-
pressed through monumental, static and harmonious 
forms12. Contrasting colour combinations became 
characteristic in painting and graphic art, while the 
use of domestic raw materials became prominent in 
artistic crafts13.

Krasnodębska-Gardowska’s early work was shaped 
by the stylistic ideas that formed the Polish version 
of Art Déco in its folkloric form. A representative 
example of this trend is the series of 14 Stations of 
the Cross, which the artist created between 1926 
and 1928. By the mid-1930s, those scenes from the 
Passion of Christ were presented at more than a doz-
en Polish and international exhibitions, where their 
national character and modern decorativeness were 
noted, attracting eager purchases for museum collec-
tions and receiving awards14. Among the most im-

art déco. Materiały sesji naukowej pod przewodnictwem prof. Ireny 
Huml i prof. Anny Sieradzkiej w Muzeum Mazowieckim w Płocku 
22 maja 2006 roku, Płock 2007, pp. 9–19.

9   The stylistic features of Polish Art Déco crystallised dur-
ing the Paris exhibition L’Exposition des arts décoratifs et industri-
eles modernes in 1925; cf. J. Warchałowski, Polska sztuka dekora-
cyjna, Warszawa 1928, pp. 10–18; I. Huml, Polish Art Déco. The 
Style of Regained Independence (the 1920s), in: The Art of the 1920s 
in Poland, Bohemia, Slovakia and Hungary, “Niedzica Seminars”, 
vol. 6, Cracow 1991, pp. 11–19; Sieradzka 1996, as in fn. 8, pp. 
106–143; D. Crowley, Art Déco in Central Europe. Poland, in: C. 
Benton, T. Benton, G. Wood, Art Déco 1910–1939, London 2003, 
pp. 197–198.

10   J. Warchałowski 1928, as in fn. 9, p. 30; I. Huml, Twórczość 
Wojciecha Jastrzębowskiego, in: Z zagadnień plastyki polskiej w la-
tach 1918–1939, ed. J. Starzyński, Wrocław–Warszawa–Kraków, 
1963, pp. 108–109; I. Huml, Polska sztuka stosowana XX wieku, 
Warszawa 1978, pp. 71–73; Olszewski 1992, as in fn. 8, p. 86; 
Sieradzka 1996, as in fn. 8, p. 14.

11   A.K. Olszewski, Dzieje sztuki polskiej 1890–1980, Warszawa 
1988, p. 36.

12   Sieradzka 1996, as in fn. 8, p. 12.
13   Ibidem, p. 12.
14   The most important exhibitions at which Bogna 

Krasnodębska-Gardowska’s “The Passion of the Lord” series 
was displayed included: Exhibition of the “Ryt” Graphic Artists 
Association, Polish Artistic Club, Warsaw, March 1929; XVII 
Biennale di Venezia, Venice, March–November 1930; Exhibition of 

62



medal na Międzynarodowej Wystawie Nowoczesnej 
Chrześcijańskiej Sztuki Sakralnej w Padwie16.

Stan badań

Cykl „Męka Pańska”, wystawiony po raz pierwszy 
na drugiej wystawie „Rytu” w 1929 roku, zwrócił uwa-
gę wielu krytyków. Mieczysław Wallis dostrzegł wysiłek 
twórczy Krasnodębskiej, która w tak rozbudowanej se-
rii drzeworytów uniknęła jednostajności i powtórzeń, 
chwalił styl rysunkowy i gamę kolorystyczną złożoną 
z czystych tonów, a także inwencję w typie zdobienia 
szat postaci17. Z kolei Stefania Podhorska-Okołów 
 wskazała na udaną syntezę stylizowanego szorstkie-
go i sztywnego prymitywu z poważnie przemyślaną 
kompozycją całości i głęboką ekspresją18. Franciszek 

16   Esposizione Internazionale d’Arte Sacra Cristiana Moderna, 
Padwa, czerwiec 1931 – czerwiec 1932; zob. Kronika, „Grafika” 1932, 
z. 4, s. 57.

17   M. Wallis, Pierwsza wystawa drzeworytów Stowarzyszenia 
Artystów Grafików „Ryt”, „Robotnik” 1929, nr 158, s. 2.

18   S. Podhorska-Okołów, Z wystaw, „Bluszcz” 1929, nr 18, 
s. 14–15. 

portant awards are the silver medal at the General 
National Exhibition in Poznań15 [fig. 1]and the sil-
ver medal at the International Exhibition of Modern 
Christian Sacred Art in Padua16.

Contemporary Polish Prints, National Gallery of Canada, Ottawa, 
December 1930–January 1931; “Travelling Exhibition of Fabrics 
and Ceramics of the »Ład«, Artists’ Cooperative, Graphics of 
the »Ryt« Association, Sculptures by Henryk Kuna,” IPS Salon, 
Łódź, January–February 1931; Spring Exhibition, TPSP in Lviv, 
1931; “Polish Graphics”, Sofia, September 1933; Polish Exhibition 
1933–1934, Brooklyn Museum, New York, October–November 
1933; Exhibitions of the Work of Polish Graphic Artists and Polish 
School Children, Cleveland Museum of Art, Cleveland 1933; Art 
Exhibition, Roerich Museum, New York, January 1934; Exposicion 
de Grabados Polacos Modernos, Museo de Arte Moderno, Madrid, 
May 1935; Exposição de Gravuras Polacas, Sociedade Nacional das 
Belas Artes, Lisbon 1936.

15   General National Exhibition, Poznań, 16th May – 30th 
September 1929.

16   Esposizione Internazionale d’Arte Sacra Cristiana Moderna, 
Padua, June 1931–June 1932; cf. Kronika, “Grafika” 1932, no. 4, 
p. 57.

1.	Sala Grafiki w Pałacu Sztuki na Powszechnej Wystawie Krajowej w Poznaniu, 1929. Na wprost osiem plansz z cyklu „Męka Pań-
ska” Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej, fot. Roman Stefan Ulatowski, Miejski Konserwator Zabytków w Poznaniu, Cyryl, nr inw. 
18/1/13/0016

1.	The Graphics Room in the Palace of Art at the General National Exhibition in Poznań, 1929. Opposite, eight panels from the 
“The Passion of the Lord” series by Bogna Krasnodębska-Gardowska, photo by Roman Stefan Ulatowski, Municipal Conservator of 
Monuments in Poznań, Cyryl, inventory no. 18/1/13/0016

63



Siedlecki, określając artystkę jako nowoczesną, szukał 
źródeł jej stylu w dziełach sztuki ludowej i nazywał 
ją kontynuatorką wartości nie tylko formalnych, ale 
i duchowych19. Na dzieło Krasnodębskiej-Gardowskiej 
zwrócił uwagę propagator koncepcji nowego realizmu 
Alfred Kuhn, który w sztuce ludowej dostrzegał rasową 
odrębność Polaków. Do jej sztandarowych przykładów 
zaliczył między innymi cykl pasyjny, poświęcając mu 
uwagę w monografii z 1930 roku20. Wiktor Podoski 
ocenił twórczość artystki jako najbliższą Skoczylasowi, 
określając ją jednocześnie jako samodzielną i wska-
zującą na świadome posługiwanie się środkami wy-
razu. Skupił się przede wszystkim na dekoracyjności 
plansz i ornamencie, który według niego odgrywał 
rolę dominującą, nie tylko ze względu na rozmiar, ja-
kim wypełnił poszczególne drzeworyty, ale też z po-
wodu precyzji opracowania21. 

Ta formalna cecha wyróżniająca twórczość Kras-
nodębskiej-Gardowskiej miała decydujący wpływ na 
miejsce, jakie zajęła w utworzonym przez Tadeusza 
Cieślewskiego syna schemacie polskiej grafiki współ-
czesnej. Wśród wielu odmian tej dziedziny sztuki, od 
naturalizmu po kierunek wizjonerski, wyznaczył on 
także nurt dekoracyjny, do którego przypisał działal-
ność artystki22. Cieślewski syn rozumiał dekoracyjność 
jako wyznacznik kompozycji, gdzie wątek literacki 
był marginalizowany na rzecz „estetycznego układu 
czarno-białych elementów będących odpowiednika-
mi […] kształtów rzeczywistości”23.

Wczesna twórczość graficzki, a zwłaszcza stacje 
Drogi Krzyżowej, stała się przedmiotem zaintereso-
wania historyków sztuki w związku z badaniami nad 
polskim art déco. Na ten aspekt twórczości zwró-
ciła uwagę po raz pierwszy w latach 90. XX wie-
ku Anna Sieradzka, przypisując ten okres twórczości 
Krasnodębskiej-Gardowskiej do stylu art déco w od-
mianie folklorystycznej24. Najszerzej opisała cykl Agata 
Pietrzak25, z kolei Katarzyna Kulpińska w obszernej 
monografii dokonała porównań z twórczością pozosta-

19   F. Siedlecki, Drzeworyty Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej, 
w: idem, Fragmenty, Warszawa 1934, s. 182–183.

20   A. Kuhn, Die polnische Kunst von 1800 bis zur Geghenwart, 
Berlin 1930, s. 136, 142. 

21   W. Podoski, Uwagi o współczesnym drzeworycie, „Plastyka” 
1930, nr 1, s. 18. 

22   W tym nurcie wskazał też dokonania Władysława Skoczylasa 
i Janiny Konarskiej; zob. A. Banach, Warszawa Cieślewskiego syna, 
Warszawa 1962, s. 11.

23   T. Cieślewski syn, Władysław Skoczylas, inicjator i twórca 
współczesnego drzeworytu w Polsce, Warszawa 1934, s. 27.

24   A. Sieradzka, Art déco w Polsce i w Europie, Warszawa 1996, 
s. 125; A. Sieradzka, Nie tylko Stryjeńska. Udział kobiet-artystek 
w tworzeniu stylu Art Déco w Polsce, w: Kobieta i kultura. Kobiety 
wśród twórców kultury intelektualnej i artystycznej w dobie rozbio-
rów i w niepodległym państwie polskim, zbiór studiów, t. 4, red. A. 
Żarnowska A. Szwarc, Warszawa 1996, s. 205–206. 

25   A. Pietrzak, Mistrzyni współczesnego drzeworytu Bogna 
Krasnodębska-Gardowska, Warszawa 1999, s. 9–10.

The state of research

“The Passion of the Lord” series, first exhibited at 
the second exhibition of the “Ryt” Association in 1929, 
attracted the attention of many critics. Mieczysław 
Wallis recognised Krasnodębska’s creative effort in 
avoiding monotony and repetition in such an exten-
sive series of woodcuts. He praised her drawing style 
and colour range composed of pure tones, as well as 
her inventiveness in the type of decoration of the fig-
ures’ garments17. Stefania Podhorska-Okołów pointed 
to the successful synthesis of the stylised, rough and stiff 
primitive depiction with the carefully considered over-
all composition and profound expression18. Franciszek 
Siedlecki, describing the artist as modern, traced the 
sources of her style to folk art and called her a con-
tinuator of values that were not only formal but also 
spiritual19. Krasnodębska-Gardowska’s work attracted 
the attention of Alfred Kuhn, a proponent of the con-
cept of new realism, who noted the racial distinctive-
ness of Poles in folk art. In his 1930 monograph, he 
distinguished another Passion series as one of its most 
prominent examples20. Wiktor Podoski assessed the 
artist’s work as closest to that of Skoczylas, describing 
it as both independent and indicative of a conscious 
use of expressive means. He focussed primarily on the 
decorativeness of the panels and the ornament, which, 
in his opinion, played a dominant role, not only be-
cause of the degree of filling of individual woodcuts, 
but also because of the precision of execution21.

This formal characteristic distinguishing Krasno-
dębska-Gardowska’s work had a decisive influence on 
the place she occupied within the framework of con-
temporary Polish graphic art established by Tadeusz 
Cieślewski, Jr. Among the many varieties of this art 
form, from naturalism to the visionary direction, he 
also defined the decorative trend to which he attrib-
uted the artist’s works22. He understood decorativeness 
as a determinant of composition, where the literary 
element was marginalised in favour of “an aesthetic 
arrangement of black-and-white elements represent-
ing […] the shapes of reality”23.

17   M. Wallis, Pierwsza wystawa drzeworytów Stowarzyszenia 
Artystów Grafików “Ryt”, “Robotnik” 1929, no. 158, p. 2.

18   S. Podhorska-Okołów, Z wystaw, “Bluszcz” 1929, no. 18, 
pp. 14–15.

19   F. Siedlecki, Drzeworyty Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej, 
in: idem, Fragmenty, Warszawa 1934, pp. 182–183.

20   A. Kuhn, Die polnische Kunst von 1800 bis zur Geghenwart, 
Berlin 1930, pp. 136, 142.

21   W. Podoski, Uwagi o współczesnym drzeworycie, “Plastyka” 
1930, no. 1, p. 18.

22   In this vein, he also pointed to the achievements of 
Władysław Skoczylas and Janina Konarska; cf. A. Banach, Warszawa 
Cieślewskiego syna, Warszawa 1962, p. 11.

23   T. Cieślewski, Jr., Władysław Skoczylas, inicjator i twórca 
współczesnego drzeworytu w Polsce, Warszawa 1934, p. 27.

64



łych graficzek okresu międzywojennego26. Cechy art 
déco widziała tylko w cyklu pasyjnym artystki. Izabela 
Mościcka podsumowała dotychczasowe spostrzeżenia, 
odwołując się co prawda do pojedynczych plansz z teki 
„Objawienie Świętego Jana Teologa. Drzeworytów 5 
BG Krasnodębskiej” z 1925 roku, jednak bez wyka-
zania konsekwentnego rozwoju cech stylowych i for-
malnych w jej dziełach27. 

W cyklu „Męka Pańska” badaczki zgodnie zauwa-
żyły dekoracyjność ujęcia, rytmizację, upraszczanie 
motywów, inspiracje ludowym malarstwem na szkle, 
a także spuściznę mentora artystki Władysława Sko-
czylasa, szczególnie w odniesieniu do jego wizerunków 
podhalańskich. 

Przystępując do szczegółowego opisu cyklu, chcia-
łabym ukazać go w nowych kontekstach, które w peł-
ni ujawnią źródła jego nowoczesnej dekoracyjności. 

Cykl „Męka Pańska” 

Na 14 drzeworytniczych planszach graficzka uka-
zała kolejne etapy Drogi Krzyżowej zgodnie z biblij-
ną ikonografią [il. 2–4]. Kompozycje płaszczyznowe 
o dwóch planach i ciasnych kadrach przy pierwszym 
oglądzie wywołują wrażenie natłoku. Ich analiza po-
zwala jednak dostrzec pewien porządek i zamysł twór-
czy Krasnodębskiej-Gardowskiej. Część kompozy-
cji ma charakter statyczny, z centralną osią pionową 
i pozorną symetrią28, ale zdecydowana większość jest 
dynamiczna, oparta na przecinających się diagona-
lach wzmagających ekspresję. Na pierwszym planie 
rozgrywają się sceny główne. Charakterystyczne dla 
nich prymitywizowanie jest widoczne między inny-
mi w technice rysunku postaci okolonych czarnym 
konturem o prostym modelunku równolegle biegną-
cych śladów dłuta29. Oblicza w obrębie plansz są ty-
pizowane. Poszczególne kompozycje działają na wi-
dza bogatym ornamentem ubiorów o przemyślanym 

26   Autorka widziała styl 1925 roku w sposobie opracowania szat 
postaci cyklu „Męka Pańska”, kształtowanych płasko, oraz w różno-
rodności ornamentów i zakwalifikowała twórczość Krasnodębskiej- 
-Gardowskiej do folklorystycznej odmiany art déco; zob. K. Kul-
pińska, Graficzne art déco, w: eadem, Matryce, odbitki – ślady 
kobiet. Polskie graficzki i ich twórczość w dwudziestoleciu między-
wojennym, Toruń 2017, s. 394, 401. K. Kulpińska uznała, że naj-
wcześniej cechy art déco w grafice kobiet ujawniły się w twórczości 
Zofii Stryjeńskiej, wskazując okładkę katalogu wystawy paryskiej 
z 1925 roku. Tymczasem cechy art déco wskazuje także z tego same-
go roku teka Objawienie Świętego Jana Teologa. Drzeworytów 5 BG 
Krasnodębskiej, Warszawa 1925, Biblioteka Narodowa, nr inw. A.5921.

27   I. Mościcka, Art déco w motywach baśniowych i religijnych 
warszawskich graficzek, w: Polskie art déco. Materiały siódmej sesji 
naukowej „Polskie art déco. Malarstwo i grafika” pod przewodnictwem 
prof. Anny Sieradzkiej, prof. Andrzeja K. Olszewskiego i dr Anny Kost-
rzyńskiej-Miłosz w Muzeum Mazowieckim w Płocku 23–24 paździer-
nika 2017 roku, Płock 2017, s. 139–147.

28   Stacje: I Jezus na śmierć skazany, XII Jezus na krzyżu umiera.
29   Stacje: II Jezus krzyż bierze, IV Jezus spotyka Matkę swoją.

The artist’s early work, particularly the Stations 
of the Cross, has become a subject of interest to art 
historians in relation to research on Polish Art Déco. 
This aspect of Krasnodębska-Gardowska’s work was 
first highlighted in the 1990s by Anna Sieradzka, who 
attributed that period of Krasnodębska-Gardowska’s 
work to the folkloric Art Déco style in its folkloric va-
riety24. The most extensive description of the series was 
offered by Agata Pietrzak,25 while Katarzyna Kulpińska, 
in a comprehensive monograph, made comparisons 
with the work of other female graphic artists of the 
interwar period26. She saw Art Déco features only in 
the artist’s Passion cycle. Izabela Mościcka summarised 
the previously made observations, but she only re-
ferred to individual plates from the 1925 portfolio 
“Objawienie Świętego Jana Teologa. Drzeworytów 5 
BG Krasnodębskiej” [Revelation of Saint John the 
Theologian. 5 woodcuts by B.G. Krasnodębska], but 
without demonstrating a consistent development of 
stylistic and formal features in the artist’s works27.

In “The Passion of the Lord” series, the researchers 
have unanimously noted the decorative nature of the 
presentation, rhythm, simplification of motifs, inspira-
tions from folk painting on glass, as well as the legacy 
of the artist’s mentor, Władysław Skoczylas, especially 
in relation to his depictions of the Podhale region.

For the purpose of a detailed description of the 
series, I would like to subject it to in-depth analysis 
and present it in new contexts that will fully reveal 
the sources of its modern decorativeness.

24   A. Sieradzka, Art déco w Polsce i w Europie, Warszawa 
1996, p. 125; A. Sieradzka, Nie tylko Stryjeńska. Udział kobiet-
artystek w tworzeniu stylu Art Déco w Polsce, in: Kobieta i kultura. 
Kobiety wśród twórców kultury intelektualnej i artystycznej w dobie 
rozbiorów i w niepodległym państwie polskim, collected studies, vol. 
4, eds. A. Żarnowska A. Szwarc, Warszawa 1996, pp. 205–206.

25   A. Pietrzak, Mistrzyni współczesnego drzeworytu Bogna 
Krasnodębska-Gardowska, Warszawa 1999, pp. 9–10.

26   The author saw the 1925 style in the flat-shaped elaboration 
of the figures’ robes in “The Passion of the Lord” series as well as in 
the variety of ornaments, and classified Krasnodębska-Gardowska’s 
work as a folkloric variety of Art Déco; cf. K. Kulpińska, Graficzne 
art déco, in: eadem, Matryce, odbitki – ślady kobiet. Polskie graficz-
ki i ich twórczość w dwudziestoleciu międzywojennym, Toruń 2017, 
pp. 394, 401. K. Kulpińska concluded that the earliest Art Déco 
features in women’s graphic art were revealed in the work of Zofia 
Stryjeńska, and indicated the cover of the 1925 Paris exhibition 
catalogue. However, Art Déco features can also be found in the 
portfolio from the same year, Objawienie Świętego Jana Teologa. 
Drzeworytów 5 BG Krasnodębskiej [Revelation of Saint John the 
Theologian. 5 woodcuts by B.G. Krasnodębska], Warszawa 1925, 
The National Library of Poland, inventory no. A.5921.

27   I. Mościcka, Art déco w motywach baśniowych i religijnych 
warszawskich graficzek, in: Polskie art déco. Materiały siódmej ses-
ji naukowej „Polskie art déco. Malarstwo i grafika” pod przewod-
nictwem prof. Anny Sieradzkiej, prof. Andrzeja K. Olszewskiego i dr 
Anny Kostrzyńskiej-Miłosz w Muzeum Mazowieckim w Płocku 23–24 
października 2017 roku, Płock 2017, pp. 139–147.

65



charakterze. Szaty postaci są stylizowane, wykazu-
ją cechy ubioru nie tylko podhalańskiego, ale i hu-
culskiego. To przede wszystkim koszule huculskie 
z charakterystycznymi haftowanymi zdobinami na 
stójkach, przodach i przyramkach30, spodnie góral-
skie z wełny zwężane ku dołowi31 i spodnie huculskie 
szerokie z białego płótna32, cuchy33, pasy huculskie 
i góralskie34, zaś wśród akcesoriów kierpce, postoły35  
i czoboty z cholewkami36, a także baranie czapki i ka-
pelusze z czarnego filcu37. Desenie tkanin nie mają 

30   Stacje: II Jezus krzyż bierze, IV Jezus spotyka Matkę swoją, 
VIII Jezus niewiasty pociesza.

31   Stacja III Jezus raz pierwszy pada. 
32   Stacja IV Jezus spotyka Matkę swoją.
33   Stacje: I Jezus na śmierć skazany, II Jezus krzyż bierze, 

IV Jezus spotyka Matkę swoją, IX Jezus raz trzeci pada.
34   Stacje: III Jezus raz pierwszy pada, V Jezus od Cyrenejczyka 

wspomożony, IX Jezus raz trzeci pada, X Jezus z szat obnażony, XI Jezus 
do krzyża przybity.

35   Stacje: VI Jezusa twarz ociera św. Weronika, VIII Jezus nie-
wiasty pociesza, X Jezus z szat obnażony.

36   Stacja IV Jezus spotyka Matkę swoją. 
37   Stacje: II Jezus krzyż bierze, III Jezus raz pierwszy pada, 

V Jezus od Cyrenejczyka wspomożony, IX Jezus raz trzeci pada, XI Jezus 
do krzyża przybity. 

“The Passion of the Christ” series

On 14 woodcut panels, the artist depicted the 
successive Stations of the Cross in accordance with 
biblical iconography [fig. 2–4]. At first glance, the 
two-plane, tightly framed, flat compositions create 
a sense of crowding. However, analysis reveals a certain 
order and Krasnodębska-Gardowska’s creative intent. 
Some of the compositions are static, with a central 
vertical axis and apparent symmetry,28 but the vast 
majority are dynamic, based on intersecting diago-
nals that enhance expression. The main scenes unfold 
in the foreground. Their characteristic primitivism is 
evident, among other things, in how the figures are 
designed, surrounded by a black outline with simple 
modelling by means of parallel chisel marks29. The 
faces on the panels are typified. Individual compo-
sitions impress the viewer with the rich ornamen-
tation of the carefully thought-out clothing. The 

28   Stations: I Jezus na śmierć skazany [Jesus is condemned to 
death], XII Jezus na krzyżu umiera [Jesus dies on the cross].

29   Stations: II Jezus krzyż bierze [Jesus takes the cross], IV Jezus 
spotyka Matkę swoją [Jesus meets his Mother].

2.	Bogna Krasnodębska-Gardowska, Stacja V, Jezus od Cyrenej-
czyka wspomożony, 1926–1928, drzeworyt kolorowany farbami 
wodnymi, Muzeum Narodowe w Kielcach, nr inw. Gr 2983

2.	Bogna Krasnodębska-Gardowska, Stacja V, Jezus od Cyrenejc-
zyka wspomożony [Station V, Jesus is helped by the Cyrenean], 
1926–1928, woodcut shaded with watercolours, National Mu-
seum in Kielce, inventory no. Gr 2983

3.	Bogna Krasnodębska-Gardowska, Stacja VI, Jezusa twarz ocie-
ra św. Weronika, 1926–1928, drzeworyt kolorowany farbami 
wodnymi, Muzeum Narodowe w Kielcach, nr inw. Gr 2984

3.	Bogna Krasnodębska-Gardowska, Stacja VI, Jezusa twarz 
ociera św. Weronika [Station VI, St Veronica wipes Jesus’ face], 
1926–1928, woodcut shaded with watercolours, National Mu-
seum in Kielce, inventory no. Gr 2984

66



związku z ubiorami ludowymi, lecz są inwencją au-
torską Krasnodębskiej-Gardowskiej. Płaskie orna-
menty w układach liniowych lub szachownicowych 
całkowicie wypełniają stroje figurami geometryczny-
mi: prostokątów, rombów, trójkątów lub wieloboków 
o powtarzających się układach. Charakterystyczne dla 
polskiej odmiany art déco są regularne skosy, zygzaki, 
formy o ostrych wierzchołkach oraz kształtach zbliżo-
nych do grotów strzał i jodełek. Szaty niewiast mają 
dekorację o motywach roślinnych, mocno przestyli-
zowanych i geometryzowanych w podobne regularne 
i rytmiczne układy znane już w ksylografii ludowej38 
[il. 5]. Kolor, nakładany ręcznie farbą wodną, wystę-
puje w partii szat i nieba. Nie służy jednak wydobyciu 
modelunku, tylko kładziony jest płasko, w czystych, 
jaskrawych, lecz zharmonizowanych z sobą odcieniach, 
i spełnia wyłącznie funkcje dekoracyjne, podobnie 
jak w malowidłach na szkle lub w dawnym drzewo-
rycie ludowym39. 

Drugi plan w omawianym cyklu został potrak-
towany nowatorsko. Przybrał formę płaskich kulis 
zamkniętych półkolem architektury lub nieba, które 
ukazują pejzaż bądź sceny figuralne o stylizacji średnio-
wiecznej albo współczesnej. Opracowany jest w kon-
traście do sceny głównej – sylwetowo, płaską czarną 
plamą (drzeworyt faksymilowy). Kontury konarów 
drzew i ich korony, chmury, strugi deszczu, detale ar-
chitektoniczne, a nawet sylwetki postaci przybierają 
formę współczesnej wycinanki. Jej cechami są strzę-
piaste, typowe dla tej techniki brzegi, a także motyw 
odbijania, jaki artystka uzyskała przez nałożenie czar-
nych sylwetek na białe, niekolorowane i nieopracowa-
ne graficznie tło40. Takie rozwiązanie drugiego planu 
jest autorskim przepracowaniem motywu podpiętych 
draperii lub obłoków wypełniających górne krawę-
dzie dawnych drzeworytów ludowych. 

Podpisy kolejnych stacji o kaligraficznym dukcie 
liter rysowanych grubą, zgeometryzowaną linią odpo-
wiadają konwencji plansz. Niewielkie „światło” mię-
dzy poszczególnymi znakami i słowami koresponduje 
z ciasnymi kadrami scen. Czytelności, a zarazem de-
koracyjności służy ornament greckiego krzyża wpro-
wadzający dystans między kolejnymi słowami. Ujęcie 
tekstu w powtórzony rzymski numer stacji porząd-
kuje i wyznacza symetrię. 

38   W drzeworycie dawnym stosowano ornament geometrycz-
ny, był on jednak prymitywny i występował rzadko, głównie w la-
mówkach szat postaci lub w ramie kompozycji. 

39   Artystka korzystała z tej samej palety barwnej, co koloru-
jący w 1921 roku Tekę Łazarskiego, o której mowa dalej. 

40   Jak pisał Jerzy Warchałowski artystycznym celem wy-
cinanki ludowej było dążenie aby wycięta forma odbijała od tła. 
Miał temu służyć skontrastowany kolor i oświetlenie a w rozbudo-
wanej wersji dodatkowo motywy ażurowe, zob. J. Warchałowski, 
Wycinanka, „Przegląd Warszawski” 1924, nr 28, s. 68–69.

figures’ garments are stylised, displaying character-
istics of not only Podhale but also Hutsul clothing. 
Mostly, these include Hutsul shirts with characteris-
tic embroidered decorations on the collars, fronts and 
shoulder extensions,30 highlander wool trousers nar-
rowed towards the bottom,31 and wide Hutsul trou-
sers made of white linen,32 cucha jackets,33 Hutsul 
and highlander belts;34 while accessories include ki-
erpce leather shoes, postoł leather or tree bark shoes,35 

30   Stations: II Jezus krzyż bierze [Jesus takes the cross], IV 
Jezus spotyka Matkę swoją [Jesus meets his Mother], VIII Jezus 
niewiasty pociesza [Jesus comforts the women].

31   Station III Jezus raz pierwszy pada [Jesus falls for the first time].
32   Station IV Jezus spotyka Matkę swoją [Jesus meets his 

Mother].
33   Stations: I [Jesus is condemned to death], II Jezus krzyż bi-

erze [Jesus takes the cross], IV Jezus spotyka Matkę swoją [Jesus meets 
his Mother], IX Jezus raz trzeci pada [Jesus falls for the third time].

34   Stations: III Jezus raz pierwszy pada [Jesus falls for the first 
time], V Jezus od Cyrenejczyka wspomożony [Jesus is helped by the 
Cyrenean], IX Jezus raz trzeci pada [Jesus falls for the third time], 
X Jezus z szat obnażony [Jesus is stripped of his clothes], XI Jezus 
do krzyża przybity [Jesus is nailed to the cross].

35   Stations: VI Jezusa twarz ociera św. Weronika [St Veronica 
wipes Jesus’ face], VIII Jezus niewiasty pociesza [Jesus comforts the 
women], X Jezus z szat obnażony [Jesus is stripped of his clothes].

4.	Bogna Krasnodębska-Gardowska, Stacja XII, Jezus na krzyżu 
umiera, 1926–1928, drzeworyt kolorowany farbami wodnymi, 
Muzeum Narodowe w Kielcach, nr inw. Gr 2985

4.	Bogna Krasnodębska-Gardowska, Stacja XII, Jezus na krzyżu 
umiera [Station XII, Jesus Dies on the Cross], 1926–1928, 
woodcut shaded with watercolours, National Museum in 
Kielce, inventory no. Gr 2985

67



Folkloryzm 

Jesienią 1918 roku Krasnodębska została słu-
chaczką trzyletnich Kursów dla Nauki Rysunków dla 
Nauczycieli w Warszawie41. Instytucja ta powołana do 
życia przez Ministra Wyznań Religijnych i Oświecenia 
Publicznego, miała funkcjonować w siedzibie warszaw-
skiej Szkoły Sztuk Pięknych42, równolegle do dzia-
łającej uczelni artystycznej. Z czasem weszła w jej 
struktury. Rozbudowany program kursów obejmo-
wał malarstwo, rysunek, modelarstwo, kreślenie i per-
spektywę, metodykę nauczania rysunku, anatomię, 
historię sztuki, psychologię i pedagogikę. Główną rolę 

41   IS PAN, ZS, nr inw. 1948/ I–II, Odpis dyplomu z dn. 13 
X 1961.

42   Kursy dla Nauki Rysunków dla Nauczycieli zostały powo-
łane do życia 18 X 1918 roku przez Ministra Wyznań Religijnych 
i Oświecenia Publicznego pismem nr 437/52253 z 7 IX 1918; zob. 
K. Piwocki, Historia Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie 1904–
1964, Warszawa 2004, s. 74. 

and czobot boots with uppers,36 as well as sheepskin 
caps and hats made of black felt37. The fabric patterns 
are unrelated to folk costumes but are Krasnodębska-
Gardowska’s own invention. Flat ornaments in linear 
or checkerboard patterns fill the costumes entirely 
with geometric shapes: rectangles, rhombuses, trian-
gles, or polygons in repeating patterns. Characteristic 
features of the Polish Art Déco style include regular 
diagonals, zigzags and forms with sharp peaks and 
shapes resembling arrowheads and herringbone pat-
terns. The women’s robes are decorated with plant 
motifs, highly stylised and geometricised into simi-
lar regular and rhythmic patterns already known in 
folk xylography38 [fig. 5]. Colour, hand-applied with 
water-based paint, appears on the robes and the sky. 
However, it does not serve to enhance the modelling; 
instead, it is applied flat, in pure, bright, yet harmo-
nised shades, and serves a purely decorative purpose, 
similar to glass paintings or old folk woodcuts39.

The background in this series is treated innova-
tively. It takes the form of flat backdrops enclosed 
by a semicircle of architecture or sky, depicting land-
scapes or figurative scenes in medieval or contempo-
rary stylisation. It is rendered in contrast to the main 
scene – with flat, black outlines of figures and objects 
(facsimile woodcut). The contours of tree branches 
and crowns, clouds, raindrops, architectural details 
and even the silhouettes of figures, take on the form 
of a modern cutout. Its features include the jagged 
edges typical of this technique, as well as the motif 
resembling tracing, achieved by the artist by superim-
posing black silhouettes on a white, uncoloured and 
graphically undeveloped background40. This solution 
applied in the background is an original reworking 
of the motif of pinned draperies or clouds that fill 
the upper edges of old folk woodcuts.

The calligraphic lettering in the title of each sta-
tion, drawn with a thick, geometric line, reflects the 
conventions of the boards. The small spaces between 

36   Station IV Jezus spotyka Matkę swoją [Jesus meets his 
Mother].

37   Stations: II Jezus krzyż bierze [Jesus takes the cross], III 
Jezus raz pierwszy pada [Jesus falls for the first time], V Jezus od 
Cyrenejczyka wspomożony [Jesus is helped by the Cyrenean], IX 
Jezus raz trzeci pada [Jesus falls for the third time], XI Jezus do 
krzyża przybity [Jesus is nailed to the cross].

38   Geometric ornament was generally used in old (early) wood-
cuts, but it was primitive and rare, present mainly in the trimmings 
of figures’ clothes or in the frame of the composition.

39   The artist used the same colour palette as the person who 
had coloured the Łazarski Portfolio in 1921, which is discussed 
below.

40   As Jerzy Warchałowski wrote, the artistic goal of folk 
cutouts was to make the cutout form stand out from the back-
ground. This was achieved by contrasting colour and lighting, 
and in an expanded version, additionally by openwork motifs, cf. 
J. Warchałowski, Wycinanka, “Przegląd Warszawski” 1924, no. 
28, pp. 68–69.

5.	Wychowanie Najświętszej Marii Panny z Teki drzeworytów lu-
dowych dawnych zebranych i wydanych przez Zygmunta Łazar-
skiego, Warszawa 1921, drzeworyt kolorowany farbami wodny-
mi, Muzeum Narodowe w Warszawie, nr inw. Gr.Pol. 2391/22 
MNW, domena publiczna

5.	Wychowanie Najświętszej Marii Panny z Teki drzeworytów 
ludowych dawnych zebranych i wydanych przez Zygmunta 
Łazarskiego [The Education of the Blessed Virgin Mary from 
the Portfolio of Old Folk Woodcuts Collected and Published 
by Zygmunt Łazarski], Warsaw 1921, woodcut shaded with 
watercolours, National Museum in Warsaw, inventory no. 
Gr.Pol. 2391/22 MNW, public domain

68



w opracowaniu programu nauczania odegrał kieru-
jący nimi i wykładający malarstwo Karol Tichy. To 
właśnie jemu warszawska uczelnia zawdzięczała inno-
wacje w programie – wprowadzenie już w 1904 roku 
zagadnień z zakresu sztuki użytkowej43 i architektury. 
Było to przeniesienie idei odnowy sztuki stosowanej 
z Krakowa na grunt warszawski44. 

Od 1923 roku stała się ona podstawą programo-
wą upaństwowionej SSP, której Tichy został dyrek-
torem, wyrażoną w pełni w przemówieniu inaugura-
cyjnym Józefa Czajkowskiego 11 marca45. Koncepcja 
nauczania, doprecyzowana w przyszłości między inny-
mi przez Władysława Skoczylasa46, miała doprowadzić 
do utworzenia polskiego stylu. Jego odrębny, rodzimy 
charakter powinien czerpać ze sztuki ludowej, nieska-
żonej obcymi wpływami, i jednocześnie mieć wyraz 
współczesny, co podnosili w swoich wypowiedziach 
wspomniany Czajkowski, a także Mieczysław Treter47, 
Wojciech Jastrzębowski48 i Jerzy Warchałowski49. Ten 
ostatni twierdził, że sztuka tworzona pod jej wpły-
wem, spójna z nią duchowo, szanująca tradycję umie-
jętności warsztatowych, „powinna iść naprzód drogą 
twórczą, mając oczy otwarte na postęp techniczny, na 
przeobrażenia społeczne, na potrzeby czasu”50.

43   Przed 1908 rokiem w SSP istniał warsztat tkacki; zob.  
K. Piwocki, Wojciech Jastrzębowski (działacz i pedagog), w: Woj-
ciech Jastrzębowski 1884–1963, Wrocław–Warszawa–Kraków–
Gdańsk 1971, s. 54.

44   Karol Tichy (1871–1939) od 1904 roku był profesorem war-
szawskiej SSP, wówczas szkoły prywatnej. W 1901 roku w Krakowie 
współtworzył Towarzystwo Polska Sztuka Stosowana, którego człon-
kowie w twórczości ludowej poszukiwali źródeł stylu narodowego 
i bodźców dla współczesnej twórczości. TPSS zajmowało się zbie-
raniem i katalogowaniem obiektów sztuki ludowej i wernakular-
nej, prowadziło wydawnictwo i bibliotekę. Podobną działalność 
w warszawskiej SSP prowadzili także Edward Trojanowski, Tomasz 
Pajzderski i Józef Czajkowski; zob. Piwocki 1971, jak przyp. 37, s. 54. 

45   J. Czajkowski, Sztuka stosowana, w: Wykłady inauguracyj-
ne w Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie w latach 1923–1983, 
oprac. J. Tarkowska, „Zeszyty Naukowe ASP w Warszawie” 1984, 
nr 2, s. 1–11. 

46   W. Skoczylas, Sztuka – szkoła – państwo, „Zeszyty Naukowe 
Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, nr 4; Wł. Skoczylas 
o zadaniach Szkoły Sztuk Pięknych. Przemówienie wygłoszone w dniu 
15. b. m. na uroczystości wręczenia godła uczniom Szkoły Sztuk 
Pięknych w Warszawie, „Gazeta Polska” 1929, nr 50, s. 3.

47   Mieczysław Treter (1883–1943) był odpowiedzialny za 
kształt polskiej polityki kulturalnej w II RP. Od 1926 roku stał 
na czele Towarzystwa Szerzenia Sztuki Polskiej wśród Obcych, 
w 1930 współzakładał Instytut Propagandy Sztuki w Warszawie. 
Zob. M. Treter, Polska sztuka dekoracyjna. Z powodu książki Jerzego 
Warchałowskiego, „Warszawianka” 1928, nr 98, s. 5; M. Treter, 
Dział Sztuki na P.W.K. w Poznaniu i dziesięciolecie sztuki polskiej 
1918–1928, „Sztuki Piękne” 1929, nr 8–9, s. 281–348. 

48   W. Jastrzębowski, Geneza, program i wyniki działalności 
Warsztatów Krakowskich i Ładu, w: Wojciech Jastrzębowski 1884–
1963, Wrocław 1971, s. 89–104.

49   J. Warchałowski, Polska sztuka dekoracyjna, Warszawa 1928.
50   Ibidem, s. 30.

individual characters and words reflect the tight fram-
ing of the scenes. Both legibility and the decorative 
effect are enhanced by the Greek cross ornament, 
creating a distance between subsequent words. The 
Roman number of the station repeated at the end 
of the text provides order and symmetry.

Folklorism

In the autumn of 1918, Krasnodębska enrolled 
in the three-year Drawing Courses for Teachers in 
Warsaw41. Established by the Minister of Religious 
Denominations and Public Education, the institution 
was to operate at the Warsaw School of Fine Arts42 
alongside the existing art school. Over time, it became 
part of the school’s structure. The extensive course pro-
gramme encompassed painting, drawing, modelling, 
drafting and perspective, the methodology of drawing 
teaching, anatomy, art history, psychology and peda-
gogy. Karol Tichy, who was in charge of those courses 
and taught painting, played a key role in developing 
the curriculum. It was to him that the Warsaw school 
owed its innovations in the programme: the introduc-
tion of applied arts and architecture as early as 1904,43 
which was a transfer of the idea of renewing applied 
arts from Kraków to Warsaw44.

From 1923 this became the core curriculum 
of the nationalised School of Fine Arts, of which 
Tichy became director. The programme was fully 
expressed in Józef Czajkowski’s inaugural speech on 
11th March45. The concept of teaching, later refined 
inter alia by Władysław Skoczylas,46 was intended to 

41   IS PAN, ZS, inventory no. 1948/ I–II, Odpis dyplomu 
z dn. 13 X 1961.

42   The “Drawing Courses for Teachers” were established on 
18th October 1918 by the Minister of Religious Denominations and 
Public Education in letter no. 437/52253 of 7th September 1918; cf. 
K. Piwocki, Historia Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie 1904–
1964, Warszawa 2004, p. 74.

43   Before 1908, there used to be a weaving workshop at the 
School of Fine Arts; cf. K. Piwocki, Wojciech Jastrzębowski (działacz 
i pedagog), in: Wojciech Jastrzębowski 1884–1963, Wrocław–
Warszawa–Kraków–Gdańsk 1971, p. 54.

44   Karol Tichy (1871–1939) was a professor at the Warsaw School 
of Fine Arts, then a private school, from 1904. In 1901, in Kraków, he 
co-founded the Polish Applied Art Society, whose members sought the 
sources of the national style and the inspirations for contemporary art 
in folk art. The Society collected and catalogued folk and vernacular art 
objects, and ran a publishing house and a library. Edward Trojanowski, 
Tomasz Pajzderski and Józef Czajkowski also conducted similar activi-
ties at the Warsaw School of Fine Arts; cf. Piwocki 1971, fn. 37, p. 54.

45   J. Czajkowski, Sztuka stosowana, in: Wykłady inauguracyjne 
w Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie w latach 1923–1983, ed. 
J. Tarkowska, “Zeszyty Naukowe ASP w Warszawie” 1984, no. 2, 
pp. 1–11.

46   W. Skoczylas, Sztuka – szkoła – państwo, “Zeszyty Naukowe 
Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, no. 4; Wł. Skoczylas 
o zadaniach Szkoły Sztuk Pięknych. Przemówienie wygłoszone w dniu 
15. b. m. na uroczystości wręczenia godła uczniom Szkoły Sztuk 
Pięknych w Warszawie, “Gazeta Polska” 1929, no. 50, p. 3.

69



Skoczylas uważał, że grafika powinna odegrać waż-
ną rolę jako czynnik państwotwórczy51. Możliwość jej 
powielania i łatwość w dotarciu do wielu odbiorców 
mogły z jednej strony służyć propagandzie, z dru-
giej zaś – popularyzacji zagadnień sztuki nowocze-
snej wśród społeczeństwa52. Znamienne były jego 
słowa o szerokim oddziaływaniu sztuki wobec za-
dań, jakie stawiał przed adeptami uczelni artystycz-
nych: „Marzymy o tym, aby wpływ nasz był widoczny 
w naszym życiu, aby panował na ulicy, wdzierał się 
zarówno do świątyń i gmachów reprezentacyjnych, 
jak i do mieszkania biednego robotnika”53. Kultura 
ludowa w odrodzonym państwie miała się stać źró-
dłem rozwoju jego sztuki. Przypisano jej także dzia-
łanie propagandowe, stąd jej obecność na wystawach 
w Paryżu (1925)54, Monzy (1925)55, Poznaniu (1929)56 
i Warszawie (1930), gdzie „Wystawa sztuki ludowej” 
inaugurowała otwarcie nowo utworzonego Instytutu 
Propagandy Sztuki57.

Zgodnie z tymi ideami zorganizowano program 
nauczania SSP, który obejmował dwuletni Kurs 
Ogólny, gdzie obok tradycyjnych studiów rysunko-
wych żywego modela wprowadzono do nauczania 
Przegląd Ludowej Sztuki Polskiej58, oraz autorski Kurs 
Kompozycji Brył i Płaszczyzn (dalej: KBiP) Wojciecha 
Jastrzębowskiego59. Dopiero po jego ukończeniu stu-

51   W. Skoczylas, O Ministerstwo Sztuki, „Zeszyty Naukowe 
Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, nr 4, s. 38–43; na 
ten temat szerzej: Chmielewska 2006, jak przyp. 5; K. Kulpińska, 
Polska grafika artystyczna dwudziestolecia międzywojennego. Spór 
o miejsce wśród sztuk plastycznych w ówczesnej teorii i krytyce, w: 
Metodologia, metoda i terminologia grafiki i rysunku. Teoria i prak-
tyka, red. J. Talbierska, Warszawa 2014, s. 51–64. 

52   W. Skoczylas, Grafika, sztuka demokracji, w: Ze studiów nad 
genezą plastyki nowoczesnej w Polsce, red. J. Starzyński, Wrocław–
Warszawa–Kraków 1966, s. 181–191.

53   W. Skoczylas, O zadaniach Szkoły Sztuk Pięknych, „Zeszyty 
Naukowe Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, nr 4, 
s. 78–81.

54   L’Exposition internationale des arts décoratifs et industrie-
les modernes, Paryż, 28 IV – 25 X 1925.

55   Seconda Mostra Internazionale delle Arti Decorative, 
Monza, marzec–kwiecień 1925. 

56   Powszechna Wystawa Krajowa w Poznaniu, maj–wrzesień 
1929. Po zakończeniu wystawy rząd polski zakupił eksponowaną 
kolekcję sztuki ludowej; zob. Rząd zakupił wystawę sztuki ludowej, 
„Dziennik Poznański” 1929, nr 233, s. 4. 

57   Katalog wystawy sztuki ludowej, Instytut Propagandy Sztuki, 
Kamienica Baryczków, wrzesień–listopad, Warszawa 1930.

58   Przedmiot wykładali: Oskar Sosnowski (od 16 X 1924) 
i Juliusz Kłos (od 1 XI 1925). Zagadnienia sztuki ludowej były również 
poruszane w latach 1923–1928 na Kursie Historii Sztuki Stanisława 
Noakowskiego; zob. Piwocki 2004, jak przyp. 36, s. 82–83. 

59   Jastrzębowski prowadził kurs w latach 1923–1928. Równo-
legle zajęcia te prowadzili również Mieczysław Kotarbiński (1923–
1927), potem Karol Stryjeński (1927–1932) i Józef Czaj-kowski (1932–
1938), a także Bogdan Treter (1930–1931); zob. J. Kania, Dziedzictwo 
Świętego Projektusa. Program Kompozycji Brył i Płaszczyzn Wojciecha 
Jastrzębowskiego, w: Sztuka wszędzie! Akademia Sztuk Pięknych 
w Warszawie 1904–1944, red. J. Gola, M. Sitkowska, A. Szewczyk, 
Warszawa 2012, s. 183.

lead to the creation of the Polish style. Its distinct, 
native character should draw from folk art, untaint-
ed by foreign influences, and at the same time have 
a contemporary expression, as emphasised in the state-
ments of the aforementioned Czajkowski, as well as 
Mieczysław Treter,47 Wojciech Jastrzębowski,48 and 
Jerzy Warchałowski49. The latter argued that art cre-
ated under its influence, spiritually consistent with 
it, respecting the tradition of technical skills, “should 
move forward along a creative path, keeping its eyes 
open to technological progress, to social transforma-
tions, and to the needs of the times”50.

Skoczylas believed that graphic art should play 
an important role in state-building51. Its ability to be 
reproduced and its ease of reaching a wide audience 
could, on the one hand, serve propaganda, and on the 
other, popularise the concepts of modern art among 
society members52. His words about the broad impact 
of art in relation to the tasks he set for art school stu-
dents were telling: “We dream of our influence being 
visible in our lives, prevailing in the streets, penetrating 
both churches and representative buildings, and the 
homes of poor workers”53. Folk culture in the reborn 
state was to become a source of development for its 
art. Folk culture was also to carry propaganda, hence 
its presence at exhibitions in Paris (1925),54 Monza 
(1925),55 Poznań (1929)56 and Warsaw (1930), where 

47   Mieczysław Treter (1883–1943) was responsible for shap-
ing Polish cultural policy in the Second Polish Republic. From 
1926 he headed the Society for the Propagation of Polish Art 
Among Foreigners, and in 1930 he co-founded the Institute of 
Art Propaganda in Warsaw. Cf. M. Treter, Polska sztuka dekora-
cyjna. Z powodu książki Jerzego Warchałowskiego, “Warszawianka” 
1928, no. 98, p. 5; M. Treter, Dział Sztuki na P.W.K. w Poznaniu 
i dziesięciolecie sztuki polskiej 1918–1928, “Sztuki Piękne” 1929, 
no. 8–9, pp. 281–348.

48   W. Jastrzębowski, Geneza, program i wyniki działalności 
Warsztatów Krakowskich i Ładu, in: Wojciech Jastrzębowski 1884–
1963, Wrocław 1971, pp. 89–104.

49   J. Warchałowski, Polska sztuka dekoracyjna, Warszawa 1928.
50   Ibidem, p. 30.
51   W. Skoczylas, O Ministerstwo Sztuki, “Zeszyty Naukowe 

Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie” (Scientific Journals of 
the Academy of Fine Arts in Warsaw) 1984, no. 4, pp. 38–43; 
more on this topic: Chmielewska 2006, as in fn. 5; K. Kulpińska, 
Polska grafika artystyczna dwudziestolecia międzywojennego. Spór 
o miejsce wśród sztuk plastycznych w ówczesnej teorii i krytyce, in: 
Metodologia, metoda i terminologia grafiki i rysunku. Teoria i prak-
tyka, ed. J. Talbierska, Warszawa 2014, pp. 51–64.

52   W. Skoczylas, Grafika, sztuka demokracji, in: Ze studiów 
nad genezą plastyki nowoczesnej w Polsce, ed. J. Starzyński, Wrocław–
Warszawa–Kraków 1966, pp. 181–191.

53   W. Skoczylas, O zadaniach Szkoły Sztuk Pięknych, “Zeszyty 
Naukowe Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, no. 4, 
pp. 78–81.

54   L’Exposition internationale des arts décoratifs et industri-
eles modernes, Paris, 28th April – 25th October 1925.

55   Seconda Mostra Internazionale delle Arti Decorative, 
Monza, March–April 1925.

56   General National Exhibition in Poznań, May–September 
1929. After the exhibition, the Polish government purchased the 

70



dent mógł wybrać specjalizację z kursów: Malarstwa, 
Rzeźby, Grafiki, Malarstwa Dekoracyjnego, Wnętrza 
oraz Meblarstwa z Tkactwem, Ceramiką, Witrażem 
i Metalem.

Krasnodębska-Gardowska poznała Skoczylasa na 
początku 1922 roku na jego indywidualnej wystawie 
w Towarzystwie Zachęty Przyjaciół Sztuk Pięknych 
w Warszawie (dalej: TZPSP)60. Bezpośredni kontakt 
z utytułowanym artystą wyznaczył kierunek jej dal-
szej drogi zawodowej, gdyż kilka miesięcy później 
rozpoczęła studia w jego pracowni. 

Skoczylas uważał kultury wernakularne za skarb-
nicę nowoczesnych ornamentów, które miały wpływ 
na dekoracyjny układ kompozycji jego prac opar-
tych na równowadze i rytmie61. Lata jego studiów 
w Krakowie przypadły na okres wzmożonej działal-
ności TPSS. Niedługo potem w Zakopanem zetknął 
się z kulturą podhalańską – od 1908 roku był tam pe-
dagogiem w Szkole Przemysłu Drzewnego, a wkrótce 
został współtwórcą Towarzystwa Sztuka Podhalańska 
(1909). Ducha tej sztuki, interpretowanego indywi-
dualnie, wyraził jako artysta w portretach górali oraz 
wizerunkach Madonn i Piet.

Jako pedagog był orędownikiem ksylografii ludo-
wej, której poświęcił monografię62. Ważną jej częścią 
stały się prace pochodzące z Teki drzeworytów ludo-
wych dawnych zebranych i wydanych przez Zygmunta 
Łazarskiego (1921), zwanej Teką Łazarskiego. Zawierała 
ona 66 grafik wykonanych w technice drzeworytu, 
w niewielkim nakładzie 62 egzemplarzy. Odbitki, czę-
ściowo kolorowane farbami wodnymi, zostały wykona-
ne z klocków pochodzących z Płazowa w Małopolsce 
Środkowej i ze Żmudzi na Litwie, datowanych między 
2. połową XVIII a 1. połową XIX wieku. Skoczylas 
uważał, że prace te miały duże walory artystyczne. 
Wśród najważniejszych wymieniał monumentalizm 
kompozycji, czystość i pewność w cięciu rysunku, 
a przede wszystkim dekoracyjność63. Wydanie teki 
wywarło bardzo duży wpływ na współczesną grafikę 
warsztatową. Do jej rozpowszechnienia przyczyniła 
się działalność popularyzatorska nie tylko Skoczylasa, 
ale również Jastrzębowskiego. Gdy w 1921 roku zo-
stał on komisarzem wystawy polskich druków i wy-
dawnictw, otwierającej przygotowania do paryskiej 
ekspozycji w 1925 roku, zdecydował się na jej pre-

60   B. Krasnodębska-Gardowska, Nasz profesor, „Świat” 1934, 
nr 16, s. 7. Wystawa otwarta w listopadzie 1921 roku; zob. S. Szczu-
towski, Wystawy Leona Wyczółkowskiego i Władysława Skoczylasa 
w warszawskim Towarzystwie Zachęty Sztuk Pięknych, „Przegląd 
Warszawski” 1922, nr 4, s. 137–144. 

61   Na ten temat zob. K. Czarnocka, Półtora wieku grafiki pol-
skiej, Warszawa 1962, s. 271; M. Sitkowska, Władysław Skoczylas 
(1883–1934), Warszawa 2015, s. 33–47.

62   W. Skoczylas, Drzeworyt ludowy w Polsce, Warszawa 1933.
63   Ibidem, s. 10. Za obcy przykład sztuki ludowej Skoczylas 

uznawał japoński drzeworyt ukiyo-e; zob. W. Skoczylas, Drzeworyt, 
jego istota i historja, Warszawa 1928, s. 24–25.

the “Folk-Art Exhibition” inaugurated the opening of 
the newly established Institute of Art Propaganda57.

These ideas guided the organisation of the SSP 
curriculum, which included a  two-year General 
Course, where, alongside traditional studies of draw-
ing a live model, it introduced the Review of Polish 
Folk Art58 as well as Wojciech Jastrzębowski’s own 
course, Composition of Solids and Surfaces (here-
inafter: KBiP)59. Only after completing this course 
could students choose a specialisation from the fol-
lowing courses: Painting, Sculpture, Graphic Arts, 
Decorative Painting, Interior Design and Furniture 
Design with Weaving, Ceramics, Stained Glass and 
Metal.

Krasnodębska-Gardowska met Skoczylas in ear-
ly 1922 at his solo exhibition at The Society for the 
Encouragement of Friends of Fine Arts in Warsaw 
(Pol. Towarzystwo Zachęty Przyjaciół Sztuk Pięknych, 
hereinafter: TZPSP)60. This direct contact with the 
award-winning artist determined the direction of her 
further career, as a few months later she began stud-
ies in his studio.

Skoczylas considered vernacular cultures a treas-
ury of modern ornaments, which influenced the dec-
orative composition of his works, based on balance 
and rhythm61. His years of study in Kraków coincided 
with the period of intensified activity of the TPSS. 
Soon after, in Zakopane, he encountered the culture 
of the Podhale region – from 1908, he taught at the 
School of Timber Industry there, and soon became 
a co-founder of the Podhale Art Society (1909). As 
an artist, he expressed the spirit of this art, which he 
interpreted individually, in portraits of highlanders 
and images of Madonnas and Pietas.

folk-art collection on display; cf. Rząd zakupił wystawę sztuki lu-
dowej, “Dziennik Poznański” 1929, no. 233, p. 4.

57   Katalog wystawy sztuki ludowej, Institute of Art Propaganda, 
Baryczek House, September–November, Warsaw 1930.

58  The subject was taught by Oskar Sosnowski (from 16th 
October 1924) and Juliusz Kłos (from 1st November 1925). Issues 
of folk art were also discussed in the years 1923–1928 at Stanisław 
Noakowski’s Art History Course; cf. Piwocki 2004, as in fn. 36, 
pp. 82–83.

59   Jastrzębowski taught the course from 1923 to 1928. Con-
currently, those classes were also taught by Mieczysław Kotarbiński 
(1923–1927), then Karol Stryjeński (1927–1932) and Józef Czaj-
kowski (1932–1938), as well as Bogdan Treter (1930–1931); cf. 
J. Kania, Dziedzictwo Świętego Projektusa. Program Kompozycji 
Brył i Płaszczyzn Wojciecha Jastrzębowskiego, in: Sztuka wszędzie! 
Akademia Sztuk Pięknych w Warszawie 1904–1944, eds. J. Gola, 
M. Sitkowska, A. Szewczyk, Warszawa 2012, p. 183.

60   B. Krasnodębska-Gardowska, Nasz profesor, “Świat” 1934, 
no. 16, p. 7. The exhibition opened in November 1921; cf. S. 
Szczutowski, Wystawy Leona Wyczółkowskiego i Władysława 
Skoczylasa w warszawskim Towarzystwie Zachęty Sztuk Pięknych, 
“Przegląd Warszawski” 1922, no. 4, pp. 137–144.

61   For more information on this topic, cf. K. Czarnocka, 
Półtora wieku grafiki polskiej, Warszawa 1962, p. 271; M. Sitkowska, 
Władysław Skoczylas (1883–1934), Warszawa 2015, pp. 33–47.

71



zentację64. W 1926 roku Tekę Łazarskiego zakupiło 
nowo powstałe Towarzystwo Szerzenia Sztuki Polskiej 
wśród Obcych (dalej: TOSSPO), aby na międzynaro-
dowych wystawach polskiej grafiki ukazywać rodzime 
korzenie jej nowoczesności65. Wkrótce po rozpoczę-
ciu nauki Krasnodębska będzie korzystała ze zdoby-
czy formalno-artystycznych tego zbioru. 

Wpływ nauki u Skoczylasa jest widoczny już w pra-
cach z pierwszego roku studiów artystki. To przede 
wszystkim drzeworyty Madonna z Dzieciątkiem66 [il. 6], 
Ucieczka do Egiptu67 i Opłakiwanie Chrystusa68, wszyst-
kie z 1923 roku. Kompozycje o płaskich, dekoracyjnych 
układach z dominującą symetrią i rytmizacją wyraźnie 
nawiązują do malarstwa na szkle i ludowego drzewory-
tu. Szlak kwiatów pod wizerunkiem Madonny jest bli-
ski rozwiązaniom najstarszych drzeworytów Skoczylasa 

64   Pięć wieków drukarstwa polskiego. Wybór książek i innych 
wytworów drukarskich od wieku XV do XX wystawionej w Kamienicy 
Baryczków roku 1922, Warszawa 1922, kat. 1072, s. 202. 

65   Sprawozdanie z działalności Towarzystwa Szerzenia Sztuki 
Polskiej Pośród Obcych za rok 1926/1927, Warszawa 1928, s. 48.

66   Zespół prac studenckich SSP w Warszawie, Biblioteka 
Jagiellońska, nr inw. BJ Graf. I. 11261.

67   Biblioteka Narodowa, nr inw. G. 66017.
68   Biblioteka Narodowa, nr inw. G. 66018; zob. Pietrzak 

1999, jak przyp. 19, s. 29, 47, il. 1–2.

As a teacher, he was a proponent of folk xylogra-
phy, to which he devoted a monograph62. A signifi-
cant part of this collection included works from Teka 
drzeworytów ludowych dawnych zebranych i wydanych 
przez Zygmunta Łazarskiego [Portfolio of Old Folk 
Woodcuts Collected and Published by Zygmunt 
Łazarski] (1921), known as the Łazarski Portfolio. 
It contained 66 woodcut prints, produced in a small 
edition of 62 copies. The prints, partially coloured 
with watercolours, were made from blocks originating 
from Płazów in Central Małopolska and Samogitia 
in Lithuania, dating back to the period between the 
second half of the 18th and the first half of the 19th 
centuries. Skoczylas believed that these works had sig-
nificant artistic values. Among the most important 
ones, he mentioned the monumentalism of com-
position, the purity and certainty of the cut, and, 
above all, decorativeness63. The publication of the 
portfolio had a significant impact on contemporary 
printmaking. Its popularisation was facilitated not 
only by Skoczylas but also by Jastrzębowski. When 
in 1921 he became the commissioner of the exhibi-
tion of Polish prints and publications, which initiated 
preparations for the 1925 Paris exposition, he decided 
to present it64. In 1926, the Łazarski Portfolio was 
purchased by the newly established Society for the 
Propagation of Polish Art Among Foreigners (Pol. 
Towarzystwo Szerzenia Sztuki Polskiej Wśród Obcych, 
hereinafter TOSSPO) in order to showcase the na-
tive roots of Polish modernity at international exhi-
bitions of Polish graphic art65. Shortly after begin-
ning her studies, Krasnodębska would draw on the 
formal and artistic achievements of this collection.

The influence of her studies in Skoczylas’s stu-
dio is already visible in works from the artist’s first 
year of studies. These include, above all, the wood-
cuts Madonna z Dzieciątkiem [Madonna and Child]66 
[fig. 6], Ucieczka do Egiptu [The Flight to Egypt]67 
and Opłakiwanie Chrystusa [The Lamentation of 
Christ],68 all dated 1923. The compositions, with 
their flat, decorative arrangements dominated by sym-
metry and rhythm, clearly evoke glass painting and 

62   W. Skoczylas, Drzeworyt ludowy w Polsce, Warszawa 1933.
63   Ibidem, p. 10. Skoczylas considered the Japanese ukiyo-e  

woodcut to be a foreign example of folk art; cf. W. Skoczylas, 
Drzeworyt, jego być i historja, Warszawa 1928, pp. 24–25.

64   Pięć wieków drukarstwa polskiego. Wybór książek i innych 
wytworów drukarskich od wieku XV do XX wystawionej w Kamienicy 
Baryczków roku 1922, Warszawa 1922, catalogue no. 1072, p. 202.

65   Sprawozdanie z działalności Towarzystwa Szerzenia Sztuki 
Polskiej Pośród Obcych za rok 1926/1927, Warszawa 1928, p. 48.

66   Collection of student works from the School of Fine Arts in 
Warsaw, The Jagiellonian Library, inventory no. BJ Graf. I. 11261.

67   The National Library of Poland, inventory number G. 
66017.

68   The National Library of Poland, inventory no. G. 66018; 
cf. Pietrzak 1999, as in fn. 19, pp. 29, 47, fig. 1–2.

6.	Bogna Krasnodębska, Madonna z Dzieciątkiem, 1923, drze-
woryt kolorowany farbami wodnymi. Biblioteka Jagiellońska, 
nr inw. BJ Graf. I. 11261

6.	Bogna Krasnodębska, Madonna z Dzieciątkiem [Madonna 
and Child], 1923, woodcut shaded with watercolours. The Jag-
iellonian Library, inventory no. BJ Graf. I. 11261

72



– Madonny (1915), Św. Sebastiana z Teki Podhalańskiej 
(1915) oraz Piety z Teki Zbójnickiej (1916). 

Inspiracji szukała artystka także w ludowym ręko-
dziele, na co do tej pory nie zwracano uwagi. Dobrym 
przykładem jest projekt okładki, który Krasnodębska 
wykonała do publikacji Tretera poświęconej zbio-
rom Stanisława Augusta w Zamku Królewskim 
w Warszawie69 [il. 7]. Jej koncentryczna kompozycja 
złożona z symetrycznie ułożonych, przestylizowanych 
kwiatów wyraźnie odwołuje się do haftu wykonanego 
w Kępinie Łowickiej [il. 8]. Te wyroby rękodzieła 
były dostępne w sprzedaży w gmachu warszawskie-
go Towarzystwa Popierania Przemysłu Ludowego70 
przy ulicy Tamka 1, nieopodal warszawskiej uczel-
ni. O ich popularności świadczą podobne przykła-
dy eksponowane na II Biennale Sztuki Dekoracyjnej 
w Monzy (1925) w dziale polskiej sztuki ludowej oraz 
na Międzynarodowej Wystawie Sztuk Dekoracyjnych 
i Nowoczesnych Przemysłów w Paryżu (1925), gdzie 
reprezentowały twórczość Towarzystwa Przemysłowo-
-Ludowego z Kępiny Łowickiej71. 

69   M. Treter, Zbiory Państwowe w Zamku Królewskim w War-
szawie. Doba St. Augusta a czasy dzisiejsze, Warszawa 1924.

70   TPPL, założone w Warszawie w 1907 roku, miało na celu 
rozwój i zachowanie przemysłu ludowego, a także wytworzenie jego 
nowych gałęzi przez zakładanie szkół kształcących instruktorów-rze-
mieślników, organizowanie wystaw i prowadzenie sprzedaży wyro-
bów ludowych. Od 1914 roku siedziba Towarzystwa mieściła się przy 
ulicy Tamka 1, gdzie na parterze funkcjonował sklep, tzw. Bazar; 
zob. P. Korduba, Ludowość na sprzedaż, Warszawa 2013, s. 29–48. 

71   Kronika artystyczna. Wystawa sztuki dekoracyjnej w Paryżu, 
„Sztuki Piękne” 1924/1925, nr 7, s. 342; C. Młodzianowski, Udział 
Towarzystwa Popierania Przemysłu Ludowego na wystawie pary-

folk woodcuts. The trail of flowers beneath the image 
of the Madonna is similar to the designs of Skoczylas’s 
oldest woodcuts: Madonna [The Madonna] (1915), 
Św. Sebastian z Teki Podhalańskiej [St Sebastian 
from the Podhale Portfolio] (1915) and Pieta z Teki 
Zbójnickiej [The Pieta from the Robber Portfolio] 
(1916).

The artist also sought inspiration in folk crafts, 
which until then had received little attention. A good 
example is the cover design that Krasnodębska created 
for Treter’s publication devoted to the Stanisław August 
collection in the Royal Castle in Warsaw69 [fig. 7]. Her 
concentric composition of symmetrically arranged, styl-
ised flowers clearly references the embroidery made in 
Kępina Łowicka [fig. 8]. These handicrafts were avail-
able for sale in the building of the Warsaw Society for 
the Support of Folk Industry70 at 1 Tamka Street, near 

69   M. Treter, Zbiory Państwowe w Zamku Królewskim w War-
szawie. Doba St. Augusta a czasy dzisiejsze, Warszawa 1924.

70   TPPL, founded in Warsaw in 1907, aimed to develop 
and preserve folk industry, as well as to create new branches by es-

7.	Bogna Krasnodębska, projekt okładki do książki Mieczysła-
wa Tretera,  Zbiory Państwowe w Zamku Królewskim w Warsza-
wie, Warszawa 1923, ze zbiorów autorki, fot. P. Jezierski, Mu-
zeum Narodowe w Krakowie

7.	Bogna Krasnodębska, cover design for Mieczysław Treter’s 
book Zbiory Państwowe w Zamku Królewskim w Warszawie, 
Warszawa 1923, from the author’s collection, photo by P. Jezier-
ski, National Museum in Krakow

8.	Haft, Kępina Łowicka, lata 20. XX wieku, „Świat” 1923, nr 16,  
s. 8

8.	Embroidery, Kępina Łowicka, 1920s, “Świat” 1923, no. 16, 
p. 8

73



Rysunek Krasnodębskiej, zamknięty w kwadracie, 
symetryczny, bazuje na powtórzeniu czterech elemen-
tów przetworzonych ze świata natury: kwiatów, ło-
dyg oraz gałązek z owocami, potraktowanych płasko, 
wypełnionych gładką czernią farby i przywodzących 
na myśl wycinankę. Do tej samej techniki nawiązu-
je również ażur uproszczonych, geometryzowanych 
roślin. Z tą techniką studenci SSP spotykali się na 
kursach między innymi Tichego72. Piewca wycinan-
ki Jerzy Warchałowski uważał ją za wybitną zdobycz 
sztuki polskiej, w której upatrywał nowego odrodzenia 
ornamentu o jasnej, logicznej budowie, rytmie i sy-
metrii73. Zbiegło się to w czasie z wydaniem w 1924 

skiej, „Sztuka w Rzemiośle” 1925, nr 10, s. 9–10. Kurs koronkarski 
Towarzystwa Przemysłu Ludowego w Kępnie Łowickiej zdobył złoty 
medal na paryskiej wystawie; zob. A.M. Drexlerowa, A.K. Olszewski,  
Polska i Polacy na powszechnych wystawach światowych 1851–2000, 
Warszawa 2005, s. 208. 

72   J. Warchałowski, Wycinanki, „Wisła” 1902, t. 16, z. 4, 
s. 477–482; J. Warchałowski, Wycinanka, „Przegląd Warszawski” 
1924, nr 28, s. 75.

73   Warchałowski 1924, jak przyp 72, s. 65–75.

the Warsaw University of Technology. Their popular-
ity is evidenced by similar examples exhibited at the 
2nd Biennial of Decorative Arts in Monza (1925) in 
the Polish folk-art section, and at the International 
Exhibition of Decorative Arts and Modern Industries 
in Paris (1925), where they represented the work of 
the Kępina Łowicka Folk Industrial Society71.

Krasnodębska’s drawing, enclosed in a square and 
symmetrical, is based on the repetition of four ele-
ments derived from nature: flowers, stems and branch-
es with fruit, depicted in a flat way, filled with smooth 
black paint, and reminiscent of a cutout. The open-
work of simplified, geometric plants also alludes to 
this same technique. Students of the SSP were made 
familiar with this technique in courses taught, among 
others, by Tichy72. Jerzy Warchałowski, a proponent 
of the cutout, considered it an outstanding achieve-
ment of Polish art, in which he saw a new rebirth of 
ornament with a clear, logical structure, rhythm and 
symmetry73. This coincided with the 1924 publica-
tion by the Industrial Museum in Kraków of a col-
lection of cutouts from the Łowicz and Kurpie re-
gions, owned by the TPSS74.

The formal characteristics of Art Déco, which 
originated in folk art, were presented very maturely 
by Krasnodębska in her diploma work,75 which fo-
cussed on the last book of the New Testament can-
on: the Apocalypse of St John the Theologian. Using 
the woodcut technique, the artist created five pan-
els, faithfully conveying the narrative threads of the 

tablishing schools to train craftsmen, organising exhibitions and 
selling folk products. From 1914, the Society’s headquarters were 
located at 1 Tamka Street, where a shop, the so-called Bazar, op-
erated on the ground floor; cf. P. Korduba, Ludowość na sprzedaż, 
Warszawa 2013, pp. 29–48.

71   Kronika artystyczna. Wystawa sztuki dekoracyjnej w Paryżu, 
“Sztuki Piękne” 1924/1925, no. 7, p. 342; C. Młodzianowski, Udział 
Towarzystwa Popierania Przemysłu Ludowego na wystawie paryskiej, 
“Sztuka w Rzemiosle” 1925, no. 10, pp. 9–10. The lace-making course 
of the Society of Folk Industry in Kępina Łowicka won the gold 
medal at the Paris exhibition; cf. A.M. Drexlerowa, A.K. Olszewski, 
Polska i Polacy na powszechnych wystawach światowych 1851–2000, 
Warszawa 2005, p. 208.

72   J. Warchałowski, Wycinanki, “Wisła” 1902, vol. 16, issue 4, 
pp. 477–482; J. Warchałowski, Wycinanka, „Przegląd Warszawski” 
1924, no. 28, p. 75.

73   Warchałowski 1924, as in fn. 72, pp. 65–75.
74   Wycinanki ludu polskiego łowickie i kurpiowskie. XIV tablic 

wielobarwnych według oryginałów ze zbiorów Towarzystwa Polska 
Sztuka Stosowana, Kraków [1924].

75   Objawienie Świętego Jana Teologa. Drzeworytów 5 BG 
Krasnodębskiej [Revelation of Saint John the Theologian. 5 wood-
cuts by B.G. Krasnodębska], Warszawa 1925. T. Cieślewski, Jr., 
mentioned the portfolio as a diploma work, cf. Tadeusz Cieślewski, 
Jr., Z dziejów „Rytu”. W dziesiątą rocznicę pierwszej wystawy „Rytu”, 
“Plastyka”, no. 1, 1936, p. 166; Wacław Czarski reviewed the port-
folio at the annual SSP exhibition for 1925/1926 in the summer of 
1926, indicating that it was a diploma work, cf. W. Czarski, Grafika 
w Warszawskiej Szkole Sztuk Pięknych 1926–1927, “Grafika Polska” 
1926, no. 2, pp. 24–26.

9.	Bogna Krasnodębska, okładka teki Objawienie Świętego Jana 
Teologa. Drzeworytów 5 BG Krasnodębskiej, z: J. Mortkowicz, 
Le livre d’art en Pologne 1900–1930, Warszawa [1931], s. 18, 
Biblioteka Narodowa, Polona, domena publiczna

9.	Bogna Krasnodębska, cover of the portfolio “Objawienie 
Świętego Jana Teologa. Drzeworytów 5 BG Krasnodębskiej” 
[Revelation of Saint John the Theologian. 5 woodcuts by B.G. 
Krasnodębska], in: J. Mortkowicz, Le livre d’art en Pologne 
1900–1930, Warszawa [1931], p. 18, The National Library of 
Poland, Polona, public domain

74



roku przez Muzeum Przemysłowe w Krakowie zbioru 
wycinanek łowickich i kurpiowskich z kolekcji TPSS74. 

Cechy formalne art déco, których źródłem była 
sztuka ludowa, Krasnodębska dojrzale ukazała w swojej 
pracy dyplomowej75, której tematem była ostatnia z ka-
nonu ksiąg Nowego Testamentu – Apokalipsa św. Jana 
Teologa. W technice drzeworytu artystka wykonała pięć 
plansz, w których wiernie oddała kolejne wątki narra-
cyjne Apokalipsy [1:1, 4:1, 8:1, 17:1, 21:1]. Tu tak-
że widoczne są wpływy ksylografii ludowej. Plansza I, 
ukazująca modlitwę św. Jana na Patmos, to przetwo-
rzony wzór ikonograficzny modlącego się św. Onufrego 
z Teki Łazarskiego. Formuła stylistyczna cyklu jest świa-
dectwem dojrzałych koncepcji opartych na geometrii, 
dekoracji i rytmie, które graficzka rozwinęła w cyklu 
pasyjnym. Widoczne są one w zastosowaniu figur geo-
metrycznych, łamanych linii i zygzaków w szatach po-
staci, w elementach przyrody, a także w opracowaniu 
typograficznym okładki i karty tytułowej teki [il. 9]. 

Ciasno ułożone napisy wraz z rytmicznym orna-
mentem z cierniowych gałązek stanowią organiczną 
całość. Kształty liter są solidne i proste, jakby ciosane 
z drewna o ostrych zakończeniach. Sposób ich opraco-
wania artystka zawdzięcza Ludwikowi Gardowskiemu, 
prowadzącemu wówczas Kurs Liternictwa76.

Zrozumienie sztuki jako dekoracji

W 1924 roku Wacław Husarski tak recenzował 
prace studentów z wystawy końcoworocznej SSP 
w odniesieniu do autorskiego kursu KBiP Wojciecha 
Jastrzębowskiego: „Jedną z podstaw tego programu 
zdaje się być zrozumienie sztuki jako dekoracji – w naj-
szerszym tego słowa znaczeniu”77. Realizując kolejne 
zadania, student miał wypełnić daną powierzchnię 
ornamentem lub zbudować bryłę, której harmonia 
miałaby polegać na proporcjonalnym podziale i od-

74   Wycinanki ludu polskiego łowickie i kurpiowskie. XIV tablic 
wielobarwnych według oryginałów ze zbiorów Towarzystwa Polska 
Sztuka Stosowana, Kraków [1924].

75   Objawienie Świętego Jana Teologa. Drzeworytów 5 BG 
Krasnodębskiej, Warszawa 1925. Jako pracę dyplomową wskazał 
tekę T. Cieślewski syn, zob. Tadeusz Cieślewski syn, Z dziejów 
„Rytu”. W dziesiątą rocznicę pierwszej wystawy „Rytu”, „Plastyka”, 
nr 1, 1936, s. 166; Wacław Czarski recenzował tekę na dorocznej 
wystawie SSP za rok 1925/1926 latem 1926 roku, wskazując, że jest 
to praca dyplomowa, zob. W. Czarski, Grafika w Warszawskiej Szkole 
Sztuk Pięknych 1926–1927, „Grafika Polska” 1926 z. 2, s. 24–26.

76   Zajęcia pod jego kierunkiem artystka ukończyła w czerwcu 
1925 roku z oceną bardzo dobrą; zob. IS PAN, ZS, Album…, jak 
przyp. 2. Projekt fontów jest zbieżny z projektami Gardowskiego 
do winiet czasopism „Ster” (1923) i „Rzeczpospolita Akademicka” 
(1923). Błędnie podawano, że projekt ten powstał na Kursie Grafiki 
Użytkowej Edmunda Bartłomiejczyka, teka została bowiem wy-
dana w 1925 roku, a Bartłomiejczyk był zatrudniony w SSP do-
piero od 16 X 1926. 

77   W. Husarski, Warszawska Szkoła Sztuk Pięknych. Wystawa do-
roczna prac uczniów, „Tygodnik Ilustrowany” 1924, nr 31, s. 509–510.

Apocalypse [1:1, 4:1, 8:1, 17:1, 21:1]. The influ-
ence of folk xylography is also evident here. Panel I, 
depicting St John’s prayer on Patmos, is a modified 
iconographic pattern of the praying St Onuphrius 
from the Lazarski Portfolio. The stylistic formula of 
the series is a testament to the mature concepts based 
on geometry, decoration and rhythm that the artist 
had developed in the Passion series. They are visible 
in the use of geometric figures, broken lines and zig-
zags in the figures’ clothes, in elements of nature, as 
well as in the typographical design of the cover and 
title page of the portfolio [fig. 9].

The tightly arranged inscriptions, along with the 
rhythmic ornamentation of thorn branches, form an 
organic whole. The letterforms are solid and simple, 
as if carved from sharp-edged wood. The artist owes 
their development to Ludwik Gardowski, who was 
then teaching the Lettering Course76.

Understanding art as decoration

In 1924, Wacław Husarski reviewed the stu-
dents’ works from the end-of-year exhibition of the 
SSP in relation to Wojciech Jastrzębowski’s signature 
Composition of Solids and Surfaces (KBiP) course: 
“One of the foundations of this programme seems 
to be the understanding of art as decoration – in the 
broadest sense of the word”77. In completing sub-
sequent tasks, a student was to fill a given surface 
with ornament or construct a shape whose harmony 
would rely on proportional division and appropriate 
composition of surfaces, using imagination and their 
own invention. Decorative motifs were not based on 
observations of nature, but were abstract, geometric, 
encouraging the designer to emphasise artistic values.

For the purposes of the present study, what is of 
interest is Jastrzębowski’s task that concerned the un-
derstanding of rhythm78. The task involved design-
ing a plane, unlimited in shape, with a silhouette 
of identical forms, in such a way as to fill the plane 
entirely [fig. 10]. Krasnodębska later directly trans-
ferred the task of designing fabrics to the garments of 
the participants in the Passion of Christ [fig. 2–4].

76   The artist completed the course under his supervision in 
June 1925 with a very good grade; cf. IS PAN, ZS, Album…, as 
in fn. 2. The font design is consistent with Gardowski’s designs 
for the vignettes of the journals “Ster” (1923) and “Rzeczpospolita 
Akademicka” (1923). It was incorrectly reported that this design was 
created during Edmund Bartłomiejczyk’s Applied Graphics Course; 
however, the portfolio was published in 1925 and Bartłomiejczyk 
was employed at the SSP only from October 16, 1926.

77   W. Husarski, Warszawska Szkoła Sztuk Pięknych. Wystawa 
doroczna prac uczniów, “Tygodnik Ilustrowany” 1924, no. 31, pp. 
509–510.

78   Kania 2012, as in fn. 53, p. 188.

75



powiednim zestawieniu płaszczyzn. Motywy dekora-
cyjne nie opierały się na obserwacji natury, lecz były 
abstrakcyjne, geometryczne, skłaniające projektują-
cego do podkreślenia walorów plastycznych. 

Dla niniejszych rozważań interesujące będzie za-
danie Jastrzębowskiego dotyczące zrozumienia za-
gadnienia rytmu78. Polegało ono na zaprojektowaniu 
płaszczyzny nieograniczonego kształtu sylwetą jedna-
kowych form w taki sposób, aby całkowicie ją wypełnić 
[il. 10]. Zadanie dotyczące projektowania tkanin (ra-
portu) Krasnodębska bezpośrednio przeniosła później 
na szaty uczestników Męki Pańskiej [il. 2–4]. 

Polski styl w świątyni

Cykl „Męka Pańska” Krasnodębskiej-Gardowskiej 
jako przykład dzieła religijnego wyraźnie zrywające-
go z naśladowaniem zachodnich wzorców miał być 
odpowiedzią artystki na zapotrzebowanie na obra-
zy dewocyjne do polskich świątyń79. Po odzyska-
niu niepodległości dopiero na początku lat 30. XX 
wieku idee te stały się przedmiotem szerszej pole-
miki pomiędzy twórcami a Kościołem. Jej wyrazem 
były m.in. wystawy sztuki kościelnej w Katowicach 
(1931)80, Warszawie (1932)81, Poznaniu (1934)82 
i Częstochowie (1934)83, a także wystawa grafiki re-

78   Kania 2012, jak przyp. 53, s. 188. 
79   Na ten temat pisały m.in. J. Jankowska-Orynżyna, O żywą 

sztukę kościelną, „Kobieta Współczesna” 1930, nr 7, s. 3–4; J. Puciata-
-Pawłowska, Bogna Krasnodębska-Gardowska, „Tygodnik Kobiety” 
1935, nr 4, s. 8.

80   Wystawa Polskiej Sztuki Religijnej na Śląsku staraniem 
Związku Artystów Śląskich, katalog tymczasowy, Katowice 1931.

81   Polska sztuka kościelna XVIII, XIX i XX w. Malarstwo, rzeź-
ba, grafika, katalog wystawy, Towarzystwo Zachęty Sztuk Pięknych 
w Warszawie, Warszawa 1932. 

82   Wystawa sztuki religijnej grupy artystów wielkopolskich 
„Plastyka”, katalog wystawy, Poznań 1934.

83   Katalog wystawy sztuki religijnej i kościelnej w Częstochowie, 
maj–wrzesień 1934, Warszawa 1934. Poza wystawami sztuki re-
ligijnej należy zwrócić uwagę na działalność stowarzyszenia „Ars 
Christiana”, założonego przez absolwentów warszawskiej SSP, któ-
rego celem było podniesienie poziomu sztuki sakralnej i nadanie jej 
narodowego wyrazu. Na ten temat m.in. I. Kossowska, Parafrazy 

The Polish style in the church

Krasnodębska-Gardowska’s “The Passion of the 
Lord” series, as an example of a religious work clearly 
breaking away from imitating Western models, was 
intended as the artist’s response to the demand for de-
votional paintings for Polish churches79. After Poland 
regained independence, it was not until the early 1930s 
that these ideas became the subject of broader polemics 
between artists and the Church. This was expressed, 
among other things, at exhibitions of religious art in 
Katowice (1931),80 Warsaw (1932),81 Poznań (1934),82 
and Częstochowa (1934)83 as well as at the exhibi-
tion of religious graphics at the Kraków Society of 
Friends of Fine Arts (TPSP) (1936)84. Krasnodębska-
Gardowska’s Stations of the Cross were displayed at 
the first two exhibitions85.

79   More information on this subject can be found in: J. Jan-
kowska-Orynżyna, O żywą sztukę kościelną, “Kobieta Współczesna” 
1930, no. 7, pp. 3–4; J. Puciata-Pawłowska, Bogna Krasnodębska-
Gardowska, “Tygodnik Kobiet” 1935, no. 4, p. 8.

80   Wystawa Polskiej Sztuki Religijnej na Śląsku staraniem 
Związku Artystów Śląskich, temporary catalogue, Katowice 1931.

81   Polska sztuka kościelna XVIII, XIX i XX w. Malarstwo, 
rzeźba, grafika, exhibition catalogue, Society for the Encouragement 
of Fine Arts in Warsaw, Warszawa 1932. 

82   Wystawa sztuki religijnej grupy artystów wielkopolskich „Plas-
tyka,” exhibition catalogue, Poznań 1934.

83   Katalog wystawy sztuki religijnej i kościelnej w Częstochowie, 
May–September 1934, Warszawa 1934. Besides the exhibitions of 
religious art, it is worth noting the activities of the “Ars Christiana” 
association, founded by graduates of the Warsaw School of Fine Arts, 
whose aim was to raise the standard of sacred art and give it a na-
tional expression. For more information on this topic, cf. for exam-
ple: I. Kossowska, Parafrazy w sztuce sakralnej, in: Kossowska 2017, 
as in fn. 5, pp. 455–458; M. Szarek, Tematyka religijna w malar-
stwie pruszkowiaków, czyli artystów z kręgu Tadeusza Pruszkowskiego. 
Tradycja i nowoczesność, “Sacrum et Decorum. Materials and Studies 
on the History of Sacred Art” 2023, no. 16, pp. 25–63.

84   X. Wystawa „Dziesięciu”. A. Bunsch, Jarosz-Gostwicki, T. Grott, 
Z. Henelt, T. Korotkiewicz, J. Książek, S. Orwicz, Z. Przebindowski, 
B. Serwin, T. Seweryn. Marcin Samlicki wystawa zbiorowa. Juliusz 
Makarewicz wystawa pośmiertna. Grafika religijna […], Kraków 1936.

85   Wystawa Polskiej Sztuki Religijnej 1931, as in fn. 73, p. 21; 
Polska sztuka kościelna 1932, as in fn. 74, pp. 43–44.

10.	Prace studenckie realizowane na zajęciach Kompozycji 
Brył i Płaszczyzn Wojciecha Jastrzębowskiego – Sylwety form 
jednakowych. Raport tkaniny,  ok. 1936, fot. arch. Muzeum 
ASP w Warszawie, nr inw. MASP/arch.ns.707 (fragment)

10.	Students’ works created in Wojciech Jastrzębowski’s course 
“Composition of Solids and Planes” – Sylwety form jednakow-
ych. Raport tkaniny [Silhouettes of Identical Forms. Fabric 
samples], ca. 1936, photo archive of the Academy of Fine Arts 
Museum in Warsaw, inventory no. MASP/arch.ns.707 (detail)

76



ligijnej w krakowskim TPSP (1936)84. Stacje Drogi 
Krzyżowej Krasnodębskiej-Gardowskiej były wysta-
wiane na dwóch pierwszych ekspozycjach85. 

Krajowe prezentacje poprzedziła Międzynarodowa 
Wystawa Nowoczesnej Chrześcijańskiej Sztuki Sa-
kralnej w Padwie otwarta 8 czerwca 1931 roku. Wyda-
rzenie to miało szeroki rezonans w świecie artystycz-
nym, zaprezentowane na niej dzieła ukazywały bowiem 
ogromny wybór aktualnych tendencji w sztuce – od 
klasycyzujących, przez rozwinięty styl art déco, po kie-
runki awangardowe. Jedną z sal zajęli futuryści, a w 
czasie trwania wystawy, 23 czerwca 1931 roku, został 
ogłoszony Manifest Futurystycznej Sztuki Religijnej86. 

Do ekspozycji wybrano około 2000 dzieł87, dla 
których tłem stał się nowo powstały budynek wysta-
wowy autorstwa Gina Miozza, Francesca Mansuttiego 
i Nina Gallimbertiego. Jego architektura o cechach 
funkcjonalizmu – prosta, surowa, pozbawiona ele-
mentów dekoracyjnych, oparta na harmonii brył, 
płaszczyzn i linii – stała się tłem dla aranżacji autor-
stwa rzeźbiarza Paola Boldrina. Paramenty kościelne 
i obiekty religijne do sprawowania kultu eksponowa-
no w sposób, który odpowiadał ich przeznaczeniu, tj. 
w galerii – nawie głównej, absydzie, rotundzie-bap-
tysterium i kaplicach. Osobne miejsce, tj. galerie – 
nawy boczne i przedsionek, zajęły dzieła o tematy-
ce religijnej, w tym malarstwo pejzażowe ukazujące 
miejsca związane z dziełem i życiem św. Antoniego, 
patrona wystawy. Grafikę eksponowano w tzw. Sali 
Czarno-Białej. Polska sekcja, za którą organizacyjnie 
odpowiadało TOSSPO, najliczniejsza spośród zagra-
nicznych, była reprezentowana przez dzieła 63 arty-
stów. W prawej części głównej galerii eksponowano 
między innymi Siedem Sakramentów Zofii Stryjeńskiej 
i obrazy Władysława Roguskiego [il. 11]. W przylega-
jących do niej dwóch mniejszych salach prezentowa-
no kartony do witraży Józefa Mehoffera i Kazimierza 
Sichulskiego oraz osobno obrazy, rzeźbę, grafikę, 
witraże i projekty architektoniczne między innymi 
Stanisława Brukalskiego, Bohdana Lacherta, Lecha 

w sztuce sakralnej, w: Kossowska 2017, jak przyp. 5, s. 455–458; M. 
Szarek, Tematyka religijna w malarstwie pruszkowiaków, czyli artystów 
z kręgu Tadeusza Pruszkowskiego. Tradycja i nowoczesność, „Sacrum 
et Decorum. Materiały i studia z historii sztuki sakralnej" 2023,  
nr 16, s. 25–63.

84   X. Wystawa „Dziesięciu”. A. Bunsch, Jarosz-Gostwicki, T. Grott,  
Z. Henelt, T. Korotkiewicz, J. Książek, S. Orwicz, Z. Przebin-dowski, 
B. Serwin, T. Seweryn. Marcin Samlicki wystawa zbiorowa. Juliusz 
Makarewicz wystawa pośmiertna. Grafika religijna […], Kraków 1936.

85   Wystawa Polskiej Sztuki Religijnej 1931, jak przyp. 73, s. 21; 
Polska sztuka kościelna 1932, jak przyp. 74, s. 43–44. 

86   T. Marinetti, Manifesto dell’arte sacra futurista, „Gazzetta 
del Popolo”, 23 czerwca 1931; zob. https://www.italianfuturism.org/
manifestos/manifesto-dellarte-sacra-futurista/ (dostęp: 22.02.2025).

87   M.B. Gia, L’Esposizione Internazionale d’Arte Sacra Cristiana 
Moderna di Padova nel 1931–32, „Il Santo. Rivista Francescana di 
Storia Dottrina Arte” 2012, nr 3, s. 407. 

The national exhibitions were preceded by the 
International Exhibition of Modern Christian Sacred 
Art in Padua, which opened on 8th June 1931. This 
event had a wide resonance in the art world, as the 
works presented demonstrated a wide range of cur-
rent artistic trends – from classicism, to the devel-
oped Art Déco style, to avant-garde tendencies. One 
of the rooms was occupied by the Futurists, and dur-
ing the exhibition, on 23rd June 1931, the Manifesto 
of Futurist Religious Art was announced86.

Approximately 2,000 works were selected for 
the exhibition,87 with the newly constructed exhibi-
tion building by Gino Miozzo, Francesco Mansutti 
and Nino Gallimberti serving as the backdrop. Its 
functionalist architecture—simple, austere, devoid 
of decorative elements, based on the harmony of 
masses, surfaces and lines—provided a backdrop 
for the arrangements created by the sculptor Paolo 
Boldrin. Church paraphernalia and religious worship 
objects were displayed in a manner befitting their 
purpose, i.e., in the (main) gallery: the nave, the 
apse, the rotunda-baptistery and the chapels. A sepa-
rate space, i.e., the galleries: the aisles and the vesti-
bule, was occupied by works with religious themes, 
including landscape paintings depicting places as-
sociated with the life and work of St Anthony, the 
exhibition’s patron saint. The graphic works were 
displayed in the so-called Black and White Room. 
The Polish section, for which TOSSPO was respon-
sible, was the largest among the foreign ones, rep-
resented by works of 63 artists. The right-hand sec-
tion of its main gallery featured, among others, Zofia 
Stryjeńska’s Siedem Sakramentów [Seven Sacraments] 
and paintings by Władysław Roguski [fig. 11]. Two 
adjacent smaller rooms displayed stained glass car-
toons by Józef Mehoffer and Kazimierz Sichulski, 
as well as separate paintings, sculptures, graphics, 
stained glass and architectural designs by Stanisław 
Brukalski, Bohdan Lachert, Lech Niemojewski and 
Adolf Szyszko-Bohusz, among others88. The Stations 
of the Cross series by Bogna Krasnodębska-Gardowska 
was presented in the Polish chapel around the altar of 
the Assumption of the Blessed Virgin Mary created 
by Jan Szczepkowski, among stained glass works by 
Aniela Cukierówna and Aleksander Rak. The stylish 
overall look of this space was complemented by ce-
ramics and textiles from the “Ład” Cooperative, met-

86   T. Marinetti, Manifesto dell’arte sacra futurista, Gazzetta del 
Popolo, June 23, 1931; cf. https://www.italianfuturism.org/manifes-
tos/manifesto-dellarte-sacra-futurista/ (accessed 22nd February 2025).

87   M.B. Gia, L’Esposizione Internazionale d’Arte Sacra Cristiana 
Moderna di Padova nel 1931–32, “Il Santo. Rivista Francescana di 
Storia Dottrina Arte,” 2012, no. 3, p. 407.

88   W. Husarski, Wystawa Sztuki Religijnej, “Sztuki Piękne,” 
1931, no. 12, p. 458.

77

https://www.italianfuturism.org/manifestos/manifesto-dellarte-sacra-futurista/
https://www.italianfuturism.org/manifestos/manifesto-dellarte-sacra-futurista/
https://www.italianfuturism.org/manifestos/manifesto-dellarte-sacra-futurista/
https://www.italianfuturism.org/manifestos/manifesto-dellarte-sacra-futurista/


Niemojewskiego i Adolfa Szyszko-Bohusza88. Cykl 
Drogi Krzyżowej Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej 
został zaprezentowany w polskiej kaplicy wokół oł-
tarza Wniebowzięcia Najświętszej Maryi Panny au-
torstwa Jana Szczepkowskiego, wśród witraży Anieli 
Cukierówny i Aleksandra Raka. Całość stylową tego 
miejsca dopełniły ceramika i tkaniny Spółdzielni „Ład” 
oraz metaloplastyka Antoniego Marciniaka89. Jak za-
uważył obecny na wystawie Wacław Husarski, pra-
sa włoska podkreślała odrębność charakteru sztuki 
polskiej, jej wyraźne cechy narodowe90. Sam Husarski 
uważał, że Polacy instynktownie czują istotę sztuki re-
ligijnej i potrafią ją oddać w nowoczesnej formie, za 
jej atuty uznawał też prostotę i zrozumiałość osiągnię-
te przez twórców dzięki żywemu kontaktowi z duszą 
ludu91.

88   W. Husarski, Wystawa Sztuki Religijnej, „Sztuki Piękne”, 
1931, nr 12, s. 458.

89   Ibidem, s. 459.
90   Ibidem, s. 459.
91   Ibidem, s. 458. 

alwork by Antoni Marciniak89. As noted by Wacław 
Husarski, present at the exhibition, the Italian press 
emphasised the distinctive character of Polish art and 
its distinct national characteristics90. Husarski him-
self believed that Poles instinctively felt the essence of 
religious art and were able to convey it in a modern 
form. Among its other strengths he also mentioned 
the simplicity and clarity achieved by artists through 
a living connection with the soul of the people91.

Among the people

Krasnodębska-Gardowska’s work and the groun-
ding of her art in folk tradition also stemmed from 
her personal experiences. Born and raised in a fam-
ily of high social standing, she was able to draw on 
the spirit of the people when she became a resident 
of Szlembark in the Podhale region. As evidenced by 

89   Ibidem, p. 459.
90   Ibidem, p. 459.
91   Ibidem, p. 458.

11.	Galeria Główna, Międzynarodowa Wystawa  Nowoczesnej Chrześcijańskiej Sztuki Sakralnej w Padwie 1931–1932. Po lewej widocz-
ne prace Zofii Stryjeńskiej z cyklu Siedem Sakramentów, fot. Giacomelli Danesin, Catalogo Generale dei Beni Culturale, CC-BY 4.0

11.	Main Gallery, International Exhibition of Modern  Christian Sacred  Art in Padua 1931–1932. On the left, works by Zofia Stryjeńska 
from the series Siedem sakramentów [Seven Sacraments], photo by Giacomelli Danesin, Catalogo Generale dei Beni Culturale, CC-BY 4.0

78



Wśród ludu 

Autentyzm dzieła Krasnodębskiej-Gardowskiej 
i osadzenie jej sztuki w tradycji ludowej wynikały tak-
że z jej osobistych doświadczeń. Urodzona i wychowana 
w rodzinie o wysokim statusie społecznym, potrafiła 
czerpać z ducha ludu, gdy stała się mieszkanką podha-
lańskiego Szlembarku. Na Spisz dotarła w 2. połowie lat 
20. XX wieku, czego dowodzą zachowane prace i archi-
walia92. Początkowo spędzała tam z mężem Ludwikiem 
Gardowskim tylko wakacje, mieszkając w białej izbie 
u Jędrzeja Haręzy. Z czasem wybudowali w Szlembarku 
własny dom. Traktowani przez miejscowych jak swoi, 
uczestniczyli w życiu tej zamkniętej społeczności, któ-
rej rytm wyznaczały Boskie prawa i cykliczne zmiany 
w przyrodzie. Szlembark był dla graficzki, podobnie jak 
dla wielu artystów międzywojnia, miejscem inspiracji. 
Tu zachwycała się pejzażem, obserwowała i rozumiała 
duchowość miejscowych. Podobnych odczuć artyst-
ka doznawała na Pokuciu. Na przełomie lat 20. i 30. 
często wyjeżdżała do Riczki, gdzie zatrzymywała się 
w pensjonacie Norberta Okołowicza93. Fascynowało 
ją huculskie rzemiosło, barwne stroje, które chętnie 
nosiła po powrocie na Spisz. Warszawskie mieszkanie 
Gardowskich na Powiślu wypełnione było sztuką lu-
dową94. Tak opisała je Nela Samotyhowa: „Zawieszone 
rzędem huculskie, podhalańskie i słowackie malowidła 
na szkle, tkaniny lniane o prostym rysunku i pięknie 
tonowanym kolorycie, stare rzeźbione w drzewie fi-
gury Chrystusa i świętych, cynje w glinianych wazo-
nach […]”95. W otoczeniu takich sprzętów potrafiła 
wydobyć w swojej sztuce bogactwo motywów, ukła-
dów, barw, które przetwarzała na swój sposób. Gdy 

92   Najstarsza zachowana praca ukazująca pejzaż ze Szlembarku 
zatytułowana Podhale pochodzi z 1928 roku; zob. Biblioteka Naro-
dowa, nr inw. G. 13654; IS PAN, ZS, nr inw. 1948–I, Archiwum 
Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej. 

93   Norbert Okołowicz (1890–1943), absolwent krakow-
skiej Akademii Sztuk Pięknych, którą ukończył jako uczeń Leona 
Wyczółkowskiego i Stanisława Dębickiego w 1913 roku. W latach 
1913–1914 i od roku 1921 był członkiem Warsztatów Krakowskich. 
Zajmował się batikiem, był autorem podręcznika tej techniki zdob-
niczej, w 1925 roku został uhonorowany za swoje prace srebrnym 
medalem na Międzynarodowej Wystawie Sztuk Dekoracyjnych 
i Nowoczesnych Przemysłów w Paryżu. Legionista, uczestnik kam-
panii bukowińskiej i wojny polsko-bolszewickiej (1923). W latach 
20. XX wieku zbudował w Riczce na Pokuciu huculski dom – 
„długą chatę”, którą latem przekształcał w pensjonat. Podjął pracę 
u podstaw, organizując twórców ludowych wytwarzających wyroby 
rzemiosła w oparciu o dawne techniki, materiały i wzory huculskie. 
Był organizatorem prywatnego muzeum huculskiego w Kosowie. 
Gromadził kolekcję sztuki huculskiej dla powstającego w Żabiu 
monumentalnego Muzeum Huculskiego, otwartego w 1938 roku. 

94   Podobnie jak w pracowni Władysława Skoczylasa przy 
ulicy Brzozowej i w pracowni Tadeusza Cieślewskiego syna na 
ścianach wisiały ludowe malowidła na szkle; zob. Cieślewski syn 
1934, jak przyp. 17, s. 33–34. 

95   N. Samotyhowa, Bogna Krasnodębska-Gardowska. Wize-
runek artystki, „Praca Obywatelska” 1934, nr 18, s. 15.

surviving works and archives, she first travelled to the 
Spiš [Pol. Spisz] region in the late 1920s92. Initially, 
she and her husband, Ludwik Gardowski, spent only 
holidays there, living in the guest room (called the 
white room) in the house of Jędrzej Haręza. Over 
time, they built their own house in Szlembark. Treated 
by the locals as one of their own, they participated in 
the life of that closed community, whose rhythm was 
determined by divine law and the cyclical changes in 
nature. For the graphic artist, as for many artists of 
the interwar period, Szlembark was a place of inspi-
ration. Here, she delighted in the landscape as well as 
watched and understood the spirituality of the locals. 
The artist experienced similar feelings in the region 
of Pokuttya [Pol. Pokucie]. At the turn of the 1920s 
and 1930s, she often travelled to the village of Riczka, 
where she stayed at Norbert Okołowicz’s guesthouse. 
She was fascinated by Hutsul crafts and colourful 
costumes, which she eagerly wore upon returning to 
Spisz93. The Gardowskis’ Warsaw apartment in Powiśle 
was filled with folk art94. Nela Samotyhowa described 
those artworks as follows: “Hung in rows are Hutsul, 
Podhale and Slovak paintings on glass, linen fabrics 
with simple designs and beautifully balanced colours, 
old carved wood figures of Christ and saints, zinnias 
in clay vases […]”95. Surrounded by such objects, she 
was able to bring out in her art a wealth of motifs, ar-
rangements and colours, which she transformed in her 
own unique way. When, in 1931, conservation work 
began in the sixteenth-century wooden Church of 
the Nativity of the Blessed Virgin Mary in Harklowa 
near Szlembark, she decided to decorate it with her 
14 Stations of the Cross. These works complemented 
the contemporary polychrome by Władysław Cichoń 
and Adam Stalony-Dobrzański in the spirit of “the 

92   The oldest preserved work showing the landscape from 
Szlembark, titled Podhale, is dated 1928; cf. The National Library of 
Poland, inventory no. G.13654; IS PAN, ZS, inventory no. 1948–I, 
Bogna Krasnodębska-Gardowska’s Archive.

93   Norbert Okołowicz (1890–1943), a graduate of the Kraków 
Academy of Fine Arts, where he was a student of Leon Wyczółkowski 
and Stanisław Dębicki in 1913. From 1913 to 1914 and from 1921, 
he was a member of the Kraków Workshops. He practiced batik, 
authored a textbook on this decorative technique, and in 1925 
was honoured for his work with a silver medal at the International 
Exhibition of Decorative Arts and Modern Industries in Paris. 
He was a legionnaire and participated in the Bukovina Campaign 
and the Polish-Soviet War (1923). In the 1920s, he built a Hutsul 
house – a “long hut” – in Riczka, Pokucie, which he converted into 
a guesthouse in the summer. He began grassroots work by organis-
ing folk artists who produced crafts based on old Hutsul techniques, 
materials and patterns. He organised a private Hutsul museum in 
Kosiv. He gathered a collection of Hutsul art for the monumental 
Hutsul Museum built in Żabie, which opened in 1938.

94   Similarly to the studio of Władysław Skoczylas in Brzozowa 
Street and the studio of Tadeusz Cieślewski, Jr., folk paintings on glass 
hung on the walls; cf. Cieślewski, Jr., 1934, as in fn. 17, pp. 33–34.

95   N. Samotyhowa, Bogna Krasnodębska-Gardowska. Wize-
runek artystki, “Praca Obywatelska” 1934, no. 18, p. 15.

79



w 1931 roku przystąpiono do konserwacji szesnasto-
wiecznego drewnianego kościoła Narodzenia Matki 
Bożej w Harklowej nieopodal Szlembarka, podjęła de-
cyzję o udekorowaniu go 14 stacjami Męki Pańskiej. 
Dopełniły one współczesną polichromię Władysława 
Cichonia i Adama Stalony-Dobrzańskiego w du-
chu „szkoły krakowskiej”. Jednocześnie podarowała 
cykl „Theologicum” – warszawskiemu Konwiktowi 
Teologicznemu, gdzie został wyeksponowany w auli 
głównej96. 

Cykl „Męka Pańska” Bogny Krasnodębskiej-Gar-
dowskiej jest reprezentatywnym przykładem polskiego 
art déco wyrosłego z założeń programowych TPSS i po-
głębionego o nowoczesną dekoracyjność propagowaną 
przez Wojciecha Jastrzębowskiego. Nadając mu własny, 
indywidualny rys stylowy, artystka wpisała się w pokole-
nie twórców poszukujących wzorcowego modelu polskiej 
sztuki okresu międzywojennego. Dziś jej dzieło pozostaje 
nieco zapomniane, a pełne komplety 14 stacji zachowane 
jedynie w zbiorach Muzeum Narodowego w Warszawie 
i kościele Narodzenia Matki Bożej w Harklowej są 
świadectwem jej twórczych zmagań.

Beata Pacana
Muzeum Narodowe w Krakowie 

Gabinet Grafiki i Rysunku 
kustosz

e-mail: bpacana@mnk.pl

Bibliografia

Źródła archiwalne
Archiwum TPSP w Krakowie, Życiorys Bogny Krasno-

dębskiej-Gardowskiej, [brak nr inw.]
Instytut Sztuki Polskiej Akademii Nauk, Zbiory Specjalne, 

Album studentów SSP 1–300, poz. 39.
Instytut Sztuki Polskiej Akademii Nauk, Zbiory Specjalne, 

nr inw. 1948/ I–II, Archiwum Bogny Krasnodębskiej- 
-Gardowskiej.

Instytut Sztuki Polskiej Akademii Nauk, Zbiory Specjalne, 
nr inw. 1948/ I–II, Odpis dyplomu z dn. 13 X 1961.

Opracowania
X. Wystawa „Dziesięciu”. A. Bunsch, Jarosz-Gostwicki, T. Grott, 

Z. Henelt, T. Korotkiewicz, J. Książek, S. Orwicz, Z.  Prze-
bindowski, B. Serwin, T. Seweryn. Marcin Samlicki wy-
stawa zbiorowa. Juliusz Makarewicz wystawa pośmiertna. 
Grafika religijna […], Kraków 1936.

Benton C., Benton T., Wood G., Art Deco 1910–1939, 
London 2003.

Brunhammer Y., Les Annes „25”. Art Déco. Bauhaus. Stijl. 
Esprit Nouveau, Paris 1966.

96   J. Stokowski, W pracowni Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej, 
„ABC”, dodatek niedzielny, 1937, nr 347A, s. 5.

Kraków School.” At the same time, she donated the 
series to the Theologicum, the Warsaw Theological 
Convent, where it was displayed in the main hall96.

“The Passion of the Lord” series by Bogna 
Krasnodębska-Gardowska is a representative exam-
ple of Polish Art Déco born of the programmatic as-
sumptions of the Polish Applied Art Society (TPSS) 
and enriched by the modern decorativeness promot-
ed by Wojciech Jastrzębowski. By giving it her own, 
individual stylistic touch, the artist aligned herself 
with a generation of artists seeking a model for the 
Polish art of the interwar period. Today, her work 
remains slightly forgotten, and the complete sets of 
14 stations, preserved only in the collections of the 
National Museum in Warsaw and the Church of the 
Nativity of the Virgin Mary in Harklowa, are a tes-
tament to her creative endeavours.

Beata Pacana
National Museum in Kraków 

Prints and Drawings Room
curator

e-mail: bpacana@mnk.pl

Translated by Agnieszka Gicala

Bibliography

Archival sources
Archiwum TPSP w Krakowie [Archives of the Society 

of Friends of Fine Arts in Kraków], Życiorys Bogny 
Krasnodębskiej-Gardowskiej [Biography of Bogna 
Krasnodębska-Gardowska], [no inventory number]

Instytut Sztuki Polskiej Akademii Nauk, Zbiory Specjalne 
[Institute of Art of the Polish Academy of Sciences, 
Special Collections], Album studentów SSP 1–300 
[Student Album SSP 1–300], item 39.

Institute of Art of the Polish Academy of Sciences, Special 
Collections [Institute of Art of the Polish Academy of 
Sciences, Special Collections], inventory no. 1948/ I–
II, Archiwum Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej [The 
Archive of Bogna Krasnodębska-Gardowska].

Institute of Art of the Polish Academy of Sciences, Special 
Collections [Institute of Art of the Polish Academy of 
Sciences, Special Collections], inventory no. 1948/I–II, 
Odpis dyplomu z dn. 13 X 1961 [A Copy of the Diploma 
of 13th October 1961].

Studies
X. Wystawa „Dziesięciu”. A. Bunsch, Jarosz-Gostwicki, T. Grott, 

Z. Henelt, T. Korotkiewicz, J. Książek, S. Orwicz, Z. Prze-
bindowski, B. Serwin, T. Seweryn. Marcin Samlicki wys-

96   J. Stokowski, W pracowni Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej, 
“ABC,” Sunday supplement, 1937, no. 347A, p. 5.

80



Cabanne P., Encyclopédie art déco, Paris 1986.
Catalogue Section Polonaise. Exposition Internationale des Arts 

Décoratifs et Industrieles Modernes, wstęp J. Warchałowski, 
Paris 1925. 

Chmielewska A., W służbie państwa, społeczeństwa, narodu. 
„Państwotwórczy” artyści plastycy w II Rzeczypospolitej, 
Warszawa 2006.

Cieślewski T. syn, Władysław Skoczylas, inicjator i twórca 
współczesnego drzeworytu w Polsce, Warszawa 1934.

Cieślewski T. syn, Z dziejów „Rytu”. W dziesiątą rocznicę pierw-
szej wystawy „Rytu”, „Plastyka” 1936, nr 1, s. 149–181.

Crowley D., Art Deco in Central Europe. Poland, w: C.  Benton,  
T. Benton, G. Wood, Art Deco 1910–1939, London 
2003, s. 197–198.

Czajkowski J., Sztuka stosowana, w: Wykłady inauguracyj-
ne w Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie w latach 
1923–1983, oprac. J. Tarkowska, „Zeszyty Naukowe 
ASP w Warszawie” 1984, nr 2, s. 1–11.

Czarnocka K., Półtora wieku grafiki polskiej, Warszawa 1962.
Czarski W., Grafika w Warszawskiej Szkole Sztuk Pięknych 

1926–1927, „Grafika Polska” 1926, z. 2, s. 24–26.
Drexlerowa A.M., Olszewski A.K., Polska i Polacy na pow- 

szechnych wystawach światowych 1851–2000, Warszawa 
2005.

Gia M.B., L’Esposizione Internazionale d’Arte Sacra Cristiana 
Moderna di Padova nel 1931–32, „Il Santo. Rivista Fran-
cescana di Storia Dottrina Arte” 2012, nr 3, s. 397–435.

Hillier B., Art Deco of the 20s and 30s, London–New York 
1968.

Huml I., Twórczość Wojciecha Jastrzębowskiego, w: Z zagadnień 
plastyki polskiej w latach 1918–1939, red. J. Starzyński, 
Wrocław–Warszawa–Kraków 1963, s. 65–110. 

Huml I., Polish Art Déco. The Style of Regained Independence 
(the 1920’s), w: The Art of the 1920’s in Poland, Bohemia, 
Slovakia and Hungary, „Niedzica Seminars”, t. 6, Cracow 
1991, s. 11–20.

Husarski W., Warszawska Szkoła Sztuk Pięknych. Wystawa 
doroczna prac uczniów, „Tygodnik Ilustrowany” 1924, 
nr 31, s. 509–510.

Husarski W., Wystawa Sztuki Religijnej w Padwie, „Sztuki 
Piękne” 1931, nr 12, s. 452–459.

Jankowska-Orynżyna J., O żywą sztukę kościelną, „Kobieta 
Współczesna” 1930, nr 7, s. 3–4.

Jastrzębowski W., Geneza, program i wyniki działalności 
Warsztatów Krakowskich i Ładu, w: Wojciech Jastrzę-
bowski 1884–1963, Wrocław–Warszawa–Kraków–
Gdańsk 1971, s. 89–104.

Kania J., Dziedzictwo Świętego Projektusa. Program Kompo-
zycji Brył i Płaszczyzn Wojciecha Jastrzębowskiego, w: 
Sztuka wszędzie! Akademia Sztuk Pięknych w Warszawie 
1904–1944, red. J. Gola, M. Sitkowska, A. Szewczyk, 
Warszawa 2012, s. 178–189.

Katalog wystawy sztuki religijnej i kościelnej w Częstochowie, 
maj–wrzesień 1934, Warszawa 1934.

tawa zbiorowa. Juliusz Makarewicz wystawa pośmiertna. 
Grafika religijna […], Kraków 1936.

Benton C., Benton T., Wood G., Art Deco 1910–1939, 
London 2003.

Brunhammer Y., Les Annes „25”. Art Déco. Bauhaus. Stijl. 
Esprit Nouveau, Paris 1966.

Cabanne P., Encyclopédie art déco, Paris 1986.
Catalogue Section Polonaise. Exposition Internationale des Arts 

Décoratifs et Industrieles Modernes, inrroduction by J. War- 
chałowski, Paris 1925. 

Chmielewska A., W służbie państwa, społeczeństwa, narodu. 
„Państwotwórczy” artyści plastycy w II Rzeczypospolitej, 
Warszawa 2006.

Cieślewski T. syn, Władysław Skoczylas, inicjator i twórca 
współczesnego drzeworytu w Polsce, Warszawa 1934.

Cieślewski T. syn, Z dziejów „Rytu”. W dziesiątą rocznicę 
pierwszej wystawy „Rytu”, “Plastyka” 1936, no. 1, pp. 
149–181.

Crowley D., Art Deco in Central Europe. Poland, w: C. 
Benton, T. Benton, G. Wood, Art Deco 1910–1939, 
London 2003, pp. 197–198.

Czajkowski J., Sztuka stosowana, in: Wykłady inaugura-
cyjne w Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie w la-
tach 1923–1983, ed. J. Tarkowska, “Zeszyty Naukowe 
ASP w Warszawie” 1984, no. 2, pp. 1–11.

Czarnocka K., Półtora wieku grafiki polskiej, Warszawa 1962.
Czarski W., Grafika w Warszawskiej Szkole Sztuk Pięknych 

1926–1927, “Grafika Polska” 1926, fasc. 2, pp. 24–26.
Drexlerowa A.M., Olszewski A.K., Polska i Polacy na powszech- 

nych wystawach światowych 1851–2000, Warszawa 2005.
Gia M.B., L’Esposizione Internazionale d’Arte Sacra Cristiana 

Moderna di Padova nel 1931–32, “Il Santo. Rivista 
Francescana di Storia Dottrina Arte” 2012, no. 3, pp. 
397–435.

Hillier B., Art Deco of the 20s and 30s, London–New York 
1968.

Huml I., Twórczość Wojciecha Jastrzębowskiego, in: Z zagad-
nień plastyki polskiej w latach 1918–1939, ed. J. Starzyń-
ski, Wrocław–Warszawa–Kraków 1963, pp. 65–110. 

Huml I., Polish Art Déco. The Style of Regained Independence 
(the 1920’s), in: The Art of the 1920’s in Poland, Bohemia, 
Slovakia and Hungary, “Niedzica Seminars”, vol. 6, 
Cracow 1991, pp. 11–20.

Husarski W., Warszawska Szkoła Sztuk Pięknych. Wystawa 
doroczna prac uczniów, “Tygodnik Ilustrowany” 1924, 
no. 31, pp. 509–510.

Husarski W., Wystawa Sztuki Religijnej w Padwie, “Sztuki 
Piękne” 1931, no. 12, pp. 452–459.

Jankowska-Orynżyna J., O żywą sztukę kościelną, “Kobieta 
Współczesna” 1930, no. 7, pp. 3–4.

Jastrzębowski W., Geneza, program i wyniki działalności 
Warsztatów Krakowskich i Ładu, in: Wojciech Jastrzę-
bowski 1884–1963, Wrocław–Warszawa–Kraków–
Gdańsk 1971, pp. 89–104.

81



Katalog wystawy sztuki ludowej, Instytut Propagandy Sztuki, 
Kamienica Baryczków, wrzesień–listopad 1930, Warsza-
wa 1930.

Korduba P., Ludowość na sprzedaż, Warszawa 2013.
Kossowska I., „Realizm szlachetny”. Polska szkoła malowania, 

w: Artystyczna rekonkwista. Sztuka w międzywojennej 
Polsce i Europie, Toruń 2017, s. 346–390.

Krasnodębska-Gardowska B., Nasz profesor, „Świat” 1934, 
nr 16, s. 7.

Kronika „Grafika”, 1932, z. 4, s. 57.
Kronika artystyczna. Wystawa sztuki dekoracyjnej w Paryżu, 

„Sztuki Piękne” 1924/1925, nr 7, s. 342.
Kuhn A., Die polnische Kunst von 1800 bis zur Geghenwart, 

Berlin 1930.
Kulpińska K., Graficzne art déco, w: Matryce, odbitki – ślady 

kobiet. Polskie graficzki i ich twórczość w dwudziestoleciu 
międzywojennym, Toruń 2017, s. 391–532.

Kulpińska K., Polska grafika artystyczna dwudziestolecia mię-
dzywojennego. Spór o miejsce wśród sztuk plastycznych 
w ówczesnej teorii i krytyce, w: Metodologia, metoda i ter-
minologia grafiki i rysunku. Teoria i praktyka, red. J. 
Talbierska, Warszawa 2014, s. 51–64.

Luba I., Duch romantyzmu i modernizacja. Sztuka oficjalna 
Drugiej Rzeczypospolitej, Warszawa 2012.

Młodzianowski C., Udział Towarzystwa Popierania Prze-
mysłu Ludowego na wystawie paryskiej, „Sztuka w Rze- 
miośle” 1925, nr 10, s. 8–10.

Mościcka I., Art déco w motywach baśniowych i religijnych 
warszawskich graficzek, w: Polskie art déco. Materiały 
siódmej sesji naukowej „Polskie art déco. Malarstwo i gra-
fika” pod przewodnictwem prof. Anny Sieradzkiej, prof. 
Andrzeja K. Olszewskiego i dr Anny Kostrzyńskiej-Miłosz 
w Muzeum Mazowieckim w Płocku 23–24 października 
2017 roku, Płock 2017, s. 139–147.

Nowy początek. Modernizm w II RP, katalog wystawy, 
Muzeum Narodowe w Krakowie, 29 VII 2022–26 III 
2023, red. P. Juszkiewicz, A. Szczerski, Kraków 2023.

Olszewski A.K., Dzieje sztuki polskiej 1890–1980 w zarysie, 
Warszawa 1988.

Olszewski A.K, Art Deco. Towards the Definition and Chro-
nology of the Style, „Polish Art Studies” 1992, t. 14, 
s. 73–90.

Pietrzak A., Mistrzyni współczesnego drzeworytu Bogna 
Krasnodębska-Gardowska, Warszawa 1999.

Pięć wieków drukarstwa polskiego. Wybór książek i innych wy-
tworów drukarskich od wieku XV do XX wystawionej 
w Kamienicy Baryczków roku 1922, Warszawa 1922.

Piwocki K., Historia Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie 
1904–1964, Warszawa 2004.

Piwocki K., Wojciech Jastrzębowski (działacz i pedagog), w: 
idem, Wojciech Jastrzębowski 1884–1963, Wrocław–
Warszawa–Kraków–Gdańsk 1971, s. 25–66.

Podhorska-Okołów S., Z wystaw, „Bluszcz” 1929, nr 18, 
s. 14–15.

Kania J., Dziedzictwo Świętego Projektusa. Program Kompo-
zycji Brył i Płaszczyzn Wojciecha Jastrzębowskiego, w: 
Sztuka wszędzie! Akademia Sztuk Pięknych w Warszawie 
1904–1944, eds. J. Gola, M. Sitkowska, A. Szewczyk, 
Warszawa 2012, pp. 178–189.

Katalog wystawy sztuki religijnej i kościelnej w Częstochowie, 
maj–wrzesień 1934, Warszawa 1934.

Katalog wystawy sztuki ludowej, Instytut Propagandy Sztuki,  
Kamienica Baryczków, wrzesień–listopad 1930, War-
szawa 1930.

Korduba P., Ludowość na sprzedaż, Warszawa 2013.
Kossowska I., „Realizm szlachetny”. Polska szkoła malowania, 

in: Artystyczna rekonkwista. Sztuka w międzywojennej 
Polsce i Europie, Toruń 2017, pp. 346–390.

Krasnodębska-Gardowska B., Nasz profesor, “Świat” 1934, 
no. 16, p. 7.

Kronika, “Grafika”, 1932, fasc. 4, p. 57.
Kronika artystyczna. Wystawa sztuki dekoracyjnej w Paryżu, 

“Sztuki Piękne” 1924/1925, no. 7 p. 342.
Kuhn A., Die polnische Kunst von 1800 bis zur Geghenwart, 

Berlin 1930.
Kulpińska K., Graficzne art déco, in: Matryce, odbitki – ślady 

kobiet. Polskie graficzki i ich twórczość w dwudziestoleciu 
międzywojennym, Toruń 2017, p. 391–532.

Kulpińska K., Polska grafika artystyczna dwudziestolecia 
międzywojennego. Spór o miejsce wśród sztuk plastyc-
znych w ówczesnej teorii i krytyce, w: Metodologia, me-
toda i terminologia grafiki i rysunku. Teoria i praktyka, 
ed. J. Talbierska, Warszawa 2014, pp. 51–64.

Luba I., Duch romantyzmu i modernizacja. Sztuka oficjalna 
Drugiej Rzeczypospolitej, Warszawa 2012.

Młodzianowski C., Udział Towarzystwa Popierania Prze-
mysłu Ludowego na wystawie paryskiej, “Sztuka w Rze- 
miośle” 1925, no. 10, pp. 8–10.

Mościcka I., Art déco w motywach baśniowych i religijnych war-
szawskich graficzek, in: Polskie art déco. Materiały siódmej 
sesji naukowej „Polskie art déco. Malarstwo i grafika” pod 
przewodnictwem prof. Anny Sieradzkiej, prof. Andrzeja K. 
Olszewskiego i dr Anny Kostrzyńskiej-Miłosz w Muzeum 
Mazowieckim w Płocku 23–24 października 2017 roku, 
Płock 2017, pp. 139–147.

Nowy początek. Modernizm w II RP, katalog wystawy [exhi-
bition catalogue], Muzeum Narodowe w Krakowie, 29 
VII 2022–26 III 2023, eds. P. Juszkiewicz, A. Szczerski, 
Kraków 2023.

Olszewski A.K., Dzieje sztuki polskiej 1890–1980 w zarysie, 
Warszawa 1988.

Olszewski A.K, Art Deco. Towards the Definition and Chro-
nology of the Style, “Polish Art Studies” 1992, vol. 14, 
pp. 73–90.

Pietrzak A., Mistrzyni współczesnego drzeworytu Bogna 
Krasnodębska-Gardowska, Warszawa 1999.

Pięć wieków drukarstwa polskiego. Wybór książek i innych 
wytworów drukarskich od wieku XV do XX wystawionej 
w Kamienicy Baryczków roku 1922, Warszawa 1922.

82



Piwocki K., Historia Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie 
1904–1964, Warszawa 2004.

Piwocki K., Wojciech Jastrzębowski (działacz i pedagog), in: 
idem Wojciech Jastrzębowski 1884–1963, Wrocław–
Warszawa–Kraków–Gdańsk 1971, pp. 25–66.

Podhorska-Okołów S., Z wystaw, “Bluszcz” 1929, no. 18, 
pp. 14–15.

Podoski W., Uwagi o współczesnym drzeworycie, “Plastyka” 
1930, no. 1, pp. 10–20.

Polska sztuka kościelna XVIII, XIX i XX w. Malarstwo, rzeźba, 
grafika, katalog wystawy, Towarzystwo Zachęty Sztuk 
Pięknych w Warszawie, Warszawa 1932.

Puciata-Pawłowska J., Bogna Krasnodębska-Gardowska, 
“Tygodnik Kobiety” 1935, no. 4, pp. 8.

Pruszkowski T., O wielką popularną sztukę, “Wiadomości 
Literackie” 1934, no. 4, p. 4.

Rząd zakupił wystawę sztuki ludowej, „Dziennik Poznański” 
1929, no. 233, p. 4.

Samotyhowa N., Bogna Krasnodębska-Gardowska. Wizerunek 
artystki, “Praca Obywatelska” 1934, no. 18, p. 15.

Siedlecki F., Drzeworyty Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej, 
in: idem Fragmenty, Warszawa 1934, pp. 181–184.

Sieradzka A., Art déco w Polsce i w Europie, Warszawa 1996.
Sieradzka A., Nie tylko Stryjeńska. Udział kobiet-artystek 

w tworzeniu stylu Art Déco w Polsce, in: Kobieta i kultura. 
Kobiety wśród twórców kultury intelektualnej i artystycznej 
w dobie rozbiorów i w niepodległym państwie polskim, 
zbiór studiów, vol. 4, eds. A. Żarnowska, A. Szwarc, 
Warszawa 1996, 203–210.

Sieradzka A., Art déco w Polsce. Definicja i stan badań, w: 
Polskie art déco. Materiały sesji naukowej pod przewodnict-
wem prof. Ireny Huml i prof. Anny Sieradzkiej w Muzeum 
Mazowieckim w Płocku 22 maja 2006 roku, Płock 2007.

Sitkowska M., Władysław Skoczylas (1883–1934), Warszawa 
2015.

Skoczylas W., Drzeworyt, jego istota i historja, “Grafika Polska” 
1928, no. 4, pp. 20–25.

Skoczylas W., Drzeworyt ludowy w Polsce, Warszawa 1933.
Skoczylas W., Grafika, sztuka demokracji, in: Ze studiów nad 

genezą plastyki nowoczesnej w Polsce, ed. J. Starzyński, 
Wrocław–Warszawa–Kraków 1966, pp. 181–191.

Skoczylas W., O Ministerstwo Sztuki, “Zeszyty Naukowe Aka- 
demii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, no. 4, pp. 
38–43.

Skoczylas W., O zadaniach Szkoły Sztuk Pięknych, “Zeszyty 
Naukowe Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, 
no. 4, pp. 78–81.

Skoczylas W., Sztuka a państwo, “Zeszyty Naukowe Aka-
demii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, no. 4, pp. 
27–32.

Sprawozdanie z działalności Towarzystwa Szerzenia Sztuki 
Polskiej Pośród Obcych za rok 1926/1927, Warszawa 1928.

Stokowski J., W pracowni Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej, 
“ABC”, dodatek niedzielny [Sunday supplement], 1937, 
no. 347A, p. 5.

Podoski W., Uwagi o współczesnym drzeworycie, „Plastyka” 
1930, nr 1, s. 10–20.

Polska sztuka kościelna XVIII, XIX i XX w. Malarstwo, rzeźba, 
grafika, katalog wystawy, Towarzystwo Zachęty Sztuk 
Pięknych w Warszawie, Warszawa 1932.

Puciata-Pawłowska J., Bogna Krasnodębska-Gardowska, 
„Tygodnik Kobiety” 1935, nr 4, s. 8.

Pruszkowski T., O wielką popularną sztukę, „Wiadomości 
Literackie” 1934, nr 4, s. 4.

Rząd zakupił wystawę sztuki ludowej, „Dziennik Poznański” 
1929, nr 233, s. 4.

Samotyhowa N., Bogna Krasnodębska-Gardowska. Wizerunek 
artystki, „Praca Obywatelska” 1934, nr 18, s.15.

Siedlecki F., Drzeworyty Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej, 
w: idem Fragmenty, Warszawa 1934, s. 181–184.

Sieradzka A., Art déco w Polsce i w Europie, Warszawa 1996.
Sieradzka A., Nie tylko Stryjeńska. Udział kobiet-artystek 

w tworzeniu stylu Art Déco w Polsce, w: Kobieta i kultu-
ra. Kobiety wśród twórców kultury intelektualnej i arty-
stycznej w dobie rozbiorów i w niepodległym państwie pol-
skim, zbiór studiów, t. 4, red. A. Żarnowska, A. Szwarc, 
Warszawa 1996, 203–210.

Sieradzka A., Art déco w Polsce. Definicja i stan badań, w: 
Polskie art déco. Materiały sesji naukowej pod przewodnic-
twem prof. Ireny Huml i prof. Anny Sieradzkiej w Muzeum 
Mazowieckim w Płocku 22 maja 2006 roku, Płock 2007.

Sitkowska M., Władysław Skoczylas (1883–1934), Warszawa 
2015.

Skoczylas W., Drzeworyt, jego istota i historja, „Grafika Polska” 
1928, nr 4, s. 20–25.

Skoczylas W., Drzeworyt ludowy w Polsce, Warszawa 1933.
Skoczylas W., Grafika, sztuka demokracji, w: Ze studiów nad 

genezą plastyki nowoczesnej w Polsce, red. J. Starzyński, 
Wrocław–Warszawa–Kraków 1966, s. 181–191.

Skoczylas W., O Ministerstwo Sztuki, „Zeszyty Naukowe Aka- 
demii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, nr 4, s. 38–
43.

Skoczylas W., O zadaniach Szkoły Sztuk Pięknych, „Zeszyty 
Naukowe Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, 
nr 4, s. 78–81.

Skoczylas W., Sztuka a państwo, „Zeszyty Naukowe Akade-
mii Sztuk Pięknych w Warszawie” 1984, nr 4, s. 27–32.

Sprawozdanie z działalności Towarzystwa Szerzenia Sztuki 
Polskiej Pośród Obcych za rok 1926/1927, Warszawa 1928.

Stokowski J., W pracowni Bogny Krasnodębskiej-Gardowskiej, 
„ABC”, dodatek niedzielny, 1937, nr 347A, s. 5.

Szarek M., Tematyka religijna w malarstwie pruszkowiaków, 
czyli artystów z kręgu Tadeusza Pruszkowskiego. Tradycja 
i nowoczesność, „Sacrum et Decorum. Materiały i stu-
dia z historii sztuki sakralnej” 2023, nr 16, s. 25–63.

Szczutowski S., Wystawy Leona Wyczółkowskiego i Władysława 
Skoczylasa w warszawskim Towarzystwie Zachęty Sztuk 
Pięknych, „Przegląd Warszawski” 1922, nr 4, s. 137–144.

83



Treter M., Dział Sztuki na P.W.K. w Poznaniu i dziesięcio-
lecie sztuki polskiej 1918–1928, „Sztuki Piękne” 1929, 
nr 8–9, s. 281–348.

Treter M., Polska sztuka dekoracyjna. Z powodu książki Jerze-
go Warchałowskiego, „Warszawianka” 1928, nr 98, s. 5.

Treter M., Zbiory Państwowe w Zamku Królewskim w Warsza-
wie. Doba St. Augusta a czasy dzisiejsze, Warszawa 1924.

Wallis M., Pierwsza wystawa drzeworytów Stowarzyszenia 
Artystów Grafików „Ryt”, „Robotnik” 1929, nr 158, s. 2.

Warchałowski J., Polska sztuka dekoracyjna, Warszawa 1928.
Warchałowski J., Wycinanka, „Przegląd Warszawski” 1924, 

nr 28, s. 75.
Warchałowski J., Wycinanki, „Wisła” 1902, t. 16, z. 4, s. 477 

–482.
Wasilewska D., Mieczysław Treter. Estetyk, krytyk sztuki oraz 

„szara eminencja” międzywojennego życia artystycznego 
w Polsce, Kraków 2019.

Wł. Skoczylas o zadaniach Szkoły Sztuk Pięknych. Przemówie-
nie wygłoszone w dniu 15. b. m. na uroczystości wręcze-
nia godła uczniom Szkoły Sztuk Pięknych w Warszawie, 
„Gazeta Polska” 1929, nr 50, s. 3.

Włodarczyk W., Koncepcja sztuki narodowej Władysława 
Skoczylasa, w: Władysław Skoczylas. Sztuka – szkoła – 
państwo, „Zeszyty Naukowe ASP w Warszawie” 1984, 
nr 4, s.7–20.

Wycinanki ludu polskiego łowickie i kurpiowskie. XIV tablic 
wielobarwnych według oryginałów ze zbiorów Towarzyst-
wa Polska Sztuka Stosowana, Kraków [1924].

Wystawa Polskiej Sztuki Religijnej na Śląsku staraniem Związ-
ku Artystów Śląskich, katalog tymczasowy, Katowice 1931. 

Wystawa sztuki religijnej grupy artystów wielkopolskich „Plasty-
ka”, katalog wystawy, Poznań 1934.

Netografia
T. Marinetti, Manifesto dell’arte sacra futurista, „Gazzetta del 

Popolo”, 23 czerwca 1931, https://www.italianfuturism.
org/manifestos/manifesto-dellarte-sacra-futurista/ (do-
stęp 22.02.2025).

Szarek M., Tematyka religijna w malarstwie pruszkowiaków, 
czyli artystów z kręgu Tadeusza Pruszkowskiego. Tradycja 
i nowoczesność, “Sacrum et Decorum. Materiały i stu-
dia z historii sztuki sakralnej” 2023, no. 16, pp. 25–63.

Szczutowski S., Wystawy Leona Wyczółkowskiego i Władysława 
Skoczylasa w warszawskim Towarzystwie Zachęty Sztuk 
Pięknych, “Przegląd Warszawski” 1922, no. 4, pp. 137–
144.

Treter M., Dział Sztuki na P.W.K. w Poznaniu i dziesięciolecie 
sztuki polskiej 1918–1928, “Sztuki Piękne” 1929, no. 
8–9, pp. 281–348.

Treter M., Polska sztuka dekoracyjna. Z powodu książki Jerzego 
Warchałowskiego, „Warszawianka” 1928, no. 98, p. 5.

Treter M., Zbiory Państwowe w Zamku Królewskim w War-
szawie. Doba St. Augusta a czasy dzisiejsze, Warszawa 
1924.

Wallis M., Pierwsza wystawa drzeworytów Stowarzyszenia 
Artystów Grafików „Ryt”, “Robotnik” 1929, no. 158, p. 2.

Warchałowski J., Polska sztuka dekoracyjna, Warszawa 1928.
Warchałowski J., Wycinanka, “Przegląd Warszawski” 1924, 

no. 28, p. 75.
Warchałowski J., Wycinanki, “Wisła” 1902, vol. 16, fasc. 

4, pp. 477–482.
Wasilewska D., Mieczysław Treter. Estetyk, krytyk sztuki oraz 

„szara eminencja” międzywojennego życia artystycznego 
w Polsce, Kraków 2019.

Wł. Skoczylas o zadaniach Szkoły Sztuk Pięknych. Przemówie-
nie wygłoszone w dniu 15. b. m. na uroczystości wręczenia 
godła uczniom Szkoły Sztuk Pięknych w Warszawie, 
“Gazeta Polska” 1929, no. 50, p. 3.

Włodarczyk W., Koncepcja sztuki narodowej Władysława 
Skoczylasa, in: Władysław Skoczylas. Sztuka – szkoła – 
państwo, “Zeszyty Naukowe ASP w Warszawie” 1984, 
no. 4, pp. 7–20.

Wycinanki ludu polskiego łowickie i kurpiowskie. XIV tablic 
wielobarwnych według oryginałów ze zbiorów To-warzystwa 
Polska Sztuka Stosowana, Kraków [1924].

Wystawa Polskiej Sztuki Religijnej na Śląsku staraniem Związ-
ku Artystów Śląskich, katalog tymczasowy [temporary 
catalogue], Katowice 1931. 

Wystawa sztuki religijnej grupy artystów wielkopolskich „Pla-
styka”, katalog wystawy [exhibition catalogue], Poznań 
1934.

Netography
T. Marinetti, Manifesto dell’arte sacra futurista, Gazzetta del 

Popolo, June 23, 1931, https://www.italianfuturism.
org/manifestos/manifesto-dellarte-sacra-futurista/ (ac-
cessed 22nd February 2025).

Sacrum et Decorum 18, 2025
ISSN: 1689-5010, e-ISSN 2720-524X
© Author, Creative Commons BY 4.0

84



Yisoon Kim
Hongik University, Seul

Artystyczny świat Unbo Kim 
Kich’anga* (1914–2001) i cykl Życie 
Jezusa: tradycja, nowoczesność  
i wiara w malarstwie koreańskim

DOI:10.15584/setde.2025.18.4 

Abstrakt
Artykuł analizuje życie i twórczość Unbo Kim Kich’anga (1914–

2001), przedstawiciela koreańskiego malarstwa nowoczesnego 

i współczesnego. Dzieli je na trzy okresy, omawia historyczne 

znaczenie jego sztuki oraz cechy stylistyczne serii Życie Jezusa, 

którą stworzył w latach 1952–1953 podczas ewakuacji z woj-

ny koreańskiej. Kim stracił słuch w dzieciństwie, mimo to prze-

zwyciężył swoją głuchotę, tworząc ponad dziesięć tysięcy prac 

w ciągu 65 lat, jego styl artystyczny wahał się między trady-

cyjnym i nowoczesnym, orientalnym i zachodnim, realizmem 

i abstrakcją. Trzydziestoczęściowa seria Życie Jezusa jest ory-

ginalnym obrazem sanktuarium, który nie tylko przedstawia 

Chrystusa i towarzyszące Mu postacie jako Koreańczyków, lecz 

także indygenizuje historię w koreańskiej przestrzeni w formie 

późnych obrazów ludowych Chosŏn. Jawi się jako przykład oso-

bistej wiary artysty tęskniącego za zbawieniem od bólu wojny 

koreańskiej, która wówczas trwała. Artykuł analizuje ikonogra-

fię, kompozycję i strategię narracyjną serii, aby odkryć wyjątko-

wość obrazów Kima oraz jej formacyjne i historyczne znaczenie.

Słowa kluczowe: Unbo, Unp’o, Wystawa Sztuki Chosŏn, ma-

larstwo religijne, Życie Jezusa, malarstwo ludowe, malarstwo 

rodzajowe, kubizm, babosansu, babohwajo, munjado, pejza-

że niebiesko-zielone, kolorowe malarstwo portretowe, Yidang 

Kim Ŭnho, Uhyang Park Raehyŏn, malarstwo koreańskie, ma-

larstwo wschodnie, Narodowa Wystawa Sztuki Republiki Korei 

(Gukjeon), wspólna wystawa małżonków

Wstęp

Unbo (雲甫) Kim Kich’ang (金基昶) jest jed-
nym z najbardziej reprezentatywnych twórców kore-
ańskiego środowiska artystycznego1. Jego życie w latach 

* Standardem w koreańskiej tradycji jest przybieranie przez 
artystów pseudonimów, które są stosowane zamiennie z ich na-
zwiskami, a nawet bywają używane częściej. W kwadratowych 
nawiasach dodano tłumaczenia nazw pozostawionych w orygi-
nalnym brzmieniu. Zastosowana została romanizacja McCune-
Reischauera – uwaga tłumacza. Tekst z j. koreańskiego na j. pol-

Yisoon Kim
Hongik University, Seoul

The Artistic World of Unbo Kim 
Kich’ang (1914–2001) and the Life  
of Jesus Series: Tradition, Modernity, 
and Faith in Korean Painting

Abstract
The article analyses the life and work of Unbo Kim Kich’ang 

(1914–2001), a representative of modern and contemporary 

Korean painting. The paper is divided into three periods, di-

scussing the historical significance of Unbo’s art as well as the 

stylistic characteristics of the series entitled The Life of Jesus, 

created between 1952 and 1953 during his evacuation from 

the Korean War. Kim lost his hearing in childhood, yet he over-

came his deafness, creating more than 10,000 works over a pe-

riod of 65 years. His artistic style oscillated between traditional 

and modern, Eastern and Western, realism and abstraction. The 

thirty-part series The Life of Jesus is a unique sacred painting 

that not only depicts Christ and his companions as Koreans 

but also indigenises history in the space of Korea in the form 

of late Chosŏn folk paintings. It stands as an example of the 

artist’s personal faith, yearning for salvation from the pain of 

the Korean War, which was then ongoing. This article exami-

nes the iconography, composition, and narrative strategy of 

the series to uncover the uniqueness of Kim’s paintings and 

their formative and historical significance.

Keywords: Unbo, Unp’o, Chosŏn Art Exhibition, religious paint-

ing, The Life of Jesus, folk painting, genre painting, cubism, babo-

sansu, babohwajo, munjado, blue-green landscapes, colour por-

trait painting, Yidang Kim Ŭnho, Uhyang Park Raehyŏn, Korean 

painting, Eastern painting, National Art Exhibition of the Republic 

of Korea (Gukjeon), joint exhibition by Husband and Wife

Introduction

Unbo (雲甫) Kim Kich’ang (金基昶) is one of 
the most representative artists of the Korean artistic 
community1. His life from 1914 to 2001 was inex-

* It is the standard Korean tradition for artists to adopt 
pseudonyms, which are used interchangeably with their names, 
and are sometimes even used more frequently. Translations of 
names retained in their original spelling have been added in 
square brackets. McCune-Reischauer romanisation has been 
used (note by the translator from Korean into Polish, Anna 
Kasiura [Institute of Classical, Mediterranean, and Oriental 

85

http://dx.doi.org/10.15584/setde.2025.18.4


1914–2001 nierozerwalnie związane było z koreańską 
historią XX wieku, a dzieła mają wielkie znaczenie dla 
historii sztuki. Kim Kich’ang tworzył około 65 lat, po-
zostawił po sobie znaczną liczbę dzieł. Trudno znaleźć 
w Korei malarza, który mógłby się z nim równać pod 
względem ich liczby i różnorodności2.

Kim Kich’ang jeszcze za życia uporządkował swo-
je prace w przejrzysty sposób. Wydał pięciotomowy 
katalog Unbo Kim Kich’ang (zwany dalej Katalogiem 
kompletnym) 3, zbierający około dwóch i pół tysiąca 
prac. Znajdują się w nim nie tylko dzieła stworzone 
do 1993 roku, kiedy to katalog został wydany, lecz 
także teksty napisane przez samego artystę, recen-
zje krytyków jego twórczości oraz krótkie artykuły 
z gazet i czasopism związane z malarzem. Trudno 
jednak postrzegać tę publikację jako katalog raison-
né. Jest tak częściowo dlatego, że Unbo kontynu-
ował tworzenie prac po jego wydaniu, ale również ze 
względu na naturę medium zwanego „malarstwem 
wschodnim”4. Artyści tego gatunku nie tylko malo-
wali w swojej pracowni, lecz także mogli pod wpły-
wem chwili tworzyć dzieła w dowolnym miejscu, 
wykorzystując jedynie papier, tusz i pędzel, co sa-
mym twórcom utrudnia zapamiętanie wszystkich 
swoich prac i prawie uniemożliwia zidentyfikowa-
nie ich tematów.

Badania nad dorobkiem artystycznym Kim Ki-
ch’anga prowadzono głównie za życia malarza, począw-
szy od historyka sztuki Ch’oe Sunu (1916–1984), po 
krytyków, takich jak: Lee Kyŏngsŏng (1919–2009), 
Lee Kuyŏl (1932–2020), Kim Inhwan (1937–2011), 
Park Yongsuk (1935–2018), Park Raekyŏng (ur. 1935), 
O Kwangsu (ur. 1937) i Ch’oe Pyŏngsik (ur. 1954). 
Ich teksty zamieszczano w albumach obrazów i kata-

ski przełożyła Anna Kasiura (Instytut Studiów Klasycznych, 
Śródziemnomorskich i Orientalnych, Wydział Neofilologii 
Uniwersytetu Wrocławskiego).

1   Pierwszy pseudonim artystyczny Unbo brzmiał Unp’o (雲圃).  
Na kilka dni przed pierwszym udziałem w Wystawie Sztuki Chosŏn 
w 1931 roku, matka Kim Kich’anga nadała mu pseudonim Unp’o, 
którego używał aż do wyzwolenia Korei. Artysta, aby uczcić od-
zyskanie niepodległości, usunął odpowiadający ramie kształt ‘口’ 
ze znaku ‘圃’ i stosował otrzymany w ten sposób znak ‘甫’. Kim 
Kich’ang, Naŭi aho [Mój pseudonim artystyczny], w: Hwabangyŏjŏk 
[Krople z pracowni malarskiej], Sŏul: Hagwŏnsa 1962, s. 64.

2   Unbo pokazał swoje życie i świat sztuki poprzez publikacje 
takie jak: Hwabangyŏjŏk (畫房餘滴)[Krople z pracowni malarskiej] 
(Sŏul: Hagwŏnsa, 1962), Ch’ immugŭi segyeesŏ [W świecie ciszy] 
(Sŏul: Minŏmsa, 1976), Naŭi saranggwa yesul [Moja miłość i sztuka] 
(Sŏul: Chŏngusa, 1977), Ch’ immukkwa hamkke yesulgwa hamkke 
[Z ciszą, ze sztuką)] (Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978), Ch’ immugŭi 
shimyŏnesŏ [W otchłani ciszy] (Sŏul: Pŏpchogak, 1988).

3   Kompletny katalog dzieł Unbo Kim Kich’anga pod redakcją 
komitetu wydawniczego, Unbo Kim Kich’ang I– V, Sŏul: API, 1994.

4   W tym artykule termin „malarstwo wschodnie” odnosi 
się do gatunku sztuki, w którym obrazy maluje się tuszem i trady-
cyjnymi pigmentami na papierze lub jedwabiu. Obecnie w Korei 
nazywane także „malarstwem koreańskim” lub „malarstwem tu-
szem i kolorem”.

tricably linked to 20th-century Korean history, and 
his works are of great significance to art history. Kim 
Kich’ang painted for about 65 years, leaving behind 
a considerable number of works. It is difficult to find 
a painter in Korea who could compare with him in 
terms of the number and diversity of works2.

Kim Kich’ang organised his works in a clear man-
ner during his lifetime. He published a five-volume 
catalogue, Unbo Kim Kich’ang. (hereinafter referred to 
as The Complete Catalogue),3 collecting about 2,500 
works. It includes not only works created up to 1993, 
when the catalogue was first published, but also texts 
written by the artist himself, critical reviews of his 
work, and short newspaper and journal articles relat-
ed to the painter. However, it is difficult to view this 
publication as a catalogue raisonné. This is partly be-
cause Unbo continued to create works after its publi-
cation, but also because of the nature of the medium 
known as “Eastern painting”4. Artists of this genre did 
not paint only in their studios but could also create 
works on the spur of the moment anywhere, using 
only paper, ink and a brush, making it difficult for 
the artists themselves to remember all their works and 
almost impossible to identify their subjects.

Research on Kim Kich’ang’s artistic achievements 
was conducted mainly during the painter’s lifetime, 
starting with the art historian Ch’oe Sunu (1916–
1984), to critics such as Lee Kyŏngsŏng (1919–2009), 
Lee Kuyŏl (1932–2020), Kim Inhwan (1937–2011), 
Park Yongsuk (1935–2018), Park Raekyŏng (born 
1935), O Kwangsu (born 1937), and Ch’oe Pyŏngsik 
(born 1954). Their texts have been published in the 
picture albums and exhibition catalogues of Kim 
Kich’ang5, while O Kwangsu and Ch’oe Pyŏngsik 

Studies, Faculty of Modern Languages, University of Wrocław]).
1   Unbo’s first artistic pseudonym was Unp’o (雲圃). A few 

days before his first appearance at the Chosŏn Art Exhibition in 
1931, Kim Kich’ang’s mother gave him the artistic pseudonym 
Unp’o, which he used until Korea’s liberation. To commemorate 
the regaining of inadependence, the artist removed the frame-like 
‘口’ from the character ‘圃’ and used the resulting character ‘甫’. 
Kim Kich’ang, Naŭi aho [My artistic pseudonym], in: Hwabangyŏjŏk 
[Drops from the Painting Studio], Sŏul: Hagwŏnsa 1962, p. 64.

2   Unbo showed his life and art to the world through publica-
tions such as: Hwabangyŏjŏk (畫房餘滴) [Drops from the Painting 
Studio] (Sŏul: Hagwŏnsa, 1962), Ch’ immugŭi segyeesŏ [In the world 
of silence] (Sŏul: Minŏmsa, 1976), Naŭi saranggwa yesul [My love and 
art] (Sŏul: Chŏngusa, 1977), Ch’immukkwa hamkke yesulgwa hamkke 
[With silence, with art)] (Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978), Ch’immugŭi 
shimyŏnesŏ [In the Abyss of Silence] (Sŏul: Pŏpchogak, 1988).

3   The complete catalogue of Unbo Kim Kich’ang’s works ed-
ited by the publishing committee, Unbo Kim Kich’ang I–V, Seoul: 
API, 1994.

4   In this article, the term “Eastern painting” refers to a gen-
re of art that uses ink and traditional pigments on paper or silk. 
Currently, in Korea, it is also called “Korean painting” or “ink and 
colour painting.”

5   Representative albums and catalogues: Unbo Kim Kich’ang  
(Namgyŏnghwarang, 1976); Unbo Kim Kich’ang sŏnghwajŏn [Exhibition 

86



logach wystaw Kim Kich’anga5, a O Kwangsu i Ch’oe 
Pyŏngsik także oddzielnie publikowali swoje artyku-
ły6. Ponadto dzieła Kim Kich’anga były analizowane 
w pracach magisterskich i rozprawach doktorskich, 
a większość autorów badała je, dzieląc według czasu 
powstania lub tematu na podstawie Katalogu komplet-
nego. Po śmierci artysty nie poczyniono większych ba-
dań nad kontekstualizacją jego dorobku z perspektywy 
historii sztuki. Niemniej jednak niedawno opubliko-
wano artykuł naukowy na temat cyklu Życie Jezusa7.

Kim Kich’ang, który żył stosunkowo długo, 
w późniejszych latach był nazywany „koreańskim 
Picassem”, ponieważ w zależności od tematu pracy 
używał różnych stylów malarskich, przez co niełatwo 
jest jednoznacznie zidentyfikować jego dorobek ar-
tystyczny. W niniejszym artykule najpierw zostanie 
przedstawione jego życie, następnie twórczość po-
dzielona na trzy główne okresy, na koniec omówię 
cykl Życie Jezusa, wyjątkowy nie tylko w Korei, ale 
i na świecie.

Życie Kim Kich’anga: droga przezwyciężania 
niepełnosprawności przez wiarę i sztukę

Unbo Kim Kich’ang (zwany dalej ‘Unbo’) nie 
wiódł przeciętnego życia8. Urodził się w Seulu w 1914 
roku. Mając pięć lat, rozpoczął naukę klasyki chińskiej 
i jednocześnie uczęszczał do przedszkola, co było wów-
czas bardzo rzadkie. Matka Unbo była chrześcijanką, 

5   Reprezentatywne albumy i katologi: Unbo Kim Kich’ang 
(Namgyŏnghwarang, 1976); Unbo Kim Kich’ang sŏnghwajŏn [Wystawa 
malarstwa religijnego Unbo Kim Kich’anga] (Kyŏngmihwarang, 
1978); Yesuŭi saengaer Unbo Kim Kich’angŭi kidokkyo sŏnghwajip 
[Życie Jezusa: kolekcja chrześcijańskich obrazów religijnych Unbo Kim 
Kich’anga] (Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978); Unbo Kim Kich’ang 
(Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1980); Unbo Kim Kich’ang (Sŏul: API, 
1989); Unbo Kim Kich’ang(P’alsun’ginyŏmdaehoegojŏn) [Konkursowe 
klasyki z okazji osiemdziesiątych urodzin] (Sŏul: API, 1993), Unbo 
Kim Kich’ang (Kaellŏri Hyŏndae, 2000).

6   O Kwangsu, Kim Kich’ang · Park Raehyŏn: Kurŭm sanae 
(Unbo) wa piŭi kohyang (Uhyang) [Kim Kich’ang · Park Raehyŏn: 
mężczyzna chmur (Unbo) i miasto rodzinne deszczu (Uhyang)] (Sŏul: 
Chaewŏn, 2003); Ch’oe Pyŏngsik, Unbo Kim Kich’ang yesullon yŏn’gu 
[Studia nad teorią sztuki Unbo Kim Kich’anga] (Sŏul: Tongmunsŏn, 
1997). Ważnym materiałem źródłowym jest: Kim Michŏng, Unbowa 
Uhyang, 40nyŏnmanŭi nadŭri [Unbo i Uhyang, 40 lat wycieczek] 
(Unbomisulgwan, 2011).

7   Sim Yŏngok, Unbo Kim Kich’angŭi Yesuŭi saengae chakp’umŭl 
t’onghan kidokkyo t’och’ak’wa tamnon [Rozprawa na temat indygeniza-
cji chrześcijaństwa na podstawie Życia Jezusa Unbo Kim Kich’anga], 
“Shinhakkwa hangmun” 22.3(2020), s. 34–66; Myŏng Kyŏngcha, 
Unbo Kim Kich’ang hoehwae nat’anan kidokkyojŏng sŏnghyang 
[Tendencje chrześcijańskie w malarstwie Unbo Kim Kich’anga], praca 
magisterska, Uniwersytet Suwon, 2004.; Lee Chinhŭi. Han’gukchŏng 
hwap’ungŭro p’yohyŏndoen sŏnghwaŭi chohyŏngjŏng t’ŭkching yŏn’gu 
[Studium form malarstwa religijnego w stylu koreańskiego malarstwa 
rodzajowego], praca magisterska, Uniwersytet Kyunghee, 2007.

8   Życie Kim Kich’anga przedstawione w tym artykule oparte 
jest na życiorysie artysty zawartym w Katalogu kompletnym i pu-
blikacjach jego autorstwa.

also published their articles separately6. Furthermore, 
Kim Kich’ang’s works have been analysed in Master’s 
theses and doctoral dissertations, most of which ex-
amined his paintings by means of categorising them 
by time of creation or theme based on The Complete 
Catalogue. Since the artist’s death, little research has 
been done to contextualise his oeuvre from an art 
historical perspective. However, a scholarly article on 
The Life of Jesus7 series has recently been published.

Kim Kich’ang, who lived a relatively long life, 
was later called the “Korean Picasso” because he used 
different painting styles depending on the subject 
matter, making it difficult to clearly categorise his 
artistic output. This article will first present his life, 
then his work, divided into three main periods, and 
finally, I will discuss The Life of Jesus series, unique 
not only in Korea but also worldwide.

Kim Kich’ang’s Life: a journey towards over-
coming disability through faith and art

Unbo Kim Kich’ang (hereinafter referred to as 
“Unbo”) lived a life that was far from ordinary.8 Born 
in Seoul in 1914, he began studying Chinese classics at 
the age of five and attended kindergarten, which was 
rare at that time. Unbo’s mother was a Christian, so 
she sent her son to a church school so that he could 
be raised in that faith from a young age9. At the age 

of Unbo Kim Kich’ang’s religious paintings] (Kyŏngmihwarang, 1978); 
Yesuŭi saengaer Unbo Kim Kich’angŭi kidokkyo sŏnghwajip [The Life of 
Jesus: A Collection of Christian Religious Paintings by Unbo Kim 
Kich’ang] (Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978); Unbo Kim Kich’ang 
(Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1980); Unbo Kim Kich’ang (Sŏul: API, 
1989); Unbo Kim Kich’ang (P’alsun’ginyŏmdaehoegojŏn) [Eightieth 
Anniversary Classics Competition] (Sŏul : API, 1993), Unbo Kim 
Kich’ang (Kaellŏri Hyŏndae, 2000).

6   O Kwangsu, Kim Kich’ang · Park Raehyŏn: Kurŭm sanae 
(Unbo) wa piŭi kohyang (Uhyang) [Kim Kich’ang · Park Raehyŏn: 
the man of clouds (Unbo) and the hometown of rain (Uhyang)] 
(Sŏul: Chaewŏn, 2003); Ch’oe Pyŏngsik, Unbo Kim Kich’ang yesul-
lon yŏn’gu [Studies on the Theory of Art of Unbo Kim Kich’ang] 
(Sŏul: Tongmunsŏn, 1997). Although this is not an official mon-
ograph, an important source material is: Kim Michŏng, Unbowa 
Uhyang, 40 nyŏnmanŭi nadŭri [Unbo and Uhyang, 40 years of 
travels] (Unbomisulgwan, 2011).

7   Sim Yŏngok, Unbo Kim Kich’angŭi Yesuŭi saengae chakp’umŭl 
t’onghan kidokkyo t’och’ak’wa tamnon [A treatise on the indigenisation 
of Christianity based on The Life of Jesus by Unbo Kim Kich’ang],  
“Shinhakkwa hangmun” 22.3(2020), pp. 34–66; Myŏng Kyŏngcha, 
Unbo Kim Kich’ang Hoehwae nat’anan kidokkyojŏng sŏnghyang 
[Christian Tendencies in Unbo Kim Kich’ang’s Painting], Master’s 
thesis, Suwon University, 2004.; Lee Chinhŭi. Han’gukchŏng 
hwap’ungŭro p’yohyŏndoen sŏnghwaŭi chohyŏngjŏng t’ŭkching yŏn’gu 
[A Study of Religious Painting Forms in the Style of Korean Genre 
Painting], Master’s thesis, Kyunghee University, 2007.

8   The life of Kim Kich’ang presented in this article is based 
on the artist’s biography contained in The Complete Catalogue and 
his publications.

9   Coming from a wealthy family, Unbo’s mother was a de-
vout Methodist and an elite woman who had completed second-
ary school, which was rare.

87



wysłała więc syna do kościelnej placówki, aby mógł 
wychowywać się w tej wierze od najmłodszych lat9. 
W siódmym roku życia poszedł do szkoły podstawo-
wej, ale zaraz po jej rozpoczęciu zachorował na tyfus. 
Dostał wysokiej gorączki, w wyniku której jego nerwy 
słuchowe zostały porażone, powodując utratę słuchu 
i uniemożliwiając mówienie. Jako siedemnastolatko-
wi ledwo udało mu się ukończyć szkołę podstawową. 
W rzeczywistości nie był w stanie komunikować się 
z ludźmi, miał trudności z nauką i spędził dzieciństwo 
głównie na czytaniu książek lub rysowaniu ilustracji 
z magazynów. Matka Unbo, która bardzo martwiła 
się o jego przyszłość, odkryła talent artystyczny syna 
i postanowiła wykształcić go na malarza.

W 1930 roku, kiedy Unbo miał siedemnaście 
lat, matka odwiedziła najlepszego ówczesnego mala-
rza Yidang Kim Ŭnho (1892–1979), aby poprosić go 
o naukę malarstwa. Szczęśliwie Yidang rozpoznał ta-
lent chłopca i przyjął go na ucznia do swojej prywat-
nej pracowni „Nakch’ŏnghŏn”10. Unbo wspominał, że 
w tamtym czasie czerpał z tego wielką radość i malo-
wał bez wytchnienia od rana do nocy11. W ten sposób 
matka znalazła niesłyszącemu dziecku zajęcie, które 
mogło wykonywać najlepiej. Jednakże kiedy Unbo miał 
ledwo dziewiętnaście lat, opiekująca się nim matka 
zmarła niespodziewanie po zawale serca. Wtedy mło-
dzieniec zastąpił rodziców i wziął odpowiedzialność 
za wyżywienie pięciorga młodszego rodzeństwa, po-
nieważ ich ojciec nie był w stanie utrzymać rodziny12. 

Unbo dołączył do pracowni Kim Ŭnho w listo-
padzie 1930 roku i już sześć miesięcy później został 
przyjęty na Wystawę Sztuki Chosŏn. Była ona rzą-
dowym konkursem organizowanym w latach 1922–
1944 przez Generalne Gubernatorstwo Korei, które 
zaadaptowało oficjalny japoński system wystawien-
niczy. Stała się platformą, na której artyści mogli za-
prezentować się w świecie sztuki i ocenić swoje umie-

9   Pochodząca z zamożnej rodziny matka Unbo była pobożną 
metodystką, a jednocześnie kobietą z elity, która skończyła szkołę 
średnią, co było rzadkością. 

10   W tym czasie w Korei nie było szkół artystycznych i najbar-
dziej znani malarze zakładali w swoich domach prywatne pracownie, 
aby prowadzić działalność artystyczną i szkolić uczniów. W latach 
30. XX wieku wielu artystów malarstwa wschodniego drugiego po-
kolenia wyszło z takich prywatnych pracowni, a reprezentatywny-
mi pracowniami były w Seulu Nakch’ŏnghŏn (絡靑軒) Kim Ŭnho 
i Ch’ŏngjŏnhwasuk Lee Sangpŏma oraz w Honam Yŏnjinhoe Hŏ 
Paekryŏna. Nakch’ŏnghŏn został założony w 1929 roku i zajmo-
wano się w nim głównie kolorowym malarstwem portretowym, 
a w założonych w 1933 roku Ch’ŏngjŏnhwasuk i w 1938 roku 
Yŏnjinhoe nauczano głównie malarstwa krajobrazowego tuszem. 

11   Kim Kich’ang, Naŭi saranggwa yesul [Moja miłość i sztu-
ka], Sŏul: Chŏngusa, 1977, s. 105.

12   Ojciec Unbo był urzędnikiem japońskiego rządu w Korei, 
ale rzucił posadę, by zostać poszukującym złota biznesmenem. 
Niestety, gdy Unbo miał dziewięć lat, interes upadł, przez co ro-
dzina nagle popadła w ruinę, a matka, by zarobić na życie, praco-
wała jako nauczycielka i pielęgniarka.

of seven, he began primary school but shortly after 
starting it he contracted typhus. He developed a high 
fever, which paralysed his auditory nerves, causing 
hearing loss and preventing him from speaking. He 
barely managed to complete primary school at the 
age of seventeen. In fact, he was unable to commu-
nicate with people, had difficulty keeping up with 
learning, and spent his childhood mostly reading 
books or drawing illustrations from magazines. Unbo’s 
mother, who was very concerned about his future, 
discovered her son’s artistic talent and decided to 
have him taught to be a painter.

In 1930, when Unbo was seventeen, his mother 
visited the then-leading painter, Yidang Kim Ŭnho 
(1892–1979), and asked him to teach her son paint-
ing. Fortunately, Yidang recognised the boy’s tal-
ent and took him on as an apprentice in his private 
studio, “Nakch’ŏnghŏn”10. He recalled that, at that 
time, he derived great joy from painting and paint-
ed tirelessly from morning till night11. In this way, 
Unbo’s mother found her deaf child an occupation 
he could best perform. However, when Unbo was 
only nineteen, his mother died unexpectedly after 
a heart attack. He then took over the care of his five 
younger siblings, as their father was unable to sup-
port the family12.

Unbo joined Kim Ŭnho’s studio in November 
1930 and six months later was accepted into the 
Chosŏn Art Exhibition. This was a government 
competition organised from 1922 to 1944 by the 
Government-General of Korea, which had import-
ed the Japan's official art exhibition system. It pro-
vided a platform for artists to showcase their skills 
to the art world, so being accepted was of great sig-
nificance for Unbo. Newspapers at the time wrote 
about a deaf boy who had been accepted into the 
government exhibition,13 which encouraged him to 
continue his work and gave him confidence.

10   At that time, there were no art schools in Korea, and the 
most famous painters established private studios in their homes to 
conduct their artistic activities and train students. In the 1930s, 
many second-generation Eastern painters emerged from such private 
studios, with representative studios being Nakch’ŏnghŏn (絡靑軒) 
owned by Kim Ŭnho as well as Lee Sangpŏm’s Ch’ŏngjŏnhwasuk 
in Seoul, and Hŏ Paekryŏn’s Yŏnjinhoe in Honam. Nakch’ŏnghŏn 
was founded in 1929 and mainly dealt with colour portrait paint-
ing, while Ch’ŏngjŏnhwasuk, founded in 1933, and Yŏnjinhoe, 
founded in 1938, mainly taught ink landscape painting.

11   Kim Kich’ang, Naŭi saranggwa yesul [My Love and Art], 
Seoul: Chongusa, 1977, p. 105.

12   Unbo’s father was a Japanese government official in 
Korea, but quit his job to become a gold-digging businessman. 
Unfortunately, when Unbo was nine, the business failed, suddenly 
leaving the family in a precarious situation, and so his mother sup-
ported the family by working as a teacher and nurse.

13   Kwimŏgŏri sonyŏn mijŏn ipsŏn, 18seŭi Kim Kich’ang kun, 
[A deaf boy wins an art exhibition, 18-year-old Kim Kich’ang], 
“Chosŏnilbo” (1931.5.24).

88



jętności, więc przyjęcie nań miało dla Unbo duże 
znaczenie. Gazety z tego czasu rozpisywały się na te-
mat głuchego chłopca, który dostał się na rządową 
wystawę13, co zachęcało go do dalszych działań i spra-
wiło, że nabrał pewności siebie. 

Po pierwszej kwalifikacji Unbo co roku zgłaszał na 
Wystawę Sztuki Chosŏn jedną lub dwie prace, które 
zdobywały nagrody. W 1937 roku, mając dwadzieścia 
cztery lata, otrzymał nagrodę Ch’angdŏkkungsang za 
swoją pracę Kodam (古談) [Legenda], a w następnym 
roku nagrodę Gubernatora Generalnego za Hail (夏
日) [Letni dzień]. Obie należały do najwyższej katego-
rii wyróżnień Wystawy Sztuki Chosŏn. Unbo, będąc 
cztery razy z rzędu laureatem nagrody specjalnej, zyskał 
uznanie jako artysta. W 1941 roku został rekomen-
dowanym twórcą wystawy rządowej, co w tamtym 
czasie było uważane za honor dla koreańskich arty-
stów. Z pomocą Idanga z powodzeniem zorganizował 
swoją pierwszą indywidualną wystawę w Hamhŭng, 
a także mógł rozwiązać własne problemy finansowe.

Wraz z końcem drugiej wojny światowej 15 sier- 
pnia 1945 roku Korea została wyzwolona spod ja-
pońskiej okupacji. Niedługo po tym, w styczniu 
1946 roku, Unbo ożenił się z Uhyang Park Raehyŏn 
(1920–1976). Jego żona należała do nowego poko-
lenia kobiet, była absolwentką Wydziału Malarstwa 
Japońskiego Tonggyŏng Yŏjamisulchŏnmunhakkyo 
[Szkoły Sztuk Pięknych dla Kobiet w Tokio], najlep-
szej wówczas instytucji edukacyjnej dla kobiet, w któ-
rej mogły studiować sztukę. Uhyang jeszcze w trakcie 
studiów zdobyła Nagrodę Gubernatora Generalnego 
dla nowych wyróżniających się artystów na Wystawie 
Sztuki Chosŏn w 1943 roku. Jej rodzina sprzeciwiała 
się małżeństwu nie tylko dlatego, że wybranek córki 
był osobą z niepełnosprawnością, na dodatek sześć lat 
starszym od niej, lecz również z tego powodu, że róż-
niło ich pochodzenie oraz wykształcenie14. Jednakże 
Uhyang przyjęła oświadczyny Unbo, a po ślubie, od-
miennie od kobiet w tamtym czasie, kontynuowała 
działalność artystyczną. Została malarką nieustępują-
cą poziomem mężowi, a w 1956 roku na Narodowej 
Wystawie Sztuki Republiki Korei otrzymała Nagrodę 
Prezydenta. Unbo i Uhyang są parą artystów rzadko 
spotykaną w historii sztuki koreańskiej, mieli aż 17 
wspólnych wystaw w kraju i za granicą, stając się wzo-
rem do naśladowania dla koreańskiego środowiska 
artystycznego15. Uhyang robiła wszystko, co mogła, 

13   Kwimŏgŏri sonyŏn mijŏn ipsŏn, 18seŭi Kim Kich’ang ku-
n,[Głuchy chłopiec wygrywa wystawę sztuki, 18-letni Kim Kich’ang], 
„Chosŏnilbo” (1931.5.24.).

14   Unbo, który ledwo ukończył szkołę podstawową i z powo-
du swojej niepełnosprawności miał problemy w komunikacji innej 
niż pisemna, mógł poślubić kobietę z elity, ponieważ uzyskał po-
zycję najlepszego malarza po Kim Ŭnho.

15   Więcej informacji na temat działalności Unbo i Uhyang 
w: O Kwangsu, Kim Kich’ang · Pak Raehyŏn: Kurŭm sanae(unbo)

After his first selection, every year Unbo submitted 
one or two works to the Chosŏn Art Exhibition, some of 
which won awards. In 1937, at the age of twenty-four, 
he received the Ch’angdŏkkungsang Award for his work 
Kodam (古談) [A Legend] and the following year he 
received the Governor General’s Award for Hail (夏日) 
[A Summer Day]. Both awards were among the highest 
honours of the Chosŏn Art Exhibition. Furthermore, 
having won a special award four times in a row, Unbo 
gained recognition as an artist, in which he excelled 
above the average artists in their twenties. In 1941, he 
became the recommended artist for the government ex-
hibition, which was considered an honour for Korean 
artists at the time. With Yidang’s help, he successfully 
organised his first solo exhibition in Hamhŭng and was 
also able to solve his own financial problems.

With the end of World War II, Korea was liber-
ated from Japanese occupation on 15th August 1945. 
Shortly thereafter, in January 1946, Unbo married 
Uhyang Park Raehyŏn (1920–1976). His wife be-
longed to a new generation of women, and was 
a graduate of the Department of Japanese Painting 
at the Tonggyŏng Yŏjamisulchŏnmunhakkyo [Tokyo 
Women’s Art School], at the time the best education-
al institution for women where they could study art. 
While still a student, Uhyang won the Governor 
General’s Award for Outstanding New Artists at the 
Chosŏn Art Exhibition in 1943. Her family opposed 
the marriage, not only because her daughter’s chosen 
one was disabled and six years older than her, but also 
because of their different upbringing and educational 
backgrounds14 However, Uhyang accepted Unbo’s pro-
posal, and after their marriage, unlike other women 
at the time, she continued her artistic career. She be-
came a painter, equal in skill to her husband, and in 
1956, at the National Art Exhibition of the Republic 
of Korea, she received the Presidential Award, earning 
her recognition. Unbo and Uhyang are a rare artistic 
couple in Korean art history. They held 17 joint ex-
hibitions at home and abroad, becoming role models 
for the Korean art community15. Moreover, Uhyang 
did everything she could to support her husband16. 

14   Unbo, who had barely completed primary school and had 
difficulty in non-written communication due to his disability, was 
able to marry such an elite woman because he had established him-
self as the best painter after Kim Ŭnho.

15   For more information on Unbo and Uhyang’s activities, cf.: 
O Kwangsu, Kim Kich’ang · Pak Raehyŏn: Kurŭm sanae (unbo) wa piŭi 
kohyang (uhyang) [Kim Kich’ang · Pak Raehyŏn: The Man of Clouds 
(Unbo) and the Hometown of Rain (Uhyang)], Seoul: Chaewŏn, 2003 
and Kim Michŏng, Unbowa Uhyang, 40 nyŏnmanŭi nadŭri [Unbo 
and Uhyang, 40 years of trips], Unbomisulgwan, 2011.

16   Before his marriage, Unbo could not communicate ex-
cept in writing, and thanks to the persistent efforts of his wife, he 
learned to communicate with the world by mouth movements and 
eventually overcame his disability sufficiently to be able to give 
lectures at the university.

89



aby wspierać męża16. Niestety, zmarła na raka wątro-
by w wieku 56 lat, u szczytu swojej kariery.

Chrześcijaństwo było nierozerwalnie związa-
ne z życiem Unbo. W dzieciństwie chodził z matką 
do kościoła, malarstwa uczył się u Kim Ŭnho, któ-
ry również był chrześcijaninem. Będąc w trudnej sy-
tuacji finansowej po śmierci matki, dzięki pomocy 
misjonarzy zaczął zarabiać na życie, sprzedając obra-
zy. Natomiast gdy został odizolowany od świata po 
ewakuacji w czasie wojny koreańskiej, odwiedził go 
misjonarz i zachęcił do przedstawienia życia Jezusa.

Głuchota Unbo nie uczyniła go pesymistą. Żył 
wiarą i traktował swoją niepełnosprawność wręcz jak 
błogosławieństwo. Gdy w czasie wojny koreańskiej 
wielu artystów było porywanych na Północ, twier-
dził, że uniknął tego „dzięki głuchocie”, żartował: 
„Jezus zablokował mi oboje uszu, abym mógł tyl-
ko rysować i nie robić nic innego”. Oprócz Życia 
Jezusa Unbo w 1957 roku namalował Katedrę, za-
konnicę i gołębia [il. 1]17, poza nimi nie podejmo-
wał bezpośrednio tematów chrześcijańskich, lecz 
zamiast religijnych obrazów starał się wprowadzać 
chrześcijańskiego ducha w życie. Gdy zyskał finan-
sową stabilność, chcąc w praktyce żyć jak chrześcija-
nin, założył w 1979 roku „Han’gungnongabokchihoe” 
[Koreańskie Stowarzyszenie Pomocy Głuchym] i w 
1984 roku Centrum Pomocy dla Osób Głuchych 
„Ch’ŏngŭmhoegwan”, które miały pomagać osobom 
w trudnej sytuacji. Po zasłabnięciu w maju 1996 roku 
na wystawie z okazji sześćdziesięciolecia założenia 
„Husohoe” trudno mu było kontynuować działal-
ność artystyczną. Zmagał się z chorobą, zmarł w 2001 
roku18. Na szczęście dwa lata przed zachorowaniem 
zebrał swoje rozproszone dzieła i wydał Katalog kom-
pletny, dzięki czemu nie ma wielkich trudności w ba-
daniu jego dorobku artystycznego.

wa piŭi kohyang (uhyang) [Kim Kich’ang · Pak Raehyŏn: mężczyzna 
chmur (Unbo) i miasto rodzinne deszczu (Uhyang)], Sŏul: Chaewŏn, 
2003 oraz Kim Michŏng, Unbowa Uhyang, 40 nyŏnmanŭi nadŭri 
[Unbo i Uhyang, 40 lat wycieczek], Unbomisulgwan, 2011.

16   Przed ślubem Unbo nie mógł komunikować się inaczej 
niż pisemnie, a dzięki wytrwałym wysiłkom żony nauczył się po-
rozumiewać ze światem za pomocą ruchów ust i w końcu na tyle 
przezwyciężył swoją niepełnosprawność, że ​​mógł prowadzić wy-
kłady na uniwersytecie.

17   Obraz ten przedstawia stojącą przed katedrą zakonnicę, któ-
ra trzyma oburącz gołębia i spogląda w niebo, jakby w tęsknocie za 
pokojem. Kiedy w 1984 roku papież Jan Paweł II odwiedził Koreę 
Południową, otrzymał go w prezencie i obecnie znajduje się on w zbio-
rach watykańskich. W 1957 roku Unbo był protestantem. Wiadomo, 
że obraz powstawał w czasie, gdy żona artysty była w ciąży. Urodzona 
wtedy najmłodsza córka malarzy w dorosłym życiu została zakon-
nicą. Unbo Kim Kich’ang, Sŏul: Kyŏngmich’ulp’ansa, 1980, s. 260.

18   „Husohoe” to stowarzyszenie, które rozpoczęło działalność 
w celu wystawiania prac uczniów pracowni „Nakch’ŏnghŏn” za-
łożonej przez Yidang Kim Ŭnho. Wystawa inauguracyjna odbyła 
się w październiku 1937 roku i choć działalność „Husohoe” była 
przez pewien czas zawieszona, obecnie tradycja stowarzyszenia jest 
kontynuowana przez malarzy związanych z uczniami Yidanga.

Sadly, she died of liver cancer at the age of 56, at the 
peak of her career.

Christianity was inextricably connected with 
Unbo’s life. As a child, he attended church with his 
mother and studied painting with Kim Ŭnho, who 
was also a Christian. Facing financial hardship after 
his mother’s death, he began to earn a living sell-
ing paintings with the help of missionaries. Then, 
when he became isolated from the world after be-
ing evacuated during the Korean War, a mission-
ary visited him and encouraged him to depict the 
life of Jesus.

1.	Kim Kich’ang, Katedra, zakonnica i  gołąb, 1957, kolor na 
papierze, 239,5×119,5 cm, Zbiory Watykańskie

1.	Kim Kich’ang, A Cathedral, a Nun, and a Dove, 1957, col-
our on paper, 239.5×119.5 cm, Vatican Collections

90



Chronologia rozwoju sztuki Kim Kich’anga

Nie jest znana dokładna liczba dzieł, które pozosta-
wił po sobie Unbo. Mówi się, że stworzył około dzie-
sięciu tysięcy prac, lecz obecnie trudne jest zidentyfi-
kowanie innych niż te, które zostały ujęte w Katalogu 
kompletnym. W niniejszym artykule przyjrzymy się do-
robkowi artystycznemu podzielonemu na trzy okresy 
w oparciu o dzieła ujęte we wspomnianej publikacji, 
które mają potwierdzoną datę powstania.

1. Pierwszy okres (1931–1945): realistyczne kolo-
rowe malarstwo portretowe

Pierwszy etap twórczości, trwający około 15 lat, od 
1931 roku do wyzwolenia Korei w 1945 roku, to czas 
wiernego naśladowania stylu nauczyciela, kiedy malo-
wał realistyczne kolorowe portrety i prezentował swoje 
dzieła na Wystawie Sztuki Chosŏn. Chętnie tworzył 
podobizny kobiet, przedstawiając je bez szczególnego 
tła lub też, jak w malarstwie rodzajowym, w zaaranżo-
wanych scenach z życia codziennego. Kontury postaci 
i fałdy szat zaznaczał jednakową ciągłą linią i miękko 
kolorował wyrazistymi barwami. Styl ten, nazywany 
również „oficjalnym stylem wystawienniczym”, był 
powszechnie spotykany na Wystawie Sztuki Chosŏn. 
W tym czasie niewielu malarzy tworzyło i wystawiało 
na indywidualnych lub grupowych wystawach dzieła 
abstrakcyjne lub ekspresjonistyczne w stylu zachod-
nim, a większość artystów prezentowała prace właśnie 
w oficjalnym stylu wystawienniczym.

Pierwszą pracą Unbo, która przyniosła mu sławę 
jako malarzowi i dzięki której w 1931 roku został po 
raz pierwszy wybrany na Wystawę Sztuki Chosŏn, 
jest obraz P’ansangdomu (板上跳舞) [Skakanie na 
desce] [il. 2] przedstawiający koreański zwyczaj 
nŏlttwigi. Dzieło to zaginęło w czasie wojny kore-
ańskiej, dlatego można je zobaczyć jedynie na czar-
no-białej reprodukcji w katalogu wystawy. Jak wspo-
minał artysta, przedstawienie powstało, kiedy malarz 
przechodził jedną z uliczek i zobaczył, a następnie 
naszkicował dziewczęta skaczące na podwórku na 
huśtawce do nŏlttwigi19. Tradycyjni malarze zazwy-
czaj nie tworzyli obrazów bezpośrednio z obserwa-
cji natury, normą było kopiowanie albumów czy 
tworzenie zgodnie ze stylem mistrza, wykorzystując 
ustandaryzowane techniki posługiwania się pędz-
lem. Początkowo Unbo malował, naśladując sposób 
pracy swojego nauczyciela, ale można przypuszczać, 
że najpóźniej w 1931 roku zaczął studiować sztukę 

19   Szczegóły na temat powstania tych obrazów są opisane w: 
Unbo Kim Kich’ang chŏnjaktorok I [Katalog kompletny dzieł Unbo Kim 
Kich’anga I], s. 61–62. P’ansangdomu [skakanie na desce] to jeden 
z tematów malarstwa rodzajowego, a Unbo w latach trzydziestych 
malował niewielkie obrazy zatytułowane P’ansangdomu [Skakanie 
na desce] o wielkości ok. 30 cm, które sprzedawał obcokrajowcom 
mieszkającym w Korei, aby utrzymać rodzinę.

Unbo’s deafness did not make him overly pessi-
mistic. He lived by faith and viewed his disability as 
a blessing. When many artists were kidnapped to the 
North during the Korean War, he claimed he had es-
caped capture “thanks to my deafness,” or joked that 
“Jesus blocked both my ears so I could only draw and 
do nothing else”. Apart from The Life of Jesus in 1957, 
Unbo painted A Cathedral, a Nun, and a Dove [fig. 1]17. 
Except for these, he did not directly deal with Christian 
themes, but instead of religious paintings, he tried to in-
troduce the Christian spirit into his life. When he gained 
financial stability, wanting to live a practical Christian 
life, he founded the “Han’gungnongabokchihoe” 
[Korean Association for the Aid of the Deaf] in 1979 
and the “Ch’ŏngŭmhoegwan” [Deaf Welfare Centre] 
in 1984, which were intended to help people in dif-
ficult situations. After fainting in May 1996 at an ex-
hibition commemorating the 60th anniversary of the 
founding of “Husohoe,” he found it difficult to con-
tinue his artistic activity. Struggling with illness, he died 
in 200118. Fortunately, two years before he began his 
battle with it, he had collected his scattered works and 
published The Complete Catalogue; therefore, there is no 
great difficulty in researching his artistic achievements.

17   This painting depicts a nun standing in front of a cathe-
dral, holding a dove in both hands and gazing up at the sky, as if 
longing for peace. When Pope John Paul II visited South Korea in 
1984, he received it as a gift, and it is now in the Vatican collection. 
In 1957, Unbo was a Protestant. It is known that the painting was 
created while the artist’s wife was pregnant. The painters’ youngest 
daughter, born at that time, became a nun as an adult. Unbo Kim 
Kich’ang, Sŏul: Kyŏngmich’ulp’ansa, 1980, p. 260.

18   “Husohoe” is an association that began to exhibit the works 
of students of the “Nakch’ŏnghŏn” studio founded by Yidang Kim 
Ŭnho. The inaugural exhibition took place in October 1937, and 
although the association’s activity was suspended for a time, its tradi-
tion is now continued by painters associated with Yidang’s students.

2.	Kim Kich’ang, P’ansangdomu [Skakanie na desce], 1931, ko-
lor na jedwabiu, 162x227cm, nieznany właściciel

2.	Kim Kich’ang, P’ansangdomu [Jumping on a  Board], 1931, 
colour on silk, 162x227 cm, unknown owner

91



w nowoczesny sposób poprzez obserwację i szkic 
obiektu bezpośrednio z natury20.

Przyjrzyjmy się mistrzowi Kim Ŭnho, który był 
pionierem nowoczesnego malarstwa koreańskiego. 
Jego nauczyciel Shimjŏn An Chungsik (1861–1919) 
był nadwornym malarzem tworzącym na zlecenie ro-
dziny królewskiej pod koniec epoki Chosŏn. Po otwar-
ciu portów i zniesieniu systemu malarzy nadwornych 
kontynuował karierę jako artysta niezależny, a także od 
1911 roku aż do swojej śmierci w 1919 roku był od-
powiedzialny za edukację artystyczną. Poprzez centrum 
„Sŏhwamisurhoe” wykształcił malarzy, którzy odegra-
li kluczową rolę w nowoczesnym świecie sztuki, mię-
dzy innymi: Kim Ŭnho, Lee Sangpŏm (1897–1972), 
No Suhyŏn (1899–1978) i Lee Yongu (1904–1952). 
Yidanguczył się u An Chungsika stylów malowania, 
od obrazów kwiatów i ptaków oraz niebiesko-zielo-
nych pejzaży, po tradycyjne portrety. Po śmierci mistrza 
Kim Ŭnho wyjechał do Japonii w 1925 roku i uczył się 
ekspresyjnej techniki realistycznych portretów od Yuki 
Somei’a (結城素明, 1875–1957), profesora na Wydziale 
Malarstwa Japońskiego w Tonggyŏngmisurhakkyo 
[Szkoły Sztuk Pięknych w Tokio]. Od An Chungsika 
nauczył się wyrafinowanego stylu portretowania odpo-
wiadającego konserwatywnym normom koreańskim, 
natomiast od Yuki Somei’a przejął metody dokładnego 
uchwycenia struktury anatomicznej rzeczywistej osoby 
i kolorowania cienkimi liniami. Taki styl portretowania 
został przekazany poprzez pracownię Nakch’ŏnghŏn 
modernistycznym malarzom, jak między innymi Kim 
Kich’ang czy Wŏlchŏn Chang Usŏng (1912–2005). 
Krótko mówiąc, Yidang odegrał kluczową rolę w proce-
sie transformacji tradycji do nowoczesności, a w latach 
30. XX wieku wśród prac nagradzanych na Wystawie 
Sztuki Chosŏn większe znaczenie od pejzaży miały por-
trety, co czyniło go artystą, który wywarł znaczący wpływ 
na rozwój nowoczesnego malarstwa wschodniego. 

W koreańskiej tradycji malarstwo portretowe nie 
rozwinęło się tak bardzo jak pejzaż. Poza postaciami, 
które pojawiały się w popularnych od XVIII wieku 
obrazach rodzajowych, prawie wszystkie portrety są 
sztywnymi ujęciami frontalnymi. Ze względu na to, 
że kult przodków był bardzo ważny w konfucjańskim 
społeczeństwie Chosŏn, konieczne było wieszanie ich 
portretów na ołtarzach, gdzie odprawiano rytuały ku 
ich pamięci. Produkcja portretów bardzo się rozwi-
nęła, jednakże czczeni przodkowie byli wysokiej rangi 
urzędnikami płci męskiej, dlatego prawie nie powsta-
wały portrety osób z niższych klas czy kobiet. To w cza-
sach nowoczesnych pojawiły się wizerunki, których 

20   Unbo wyjawił, że przygotowanie prac wystawianych na 
Wystawie Sztuki Chosŏn zajmowało co najmniej trzy do czte-
rech miesięcy, a podczas tego procesu tworzył szkice z natury. 
Kim Kich’ang, Naŭi saranggwa yesul [Moja miłość i sztuka], Sŏul: 
Chŏngusa, 1977, s. 128–133.

Chronological development  
of Kim Kich’ang’s Art

The exact number of works that Unbo left behind 
is unknown. He is said to have created around ten 
thousand works, but it is currently difficult to iden-
tify any other than those included in The Complete 
Catalogue. This article examines his artistic achieve-
ments divided into three periods based on works in-
cluded in the aforementioned publication that have 
a confirmed date of creation.

1.	The first period (1931–1945): realistic colour 
portrait painting

The first phase of his career, lasting approxi-
mately 15 years, from 1931 to Korea’s liberation in 
1945, was a time of faithful imitation of his teacher’s 
style, when he painted realistic colour portraits and 
presented his works at the Chosŏn Art Exhibition. 
He readily created portraits of women, depicting 
them without a particular background or, as in gen-
re painting, in arranged scenes from everyday life. 
He outlined figures and the folds of garments with 
a uniform, continuous line and softly filled them 
with expressive colours. This style, also known as 
the “official exhibition style,” was common at the 
Chosŏn Art Exhibition. At that time, few painters 
created and exhibited Western-style abstract or ex-
pressionist works in solo or group exhibitions, and 
most artists presented works in the official exhibi-
tion style.

Unbo’s first work that brought him fame as 
a painter and for which he was selected for the first 
time for the Chosŏn Art Exhibition in 1931 is the 
painting P’ansangdomu (板上跳舞) [Jumping on 
a Board] [fig. 2] depicting the Korean custom of 
nŏlttwigi. This work was lost during the Korean War, 
so it can only be seen in a black-and-white repro-
duction included in the exhibition catalogue. As 
the artist recalled, the depiction was created when 
the painter was walking along an alley and saw, and 
then sketched, girls jumping on a nŏlttwigi swing 
in a yard19. Traditional painters did not usually cre-
ate paintings directly from observation of nature; 
the norm was to copy from albums or create in ac-
cordance with the master’s style, using standardised 
brush techniques. Initially, Unbo painted by imitat-
ing his teacher’s work, but it can be assumed that by 
1931 at the latest, he began studying art in a mod-

19   Details about the creation of these paintings are described 
in: Unbo Kim Kich’ang chŏnjaktorok I [The Complete Catalogue of the 
Works of Unbo Kim Kich’ang I], pp. 61–62. P’ansangdomu [Jumping 
on a board] is one of the subjects of genre painting, and Unbo cre-
ated small paintings titled P’ansangdomu in the 1930s [Jumping on 
a board] about 30 cm in size, which he sold to foreigners living in 
Korea, to support his family.

92



głównymi bohaterkami stały się kobiety, a Kim Ŭnho 
odegrał pionierską rolę w ich malowaniu. 

Większość prac z okresu współczesnego uległa 
zniszczeniu podczas wojny koreańskiej. Dzieła Unbo 
nie są wyjątkiem. Wśród zachowanych z pierwszego 
okresu znajduje się Chŏngch’ŏng (靜聽) [Spokojne słu-
chanie] [il. 3], wystawione w 1934 roku na Wystawie  
Sztuki Chosŏn. Obraz ten jest portretem mło-
dej kobiety i dziewczynki, które siedzą obok siebie 
na sofie w pokoju i słuchają muzyki z gramofonu. 
Unbo oświadczył, że modelkami były kobieta, 
którą bardzo kochał oraz jego młodsza siostra. Jest 
to dzieło z gatunku miindo (portrety pięknych 
kobiet), ukazujące przedstawiane osoby w sposób 
bardzo wyrafinowany i elegancki. Obie mają na sobie 
tradycyjny strój hanbok z wysokiej klasy jedwabiu 
w bogate wzory i buty w zachodnim stylu, co odreal-
nia nieco przedstawienie, ponieważ mało kto w Korei 
w tym czasie mógł żyć tak swobodnie, słuchając mu-
zyki z gramofonu, nie mówiąc już o noszeniu nowo-
czesnych hanboków i butów. Być może z tego powodu 

ern way by observing and sketching objects directly 
from nature20.

Let us take a moment to consider Master Kim 
Ŭnho, who was a pioneer of modern Korean paint-
ing. His teacher, Shimjŏn An Chungsik (1861–1919) 
had been a court painter commissioned by the royal 
family at the end of the Chosŏn period. Following 
the opening of the ports and the dissolution of the 
court painter system, he pursued his career as an in-
dependent artist and was also responsible for art ed-
ucation from 1911 until his death in 1919. Via the 
“Sŏhwamisurhoe” centre, he trained painters who 
played a key role in the modern art world, among 
them Kim Ŭnho, Lee Sangpŏm (1897–1972), No 
Suhyŏn (1899–1978), and Lee Yongu (1904–1952). 
Yidang learned from An Chungsik the painting styles 
that ranged from flower and bird paintings and blue-
green landscapes, to traditional portraits. After his 
master’s death, Kim Ŭnho travelled to Japan in 1925 
and learned the expressive technique of realistic por-

20   Unbo revealed that preparing the works exhibited at the 
Chosŏn Art Exhibition took at least three to four months, and during 
this process he created sketches from nature. Kim Kich’ang, Naŭi sa-
ranggwa yesul [My Love and Art], Sŏul: Chongusa, 1977, pp. 128–133.

3.	Kim Kich’ang, Chŏngch’ŏng [Spokojne słuchanie], 1934, kolor 
na papierze, 193×130cm, kolekcja Kungnip’yŏndaemisulgwan 
[Narodowe Muzeum Sztuki Współczesnej]

3.	Kim Kich’ang, Chŏngch’ŏng [Quiet Listening], 1934, colour 
on paper, 193×130 cm, Kungnip’yŏndaemisulgwan collection 
[National Museum of Contemporary Art]

4.	Kim Kich’ang, Jesień, 1935, kolor na jedwabiu, 170,5×109 cm,  
kolekcja Kungnip’yŏndaemisulgwan [Narodowe Muzeum Sztuki 
Współczesnej]

4.	Kim Kich’ang, Autumn, 1935, colour on silk, 170.5×109 cm, 
Kungnip’yŏndaemisulgwan collection [National Museum of 
Contemporary Art]

93



praca ta nie była ówcześnie wysoko oceniana. Jest to 
wybitne dzieło o wyróżniającej się technice, mimo to 
krytykowane za brak siły wyrazu21.

Unbo, być może świadomy tej oceny, w kolejnym 
roku na Wystawie Sztuki Chosŏn wystawił dzieło 
o zupełnie innym nastroju, przedstawiające postacie 
– obraz Jesień [il. 4]. Obraz przedstawia dziewczynę 
niosącą z niemowlę, a także chłopca, idących ścież-
ką przez pole sorgo w czasie zbiorów. W przeciwień-
stwie do miejskiego nastroju Jeongcheong, ta pra-
ca przedstawia scenę wiejską. Postaci mają opaloną 
słońcem zdrową skórę, ale mimo że czyste, niebieskie 
niebo i dojrzałe sorgo dają poczucie obfitości, w rze-
czywistości scena ta przedstawia nieucywilizowany 
krajobraz wiejski. Dziewczyna niosąca dziecko ma 
na sobie białe jeogori z bawełnianej tkaniny, tkanej 
w domu, niebieską spódnicę hanbok oraz buty ze sło-
my, a chłopiec trzymający sierp jest ubrany w biały 
hanbok z tkanej domowym sposobem bawełny i idzie 
boso. Dziewczyna wydaje się mieć około piętnastu 
lat, mogłaby uczęszczać do szkoły, jednak musi za-
miast matki nosić posiłki i opiekować się dzieckiem. 
Dzieło to, kontrastując nastrojem z miejskim charak-
terem Chŏngch’ŏng, interpretowane jest jako pewnego 
rodzaju wyraz „kolorytu lokalnego” Korei22.

W 1937 roku, siedem lat po rozpoczęciu kariery 
malarza, Unbo otrzymał na Wystawie Sztuki Chosŏn 
nagrodę Ch’angdŏkkungsang za obraz Godam (古談)  
[Legenda]. Jest to scena, w której babcia opowiada hi-
storię czworgu wnuczętom, a na pierwszym planie ko-
bieta, zapewne matka dzieci, pieczołowicie szyje przy 
świetle lampy. Była to w tamtym czasie powszechna 
do zaobserwowania scena, odbywająca się po kolacji 
i przed pójściem spać, którą można by uznać za rodzaj 
malarstwa rodzajowego. Gazety z tego czasu oceniały 
Unbo jako osobę, która przezwyciężyła swoją niepełno-
sprawność, malarz natomiast wspominał: „to był naj-
lepszy rok mojego życia i jednocześnie rok, w którym 
zbudowałem swoją pozycję w środowisku malarskim”23. 
Zatem będąc dwudziestokilkulatkiem miał już ugrun-
towaną pozycję w świecie sztuki. 

Jednym z dzieł eksponowanych na Wystawie Sztuki 
Chosŏn, które się zachowało, jest Spotkanie [il. 5] 
z 1943 roku. W scenie tej pięć kobiet w hanbokach 
siedzi na podłodze, zwracając się ku lewej stronie ob-

21   Song Pyŏngton, Mijŏn’gwallam [Wizyta na wystawie sztu-
ki], „Chosŏnilbo” (1934.6.8.).

22   Szczegółowe rozważania na temat lokalnego kolorytu 
można znaleźć w: Sim Yŏngok, Chosŏnmisulchŏllamhoe chakp’umŭi 
chosŏnhyangt’osaeng pip’yŏng yŏn’gu [Krytyczne studium kolorytu lokal-
nego Chosŏn w dziełach Wystawy Sztuki Chosŏn], „Tongyangyesul” 
48 (Han’guktongyangyesurhak’oe, 2020.8), s. 25–54.

23   Artykuły z gazet z tego czasu, które pisały o Unbo lub o tre-
ściach dla niego ważnych, zostały szczegółowo przedstawione w: 
Kim Kich’ang, Naŭi saranggwa yesul [Moja miłość i sztuka] (Sŏul: 
Chŏngusa, 1977), s. 135 –136.

traits from Yuki Somei (結城素明, 1875–1957), 
professor in the Department of Japanese Painting at 
Tonggyŏngmisurhakkyo [Tokyo School of Fine Arts]. 
What he learned from An Chungsik was a refined style 
of portraiture that conformed to conservative Korean 
norms, while from Yuki Somei he adopted methods of 
accurately capturing the anatomical structure of a real 
person and colouring with fine lines. This style of 
portraiture was passed on through the Nakch’ŏnghŏn 
studio to modernist painters, such as Kim Kich’ang and 
Wŏlchŏn Chang Usŏng (1912–2005), among others. 
In short, Yidang played a key role in the transforma-
tion of tradition into modernity, and in the 1930s por-
traits were more important than landscapes among the 
works awarded at the Chosŏn Art Exhibition, making 
him an artist who had a significant influence on the 
development of modern Eastern painting.

In Korean tradition, portrait painting did not 
develop as much as landscape painting. Apart from 
human figures present in genre paintings popular 
from the 18th century onwards, almost all portraits 
are stiff, frontal shots. Because ancestor worship was 
so important in the Confucian society of Chosŏn, 
it was necessary to hang portraits of ancestors on al-
tars, where rituals were performed in their memory. 
Portrait production flourished, but the venerated an-
cestors were high-ranking male officials, so portraits 
of lower-class people or women were almost non-
existent. It was in the modern era that portraits fea-
turing women as the main characters emerged, and 
Kim Ŭnho played a pioneering role in their painting.

Most works from the Modern period were de-
stroyed during the Korean War. Unbo’s works are no 
exception. Among those preserved from the first pe-
riod is Chŏngch’ŏng (靜聽) [Quiet Listening] [fig. 3], 
exhibited in 1934 at the Chosŏn Art Exhibition. This 
painting is a portrait of a young woman and a girl 
sitting side by side on a sofa in a room, listening to 
music from a gramophone. Unbo once stated that 
the work was painted using a woman he deeply loved 
and his younger sister as models. It belongs to the 
category of miindo (paintings of beautiful women), 
in which the figures are depicted with exceptionally 
graceful and elegant bearing. Both are wearing the 
traditional hanbok of high-quality silk with rich pat-
terns as well as Western-style shoes, which reduces 
the sense of realism, as few people in Korea at the 
time could live so freely while listening to music from 
a gramophone, let alone wear such modern hanbok 
and shoes. Perhaps for this reason, the work was not 
highly regarded at the time. It is an outstanding work 
of exquisite detail and distinguished technique, yet 
it was criticised for its lack of expressive power21.

21   Song Pyŏngton, Mijŏn’gwallam [A Visit to the Art Exhibition], 
“Chosŏnilbo” (1934.6.8.).

94



razu. Niemowlę karmione piersią przez matkę również 
odwraca głowę, patrząc w tamtym kierunku. Jednakże 
to, co przyciąga ich uwagę, nie znajduje się wewnątrz 
kadru. Zaciekawione postaci na przedstawieniu budzą 
jednocześnie ciekawość widza. Siedzące w ten sposób 
osoby zostały ukazane z lekko podwyższonej perspekty-
wy i właściwie bez tła, toteż można się przyglądać każdej 
z nich po kolei. Wśród rysunków pozostawionych przez 
Unbo znajdują się szkice wykonane ołówkiem przed-
stawiające siedzące kobiety w hanbokach, dlatego uważa 
się, że artysta namalował obraz po naszkicowaniu praw-
dziwych osób z przodu, z boku i z tyłu.

Kim Kich’ang zadebiutował jako malarz w 1931 
roku, kiedy został przyjęty na Wystawę Sztuki Chosŏn 
i przez około 15 lat, aż do wyzwolenia Korei w 1945 
roku, tworzył głównie portrety. Styl malarski Unbo, 
łączący subtelne zaznaczanie konturów postaci i fałd 
ubrań cienkimi, delikatnymi liniami, z jasnym i czy-
stym kładzeniem koloru osiąganym dzięki intensyw-
nemu użyciu białego pigmentu, był identyczny z ma-
larstwem figuralnym jego mistrza Kim Ŭnho i kolegi 
Wŏlchŏn Chang Usŏnga i uznawany za najbardziej 
ceniony styl na oficjalnych wystawach. Poza takimi 
realistycznymi kolorowymi portretami Unbo tworzył 
także liczne obrazy rodzajowe, pojedyncze lub w for-
mie składanych parawanów, które cieszyły się dużą po-

Perhaps in response to such evaluations, Unbo 
submitted to the Chosun Art Exhibition the fol-
lowing year a figure painting of an entirely different 
atmosphere, Autumn [fig. 4]. The work depicts a 
girl carrying a child on her back and a boy walking 
along a sorghum field path during the harvest sea-
son. In contrast to the urban mood of Jeongcheong, 
this painting presents a rural scene. The figures have 
sunburnt, healthy skin, and while the clear blue 
sky and ripened sorghum convey a sense of abun-
dance, in reality the scene represents an uncivilized 
countryside landscape. The girl carrying the child 
wears a white jeogori of homespun cotton, a blue 
hanbok skirt, and straw shoes, while the boy hold-
ing a sickle is dressed in a white homespun cotton 
hanbok and walks barefoot”. The girl appears to 
be about fifteen years old and could be attending 
school, but she must carry meals and care for the 
child in place of her mother. This work, contrasting 
in mood with the urban character of Chŏngch’ŏng, has 
been interpreted as a kind of expression of Korea’s 
“local colour”22.

In 1937, seven years after starting his career as 
a painter, Unbo received the Ch’angdŏkkungsang 
Award at the Chosŏn Art Exhibition for his paint-
ing Godam (古談) [A Legend]. This is a scene in 
which a grandmother is telling a story to her four 
grandchildren, while in the foreground a woman, 
presumably the children’s mother, is carefully sewing 
by lamplight. This was a common scene at the time, 
occurring after dinner and before bed, and could be 
considered a form of genre painting. Newspapers of 
the time praised Unbo as someone who had over-
come his disability, and the painter recalled: “It was 
the best year of my life and, at the same time, the 
year I built my position in the art world”23. Thus, 
by the time he was in his twenties, he had already 
achieved a well-established position in the art world.

22  For a detailed discussion of local colour, see Sim Yŏngok, 
Chosŏnmisulchŏllamhoe chakp’umŭi chosŏnhyangt’osaeng pip’yŏng yŏn’gu 
[A Critical Study of the Local Colour of Chosŏn in the works of the Chosŏn 
Art Exhibition], “Tongyangyesul” 48 (Han’guktongyangyesurhak’oe, 
2020.8), pp. 25–54.

23   Newspaper articles from that time that wrote about Unbo or 
the content important to him are presented in detail in: Kim Kich’ang, 
Naŭi saranggwa yesul [My love and art] (Sŏul: Chŏngusa, 1977),  
pp. 135–136.

5.	Kim Kich’ang, Spotkanie, 1943, kolor na papierze, 182×162 cm,  
kolekcja Kungnip’yŏndaemisulgwan [Narodowe Muzeum 
Sztuki Współczesnej]

5.	Kim Kich’ang, A Meeting, 1943, colour on paper, 182×162 cm,  
Kungnip’yŏndaemisulgwan collection [National Museum of 
Contemporary Art]

95



pularnością wśród zwykłych ludzi. Na obrazach tych 
malował zwierzęta, jak na przykład: krowy, kury, kró-
liki, a także kwiaty o pozytywnej i pomyślnej symbo-
lice – róże, piwonie, magnolie i granaty, oraz przedsta-
wienia kwiatów i ptaków łączące różnorodne gatunki. 

2.	Drugi okres (1946–1975): czas modernizacji ma-
larstwa wschodniego

Wyzwolenie Korei spod japońskiej okupacji 15 sierp-
nia 1945 roku stało się ważnym punktem zwrotnym 
w koreańskiej historii. Wpływ tego wydarzenia nie ogra-
niczał się do historii politycznej czy społecznej, ale od-
cisnął się też na całej kulturze i sztuce. Działalność 
projapońska artystów była ostro krytykowana. Unbo 
dwa razy otrzymał najwyższą nagrodę na organizowanej 
przez rząd japoński Wystawie Sztuki Chosŏn i dzia-
łał jako rekomendowany artysta. Zgodnie z oczeki-
waniami tworzył także obrazy wspierające japońskie 
działania wojenne. Po wyzwoleniu Korei zmienił swój 
pseudonim artystyczny, by upamiętnić to wydarzenie. 
Poszukując nowego stylu malarskiego24, który byłby 
całkowicie inny od rozwijanego przez ostatnich pięt-
naście lat stylu realistycznego, poważnie zastanawiał się, 
jak malować obrazy odpowiadające nowym czasom.

Część krytyków uznawała stosowany przez Kim 
Ŭnho i jego uczniów styl rządowy za „styl japoński” 
i żądała jego zaniechania oraz odnalezienia koreań-
skich korzeni sztuki25. Niektórzy artyści uważali styl 
rządowy za staromodny i starali się go zmodernizować 
poprzez adaptację zachodniej sztuki modernistycznej. 
W takich okolicznościach Unbo eksplorował różno-
rodne style nowoczesnego malarstwa zachodniego. 
Także inni doświadczeni artyści, jak na przykład jego 
żona Uhyang Pak Raehyŏn, Koam Lee Ŭngno (1904–
1989) i Ch’ŏnggang Kim Yŏngki (1911–2003), po-
dejmowali się modernizacji malarstwa wschodniego 
poprzez abstrakcję lub ekspresjonizm26.

Największym wyzwaniem, z którym Unbo mie-
rzył się po wyzwoleniu, było „wyeliminowanie japoń-
skich wpływów”. W tym celu najpierw intensywnie 
studiował malarstwo rodzajowe Sin Yunpoka z póź-
nego Chosŏn. Był on nie tylko wybitnym malarzem 
doskonale posługującym się pędzlem, ale także różno-
rodnie przedstawiał mimikę i pozy postaci oraz miał 

24   Kim Kich’ang, Haebanggwa tongyanghwaŭi chillo [Wyz-
wolenie i droga malarstwa wschodniego], „Chohyŏngyesul” 1 Ho 
(1946.3.30.), s. 7–8; przedruk w: Unbo Kim Kich’ang chŏnjaktorok V, 
s. 159. Poszukiwanie nowego stylu było nie tylko sprawą osobistą, 
ale także potrzebą czasów.

25   Kim Yongchun, Minjongmunhwa munje [Kwestia kultury 
narodowej], „Shinch’ŏnji” (1947.1), s. 128–136; Kim Yongchun, 
Tongyanghwa, minjokchŏng saekch’ae t’aedong [Malarstwo wschodnie, 
narodziny barw narodowych], „Tongailbo” (1949.12.1.).

26   Szczegółowe informacji na ten temat w: Kim Kyŏngyŏn, 
1950nyŏndae han’gung sumuk’waŭi ch’usang jŏng kyŏnghyang 
[Tendencje abstrakcyjne koreańskiego malarstwa tuszem w latach 50. 
XX wieku], praca magisterska, Hongiktaehakkyo Taehagwŏn, 1993.

One of the surviving works exhibited at the 
Chosŏn Art Exhibition is A Meeting [fig. 5] of 1943. 
In this scene, five women in hanbok are sitting on the 
floor, facing the left side of the painting. A baby being 
breastfed by its mother also turns its head to look in 
that direction. However, what attracts their attention 
is not within the picture’s frame. The curious figures 
in the depiction simultaneously arouse the viewer’s cu-
riosity. The individuals seated in this way are shown 
from a slightly elevated perspective and with virtually 
no background, allowing the viewer to examine each 
one in turn. Among the drawings left by Unbo are 
pencil sketches of seated women dressed in hanbok, 
so it is believed that the artist made the painting after 
sketching real people from the front, side and back.

Kim Kich’ang made his debut as a painter in 
1931 when he was accepted into the Chosŏn Art 
Exhibition, and for about 15 years, until Korea’s lib-
eration in 1945, he created mainly portraits. Unbo’s 
painting style – characterized by the graceful render-
ing of contours and folds in fine, delicate lines and 
by the bright, clean coloring achieved through the 
heavy use of white pigment – was identical to the 
figure paintings of his master Kim Ŭnho and his col-
league Wŏlchŏn Chang Usŏnga, and was recognized 
at the time as the most highly esteemed style in the 
official exhibitions. Besides such realistic colour por-
traits, Unbo also created numerous genre paintings, 
either single images or folding screens, which were 
very popular with ordinary people. In these paintings, 
he depicted animals such as cows, chickens and rab-
bits, as well as flowers with positive and auspicious 
symbolism – roses, peonies, magnolias and pomegran-
ates – along with flowers and birds of various species.

2.	The second period (1946–1975): the time of mod-
ernisation of Eastern painting

The liberation of Korea from Japanese occupa-
tion on 15th August 1945 marked a significant turn-
ing point in Korean history. This event’s impact was 
not limited to political and social history but also 
influenced the entire culture and art. Pro-Japanese 
artists’ activities were sharply criticised. Unbo had 
twice received the highest award at the Chosŏn Art 
Exhibition organised by the Japanese government 
and was a recommended artist. As expected, he had 
also created paintings supporting the Japanese war 
effort. After Korea’s liberation, he changed his artis-
tic name to commemorate this event. Seeking a new 
painting style,24 one that would be entirely differ-

24   Kim Kich’ang, Haebanggwa tongyanghwaŭi chillo [Libe-
ration and the Way of Eastern Painting], “Chohyŏngyesul” 1 Ho 
(1946.3.30), pp. 7–8; reprinted in: Unbo Kim Kich’ang chŏnjaktorok 
V, p. 159. The search for a new style was not only a personal mat-
ter, but also a need of the times.

96



świetne wyczucie w aranżacji tła uzupełniającego scenę. 
Unbo, kopiując jego dzieła, analizował ich kompozy-
cję, kolorystykę i oczywiście pracę pędzla27. Efektem 
tych studiów jest namalowana w latach 1952–1953 
seria Życie Jezusa, która zostanie szczegółowo przed-
stawiona w kolejnym rozdziale. 

W czasie, kiedy Unbo kończył serię Życie Jezusa, 
uważnie studiował style nowoczesne. Wiadomo, że 
w latach 50. XX wieku koreańscy malarze byli bardzo 
zainteresowani kubizmem Picassa, ponieważ można 
zaobserwować stosowanie przez nich kubistycznego 
upraszczania obiektów do geometrycznych kształtów 
i traktowanie wnętrz jak płaskich płaszczyzn koloru. 
Z perspektywy zachodniej historii sztuki kubizm był 
już wtedy stylem przestarzałym, lecz w koreańskim 
kręgu artystycznym uznawano go za „ważny kierunek, 
dzięki któremu narodziło się nowoczesne malarstwo” 
oraz „fundament ducha nowoczesnego malarstwa”. 
Nie tylko malarze, lecz także rzeźbiarze uważali styl 
kubistyczny za nowoczesny język formatywny. 

 Spośród dzieł, które Unbo wykonał między ro-
kiem 1953 a 1957, jako obrazy kubistyczne można 
wskazać Stragan, Biuro nieruchomości, Mielenie jęcz-
mienia i Hŭngnakto [Obraz zabawy i radości]. Jak sam 
wspominał: „na podstawie szkiców okolicy, w której 
mieszkałem, stworzyłem dzieła półabstrakcyjne i kubi-
styczne”28. Uproszczone i spłaszczone codzienne obiek-
ty są obwiedzione grubym konturem i wypełnione 
płaskimi plamami w odcieniach brązu, można zatem 
nazwać te dzieła kubistycznymi. 

Sklepik na rogu [il. 6] przedstawia mały, skrom-
ny stragan, w którym starsza pani wystawia i sprze-
daje na małym, zbitym z desek straganie różne prze-
kąski, takie jak słodycze, ciastka i suszone kalmary. 
Stoi przed nim ziewczynka z dzieckiem na plecach. 
Dziewczynka najwyraźniej chciałaby zjeść te słody-
cze, lecz niestety nie ma pieniędzy, by je kupić, więc 
stojąc tam tylko bawi się swoimi włosami. Starsza 
pani, która prawdopodobnie jest właścicielką stoiska, 
siedzi spokojnie bez zamiaru namawiania do kup-
na towarów, ponieważ wydaje się, że dobrze zna sy-
tuację dziewczyny. Unbo starał się pokazać sklepik, 
który wtedy codziennie mijał, za pomocą medium, 
jakim jest malarstwo wschodnie, w nowoczesny spo-
sób. Osiągnął to kreśląc linie tak, by podzielić prze-
strzeń obrazu na płaszczyzny, tworząc dzieło w stylu 
będącym syntezą malarstwa figuralnego i abstrakcji.

Po powrocie z ewakuacji w czasie wojny koreań-
skiej do Seulu Unbo dalej wykorzystywał styl pół-

27   Obecnie źródła, na podstawie których można wyciągać 
wnioski o tym procesie, m.in. Hyewon Mosa Pungsokdo [Malarstwo 
rodzajowe naśladujące Hyewona] z początku lat 50. XX wieku, są 
zawarte w: Unbo Kim Kich’ang chŏnjaktorok I [Katalog kompletny 
dzieł Unbo Kim Kich’ang I ], t. I, s. 168–180.  

28   Kim Kich’ang, Naŭi saranggwa yesul [Moja miłość i sztu-
ka] (Sŏul: Chŏngusa, 1977), s. 179.

ent from the realist style he had developed over the 
previous fifteen years, he seriously considered how 
to create paintings that would reflect the new era.

Some critics considered the government style used 
by Kim Ŭnho and his students to be “Japanese style” 
and demanded its abandonment and the rediscovery 
of Korean art25. Some artists considered the govern-
ment style old-fashioned and sought to modernise 
it by adopting Western modernist art. In this con-
text, Unbo explored diverse styles of modern Western 
painting. Other experienced artists, such as his wife 
Uhyang Pak Raehyŏn, Koam Lee Ŭngno (1904–
1989), and Ch’ŏnggang Kim Yŏngki (1911–2003), 
also attempted to modernise Eastern painting through 
abstraction or expressionism26.

The greatest challenge Unbo faced after libera-
tion was “eliminating Japanese influences”. To this 
end, he first intensively studied the genre paintings 
of Sin Yunpok from the late Chosŏn period. Sin 
Yunpok was not only an outstanding painter with 
excellent brushwork: he also depicted the figures’ fa-
cial expressions and poses in a variety of ways, and 
had a keen sense of arranging backgrounds to com-
plement the scene. Unbo copied his works, analysing 
their composition, colour scheme, and, of course, the 
brushwork27. The result of these studies is the series 
The Life of Jesus, painted between 1952 and 1953, 
which will be presented in detail in the next section.

While Unbo was completing The Life of Jesus 
series, he was closely studying modern styles. It is 
known that in the 1950s Korean painters were very 
interested in Picasso’s Cubism, as one can observe 
their use of the Cubist simplification of objects into 
geometric shapes and the treatment of interiors as 
flat planes of colour. From the perspective of Western 
art history, Cubism was already a dated style, but in 
Korean art circles, it was considered “an important 
movement that gave birth to modern painting” and 
“the foundation of the spirit of modern painting”. 
Not only painters but also sculptors considered the 
Cubist style a formative modern language.

Among the works that Unbo created between 
1953 and 1957, the following can be distinguished 
as Cubist paintings: A Stall, A Real Estate Office, 

25   Kim Yongchun, Minjongmunhwa munje [The Question 
of National Culture], “Shinch’ŏnji” (1947.1), pp. 128–136; Kim 
Yongchun, Tongyanghwa, minjokchŏng saekch’ae t’aedong [Eastern 
painting, the birth of national colours], “Tongailbo” (1949.12.1.).

26   For detailed information on this topic, cf. Kim Kyŏngyŏn, 
1950nyŏndae han’gung sumuk’waŭi ch’usangjŏng kyŏnghyang [Abstract 
Trends in Korean Ink Painting in the 1950s], Master’s thesis, 
Hongiktaehakkyo Taehagwŏn, 1993.

27   Currently, sources from which conclusions can be drawn 
about this process include Hyewon Mosa Pungsokdo [Genre paint-
ings imitating Hyewon] from the early 1950s are included in: Unbo 
Kim Kich’ang chŏnjaktorok I [The Complete Catalogue of the Works 
of Unbo Kim Kich’ang I ], volume I, pp. 168–180.

97



abstrakcyjny i kubistyczny. Jako przykłady można 
wskazać wcześniej wspominany Kościół, zakonnica 
i gołąb (1957) i Hŭngnakto [Obraz zabawy i radości] 
(1957) [il. 7], który wystawił na szóstej Narodowej 
Wystawie Sztuki Republiki Korei jako rekomendo-
wany twórca. Hŭngnakto [Obraz zabawy i radości] 
należy do gatunku przedstawień rodzajowych uka-
zujących scenę tradycyjnego zwyczaju nongak nori. 
Jest to dość złożona kompozycja, w której splątane 
ze sobą postacie radośnie tańczą i grają na tradycyj-
nych instrumentach, takich jak changgo, puk, ching. 
Widać, że został przejęty kubistyczny język obrazo-
wania, ponieważ ciała postaci zostały przedstawione 
geometrycznie, bez poczucia objętości, a podzielone 
mocnymi liniami partie ciał są płasko pomalowane 
odcieniami brązu. Postaci są ubrane w proste stroje, 
hanbok i słomiane buty, a ich ruchy są przesadzone, 
jakby były bardzo podekscytowane. Zainteresowanie 
Unbo tradycjami i ciałem w ruchu było widocz-
ne już w P’ansangdomu [Skakanie na desce] z 1931 
roku i utrzymało się także w drugiej połowie lat 50. 
XX wieku. 

Grinding Barley and Hŭngnakto [An Image of Fun 
and Joy]. As he himself recalled, “based on sketches 
of the neighbourhood where I lived, I created semi-
abstract and Cubist works”28. Simplified and flattened 
everyday objects are outlined with thick contour and 
filled with flat spots in shades of brown; therefore, 
these works could be called cubist.

Corner Shop [fig. 6] depicts a humble little stall 
made of wooden planks, where an elderly woman 
displays and sells snacks such as candies, cookies, 
and dried squid. A young girl carrying a baby on 
her back is seen lingering in front of the shop. The 
girl clearly longs for sweets, yet, having no money to 
buy them, she only fidgets with her hair as she stands 
there. The old woman, presumably the shopkeeper, 
seems to be well aware of the girl’s situation and sits 
quietly without any intention of making a sale. Unbo 
sought to depict the wooden roadside corner shop, 
which he passed by every day, as an Eastern paint-
ing imbued with a distinctly modern sensibility. To 

28   Kim Kich’ang, Naŭi saranggwa yesul [My Love and Art] 
(Sŏul: Chŏngusa, 1977), p. 179.

6.	Kim Kich’ang, Stragan, 1953–1955, tusz i kolor na papierze, 55,3×70 cm, kolekcja prywatna

6.	Kim Kich’ang, A Stall, 1953–1955, ink and colour on paper, 55.3×70 cm, private collection

98



Równocześnie ze stylem półabstrakcyjno-kubi-
stycznym Unbo stosował także styl ekspresjonistyczny 
ze zmierzwionymi i szybkimi pociągnięciami pędzla. 
Tych dynamicznych ruchów używał w szczególności 
w obrazach biegnących koni, by ukazać ich siłę 
i dzikość. Przykładem takiego obrazu jest Kunmado 
[Obraz stada koni] [il. 8] z 1955 roku o pięciu metrach 
szerokości, który z lekko podwyższonej perspektywy 
przedstawia grupę koni gwałtownie się poruszających. 
Nie kierują się one w jedną stronę, ale w różne, dlate-
go emitowana przez nie energia zdaje się wydobywać 
poza płótno. Silna energia wyczuwana w tym dziele 
wynika nie tylko z pozy czy ruchu zwierząt, lecz tak-
że z dynamicznych i szorstkich linii. Unbo tak pisał 
o malowaniu koni: „Fascynuje mnie ich wygląd, kiedy 
energicznie biegną – i dlatego widząc je, nie mogę po-
wstrzymać ekspresji pędzla i tuszu – to, że mają skry-
waną głęboko wewnątrz siłę, mają odwagę i cierpli-
wość, gdy zderzają się z przeciwnościami, nawet jeśli są 
one związane z życiem. […] Widok konia w pełnym 
biegu to esencja witalności w ruchu. To dlatego wciąż 
maluję konie i nigdy nie porzucam tego tematu.”29.

W drugiej połowie lat 60. Unbo tworzył też dzieła 
abstrakcyjno-ekspresjonistyczne, w których zamiast 
linii stosował rozbryzgi tuszu. Styl ten bardzo kon-
trastuje z precyzyjną i elegancką techniką stosowaną 
w realistycznych dziełach pierwszego okresu, drama-
tycznie obrazując emocje. Na przykład Ptak, który 
zjadł słońce [il. 9] z 1968 roku jest dziełem bez kon-
turów, w którym wykorzystane zostały techniki oparte 
na przypadku, jak rozsmarowywanie, dripping oraz 
rozbryzgi koloru i tuszu. Na pytanie, czy te odważne 
i swobodne sposoby ekspresji pasowały do jego cha-
rakteru, Unbo odpowiadał: „Cenię to dzieło jak moje 
alter-ego. Chociaż jest ono niewielkie, jest wyrazem 
pragnienia wzbicia się w kosmos i jego pożarcia, a jed-
nocześnie wyraża chęć wzlecenia w kosmos wszystkich 
ludzi, i dlatego najbardziej sobie cenię to dzieło”30.

Unbo w drugiej połowie lat 60. tworzył także dzieła 
całkowicie abstrakcyjne. Inaczej niż we wcześniej oma-
wianych pracach, w których stosował techniki takie jak 
rozsmarowywanie i dripping, podkreślające rolę przy-
padku, tu precyzyjnie komponował obraz i łącząc różne 
techniki, namalował m.in. T’aego imiji [Obraz pradaw-
nych czasów], Ch’ŏngja imiji [Wizja celadonu], Yusanŭi 
imiji [Wizja dziedzictwa]. Najpierw dużym pędzlem 
zaznaczał na papierze podstawowy kształt plamą ko-
loru, po zgnieceniu i pomarszczeniu papieru zamaczał 
go w farbie, a następnie drobnym pędzlem poprawiał 
linie zagięć. W przypadkach takich obrazów jak T’aego 

29   Kim Kich’ang, Mal, naega chŭlgyŏ kŭrinŭn kkadak [Konie, 
dlaczego lubię je malować], „Yŏsŏngdonga” (1980.11), s. 214.

30   Kim Kich’ang, Naŭi kŭrim naŭi saenggang – ujuro pisan-
ghago p’ŭn kalmang [Moje obrazy, moje myśli – tęsknota za wzbi-
ciem się w kosmos], „Hyŏndaein” (1976.4), s. 152.

achieve this, he employed line to divide the surface 
into planes, completing the work in a style that syn-
thesizes figuration and abstraction.

After returning to Seoul from evacuation dur-
ing the Korean War, Unbo continued to explore 
the semi-abstract and cubist style. Examples include 
the previously mentioned A Cathedral, a Nun, and 
a Dove (1957) and Hŭngnakto [An Image of Fun and 
Joy] (1957) [fig. 7], which he exhibited at the Sixth 
National Art Exhibition of the Republic of Korea as 
a recommended artist. Hŭngnakto [An Image of Fun 
and Joy] is a genre painting, showing a scene of the 
traditional custom of nongak nori. This is a rather com-
plex composition, in which intertwined figures joyful-
ly dance and play traditional instruments such as the 
changgo, puk and ching. The adoption of the Cubist 
modelling language is evident, as the figures’ bodies 
are depicted geometrically without volume, divided 
by bold lines, and the segmented planes are treated in 
brown tones, revealing the adoption of a Cubist visual 
language. The figures are dressed in simple costumes, 
the hanbok and straw shoes, and their movements are 
exaggerated, as if they were very excited. Unbo’s inter-
est in traditions and the body in motion had been evi-

7.	Kim Kich’ang, Hŭngnakto [Obraz zabawy i  radości], 1957, 
tusz i  kolor na papierze, 221×168  cm, kolekcja Hoammisul-
gwan [Muzeum Sztuki Hoam]

7.	Kim Kich’ang, Hŭngnakto [An Image of Fun and Joy], 1957, 
ink and colour on paper, 221×168 cm, Hoammisulgwan Col-
lection [Hoam Art Museum]

99



imiji [Wizja starożytności] [il. 10] z 1965 roku, dzieło 
przywodzi na myśl zwietrzałą fakturę kamienia, jakby 
jego powierzchnia uległa zniszczeniu pod wpływem 
niezliczonych lat działania wiatru i deszczu.

Unbo od wyzwolenia do połowy lat 70. stosował 
różnorodne style malarskie, a używając ich równocze-
śnie, dowodził swoich umiejętności artystycznych. Nie 
odczuwał już ograniczeń w aktywnościach z powodu 
głuchoty i wyruszył jako reprezentujący Koreę twór-
ca na scenę międzynarodową. W latach 1963 i 1967 
brał udział w Biennale Sztuki w Sao Paolo, a także 
miał za granicą wspólną wystawę ze swoją żoną Park 
Raehyŏn, z którą wielokrotnie podróżował po świecie. 
Studiując nowoczesne zachodnie malarstwo, stanął na 
czele modernizacji malarstwa wschodniego i odegrał 
rolę lidera wśród koreańskich malarzy. 

3.	Trzeci okres (1976–2001): reinterpretacja  
tradycji 

Trzeci etap twórczości rozpoczął się w roku 1976, 
kiedy to Unbo był już po sześćdziesiątce, a zakończył 
w 2001 roku śmiercią artysty. Należy jednak dodać, że 
malarz przestał tworzyć w maju 1996 roku, kiedy stan 
jego zdrowia się pogorszył. Mówimy więc o dziełach 
powstałych w ostatnim dwudziestoleciu aktywnej pracy 
malarskiej. W tym czasie Unbo wszedł w wiek senioral-
ny, wtedy też doświadczył wielkiego osobistego bólu. 
Jego żona Park Raehyŏn, która była jego kompanem 
w tworzeniu, zmarła na raka wątroby. Nagła śmierć żony, 
na której polegał od ślubu, była dla niego wielkim cio-
sem i przyniosła także realne zmiany w jego działalności 
twórczej. Wstrzymana została organizowana przez długi 

dent already in P’ansangdomu [Jumping on a Board] of 
1931 and continued into the second half of the 1950s.

Alongside his semi-abstract-Cubist style, Unbo 
also employed an expressionist style with ruffled and 
rapid brushstrokes. He particularly used these dy-
namic movements in paintings of running horses 
to convey their strength and ferocity. An example 
of such a painting is Kunmado [An Image of a Herd 
of Horses] [fig. 8] of 1955, five metres wide, and de-
picting from a slightly elevated perspective a group 
of horses moving violently. The horses are moving in 
various directions rather than in a single one, so the 
energy they exude seems to burst beyond the canvas. 
The strong energy felt in this work comes not only 
from the horses’ postures and movements, but also 
from the bold and rough brushstrokes. Unbo wrote 
about painting horses: “I am fascinated by their ap-
pearance when they run energetically, and that’s why, 
when I see them, I can’t stop my brush-and-ink ex-
pression, by the fact that they have strength hidden 
deep within, they have courage and patience when 
they face adversity, even if it’s related to life. […] 
The sight of a horse running with vigor evokes the 
moving vitality of life. That is why I never cease to 
paint horses, over and over again”29.

In the second half of the 1960s, Unbo also cre-
ated abstract-expressionist works, using ink splat-
ters instead of lines. This style contrasts sharply with 
the precise and elegant technique used in the realis-
tic works of his first period, dramatically depicting 

29   Kim Kich’ang, Mal, naega chŭlgyŏ kŭrinŭn kkadak [Horses, 
why I like painting them], “Yŏsŏngdonga” (1980.11), p. 214.

8.	Kim Kich’ang, Kunmado [Obraz stada koni], 1955, tusz i  kolor na papierze, 211×487cm, kolekcja Hoammisulgwan [Muzeum 
Sztuki Hoam]

8.	Kim Kich’ang, Kunmado [An Image of a Herd of Horses], 1955, ink and colour on paper, 211×487cm, Hoammisulgwan Collection 
[Hoam Art Museum]

100



czas małżeńska wystawa i niemożliwe stały się wspólne 
podróże po świecie. Unbo od tego momentu zamiast 
poszukiwać nowego stylu malarskiego czy realizować 
międzynarodowe aktywności, działał w kraju jako za-
służony artysta badający sztukę tradycyjną. 

Jako okres we współczesnej historii Korei, lata 70. 
dwudziestego wieku cechował nacjonalizm. W całym 
społeczeństwie widoczne było silne zainteresowanie 

emotions. For example, The Bird Who Ate the Sun 
[fig. 9] from 1968 is a work without outlines, em-
ploying random techniques such as smearing, drip-
ping, and splashes of colour and ink. When asked 
if these bold and free forms of expression suited his 
personality, Unbo replied: “I value this work as my 
alter-ego. Although it is small, it expresses the de-
sire to soar into space and devour it, and at the same 
time, it expresses the desire to launch all humans 
into space, and that is why I value this work most”30.

Unbo also created entirely abstract works. Unlike 
the previously discussed ones, in which he used tech-
niques such as smearing and dripping, emphasising 
the role of chance, here he precisely composed the 
image and combined various techniques, painting, 
among others, T’aego imiji [A Vision of Antiquity], 
Ch’ŏngja imiji [A Vision of Celadon], Yusanŭi imiji [A 
Vision of Heritage]. First, he would mark the basic 
shape on paper with a spot of colour using a large 
brush. After crumpling and wrinkling the paper, he 
would dip it in paint, and then use a fine brush to 
refine the fold lines. In the case of paintings such as 
T’aego imiji [An Image of Primordial Times] [fig. 10] 
of 1965, the work calls to mind the weathered tex-
ture of stone, as if its surface had been worn down 
by countless years of wind and rain.

From the liberation until the mid-1970s, Unbo em-
ployed a variety of painting styles, and by using them 
simultaneously he demonstrated his artistic abilities. 
No longer limited in his activities by his deafness, he 
embarked on an international stage as a leading figure 
representing Korea. In 1963 and 1967, he participated 
in the São Paulo Art Biennial and held joint exhibitions 
abroad with his wife, Park Raehyŏn, with whom he 
travelled extensively. Studying modern Western paint-
ing, he spearheaded the modernisation of Eastern paint-
ing and played a leading role among Korean painters.

3.	The third period (1976–2001): reinterpretation 
of tradition

The third stage of Unbo’s artistic career began in 
1976, when he was already in his sixties, and ended 
with his death in 2001. It should be noted, however, 
that he had ceased to paint in May 1996, when his 
health deteriorated. We are therefore talking about 
works created during the last two decades of his ac-
tive painting career. At that time, Unbo entered old 
age, and also experienced great personal pain. His 
wife, Park Raehyŏn, who had been his creative com-
panion, died of liver cancer. The sudden death of his 
wife, on whom he had relied since their marriage, was 
a great blow and also brought about real changes in 

30   Kim Kich’ang, Naŭi kŭrim naŭi saenggang – ujuro pisang-
hago p’ŭn kalmang [My images, my thoughts – longing to soar into 
space], “Hyŏndaein” (1976.4), p. 152.

9.	Kim Kich’ang, Ptak, który zjadł słońce, 1968, kolor na papie-
rze, 31,5×39cm, kolekcja prywatna

9.	Kim Kich’ang, The Bird That Ate the Sun, 1968, colour on 
paper, 31.5×39 cm, private collection

10.	Kim Kich’ang, T’aego imiji [Obraz pradawnych czasów], 
1960–1964, kolor na papierze, 136,5×120,4 cm, kolekcja pry-
watna

10.	Kim Kich’ang, T’aego imiji [An Image of Primordial Times], 
1960–1964, colour on paper, 136.5×120.4 cm, private collection

101



tym, co koreańskie, a artyści skupiali się na wprowa-
dzaniu sztuki, która była tego wcieleniem31. W takiej 
atmosferze Unbo poszukiwał stylu zrodzonego ze sztuki 
tradycyjnej, która była głęboko powiązana z emocja-
mi zwykłych ludzi, jak na przykład malarstwo ludowe 
i pejzaże niebiesko-zielone. Malował między innymi na 
ceramice, tworzył dzieła abstrakcyjne, wykorzystując 
fundamentalne dla kaligrafii punkty i linie.

Kiedy wpadł w przygnębienie po śmierci żony 
Uhyang w styczniu 1976 roku, w maju tego samego 
roku, jakby dając sygnał o zmianie kierunku ku no-
wej sztuce, otworzył wystawę indywidualną z dziełami 
w stylu malarstwa ludowego, całkowicie odmiennego 
od wcześniejszego. Zaprezentował pejzaże oraz obra-
zy kwiatów i ptaków, które odchodzą od wcześniej 
ustanowionego standardu pociągnięć pędzla i form, 
a sam nazywał je babosansu [naiwne pejzaże] i  ba-
bohwajo [naiwne obrazy kwiatów i ptaków]. Unbo 
tak mówił o sztuce ludowej:

Malarstwo ludowe jest materialnym wyrazem co-
dziennych emocji swojej epoki, podświadomej ludzkiej 
natury czystego ludu oraz filozofii ich życia. Idąc za 
tym, są to obrazy współrodaków i można nazwać je 
malarstwem zawierającym ducha narodu. Jeśli spojrzeć 
na całość malarstwa ludowego jak na zrodzone w naro-
dzie, tworzone z myślą o nim, i przez tych samych ludzi 
kupowane, to widoczne jest, że zadomowiło się w życiu 
ludu, a  jego twórcy nie wykraczali poza ramy wspól-
nego poczucia estetyki, to jednocześnie wiele dzieł ma 
twórcze i kreatywne cechy zależne od indywidualnych 
różnic. […] przyglądając się bliżej popularnemu na 
co dzień malarstwu ludowemu, zawierającemu w sobie 
ducha narodu, i nie zatrzymując się na zbiorach, chcę 
je analizować i studiować jako jeden z kierunkowska-
zów naszej współczesnej sztuki i odkrywając jego sekret, 
przeistoczyć w nowoczesne malarstwo. Jeśli ktoś by szu-
kał sztuki zawierającej rodzimego i estetycznego ducha 
naszego narodu, bez zawahania zaprezentowałbym ma-
larstwo ludowe, ponieważ jest to świat piękna ludzkiej 
natury wypełnionej dziecięcą niewinnością32.

Przykładowo, Sprzedawca yŏt [il. 11] z 1976 roku 
jest prostą codzienną sceną, w której dzieci zbiegają 
się wokół babci, usłyszawszy sprzedawcę wydającego 
dźwięki nożycami. Temat ten występował także w ma-
larstwie rodzajowym i przedstawiał widok dość po-
wszechnie występujący na ulicy aż do lat 60. XX wie-
ku. Dookoła wydarzenia, tak jakby to była scenografia, 

31   Szczegółowe rozważania na ten temat w: Kim Isun, 1970 
nyŏndae misulgadŭrŭi chŏngch’esŏng ch’atkir t’rhan’gukchŏgin kŏtt’kwa 
t’rtongyangjŏgin kŏtt’ŭi ch’akchong [Poszukiwanie tożsamości artystów 
lat 70. XX wieku: przeplatanie się „koreańskiego” i „wschodniego” ], 
„Misulsayŏn’gu” 39(2020), s. 213–240.

32   Kim Kich’ang, Minhwaŭi pimil [Sekret malarstwa ludowe-
go], „Ilgansŭp’och’ŭ” (1976.8.12.).

his artistic practice. The couple’s long-held exhibi-
tion was suspended, and their international travels 
together became impossible. From that moment on, 
instead of searching for a new painting style or pur-
suing international activities, Unbo worked at home 
as a senior artist exploring traditional art.

In the flow of Korea’s modern history, the 1970s 
was a period marked by the prevalence of nationalism. 
Across society there was strong interest in Koreanness, 
and artists devoted themselves to establishing an art 
that embodied it31. In this atmosphere, Unbo sought 
a style born from traditional art that was deeply con-
nected with the emotions of ordinary people, such as 
folk painting and blue-green landscapes. He painted 
on ceramics, among other things, and created ab-
stract works, utilising the dots and lines fundamen-
tal to calligraphy.

When he became depressed after the death of his 
wife Uhyang in January 1976, in May of that same 
year, as if signalling a shift toward a new art form, he 
opened a solo exhibition of works in a folk painting 
style entirely different from his previous one. He pre-
sented landscapes and paintings of flowers and birds 
that departed from the previously established standard 
of brushstrokes and forms, which he himself called ba-
bosansu [naive landscapes] and babohwajo [naive paint-
ings of flowers and birds]. Unbo said about folk art that:

Folk painting is a material expression of the everyday 
emotions of its era, the subconscious human nature of the 
pure people, and the philosophy of their life. Consequently, 
these are paintings by fellow countrymen and can be called 
the kind of painting that contains the spirit of the nation. 
If we look at all folk painting as born in the nation, cre-
ated with it in mind, and purchased by the same people, 
it is clear that it has become embedded in the life of the 
people, and its creators did not go beyond the framework 
of a common sense of aesthetics. At the same time, many 
works have creative and imaginative features depend-
ent on individual differences. […] taking a closer look 
at the everyday popular folk painting, which contains 
the spirit of the nation, and not stopping at collections, 
my goal is to analyse and study it as one of the direction 
indicators of our contemporary art and, by discovering 
its secret, transform it into modern painting. If someone 
were looking for art containing the native and aesthetic 
spirit of our nation, I would without hesitation present 
folk painting, because it is a world of the beauty of hu-
man nature filled with childlike innocence32.

31   For detailed considerations on this topic, cf. Kim Isun, 
1970 nyŏndae misulgadŭrŭi chŏngch’esŏng ch’atkir t’rhan’gukchŏgin 
kŏtt’ kwa t’rtongyangjŏgin kŏtt’ŭi ch’akchong [Searching for the Identity 
of Artists of the 1970s: The Intertwining of “Korean” and “Eastern”], 
“Misulsayŏn’gu” 39 (2020), pp. 213–240.

32   Kim Kich’ang, Minhwaŭi pimil [The Secret of Folk Painting], 
“Ilgansŭp’och’ŭ” (1976.8.12.).

102



For example, A yŏt seller [fig. 11] from 1976 is 
a simple everyday scene in which children gather 
around their grandmother after hearing a salesman 
making noises with his scissors. This theme also ap-
peared in genre painting and depicted a fairly com-
mon sight on the street until the 1960s. Surrounding 
the scene, as if it were a stage set, are mountains, trees, 
houses, huts, etc., and the perspective is set so that the 
viewer observes the scene as if from behind a wall. The 
figures, as well as the buildings, mountains and trees, 
are depicted freely, without restricting the form. The 
subject is painted lightly, with somewhat awkward 
and loose brushstrokes. Red Birds [fig. 12] of 1977 is 
a scene in which two red birds stand facing each other 
on rocks surrounded by trees. The space and any other 
element of the painting are not depicted realistically. 
The red birds, as well as the blue and green stones in 
the foreground, the trees in the background, and the 
yellow sun, are painted sparingly with soft splashes 
of colour and rough brushstrokes, leaving no sense of 
their physical volume. At the centre of the scene, there 
are two red birds facing each other, their round eyes 
and beaks boldly outlined in black ink, adding ener-
gy to the image. According to the critic Park Raepu, 
these paintings, in their awkward and naive folk style, 
can be viewed as a natural consequence of the artist’s 
maturing brushwork and contemplation of life, con-
nected with his turning sixty33.

33   Pak Raepu, Han’gugŭi myŏnghwa, hyŏndaesŏngeŭi yŏlchŏng 
60nyŏn – Unbo Kim Kich’angŭi pabosansu [Korean Masterpieces, 60 

znajdują się góry, drzewa, domy, chaty itp., a perspek-
tywę ustawiono w ten sposób, że widz przygląda się 
tej scenie jakby zza muru. Postaci, a także budynki, 
góry czy drzewa, zostały swobodnie przedstawione, 
bez ograniczania formy. Temat namalowano lekko, 
jakby trochę niezręcznymi i swobodnymi pociągnię-
ciami pędzla. Czerwone ptaki [il. 12] z 1977 roku są 
sceną, w której dwa czerwone ptaki stoją naprzeciw 
siebie na skałach otoczonych drzewami. Przestrzeń 
ani żaden element obrazu nie są realistycznie ukazane. 
Czerwone ptaki, a także zaznaczone kolorem niebie-
skim i zielonym kamienie na pierwszym planie, drze-
wa w tle i żółte słońce namalowano raczej oszczędnie 
miękkim plamami koloru i szkicowymi liniami, nie 
czuć ich fizycznej objętości. W centrum sceny znajdują 
się zwrócone ku sobie dwa czerwone ptaki, których 
okrągłe oczy i dzioby odważnie zaznaczono czarnym 
tuszem, dodając obrazowi energii. Według oceny kry-
tyka Park Raepu obrazy w niezręcznym i naiwnym 
stylu malarstwa ludowego można postrzegać jako na-
turalną konsekwencję osiągnięcia dojrzałości techniki 
pędzla i kontemplacji życia związanej z ukończeniem 
przez artystę sześćdziesiątego roku życia33. 

Zamiłowanie Unbo do malarstwa ludowego utrzy- 
mało się aż do jego śmierci i między innymi Shipchang-
saeng [Dziesięć symboli długowieczności] i Munjado 

33   Pak Raepu, Han’gugŭi myŏnghwa, hyŏndaesŏngeŭi yŏlchŏng 
60nyŏn – Unbo Kim Kich’angŭi pabosansu [Koreańskie arcydzieła, 
60 lat pasji ku nowoczesności – naiwne krajobrazy Unbo Kim Kich’anga], 
„Han’gugilbo” (1992.5.20.).

11.	Kim Kich’ang, Sprzedawca yŏt,  1976, kolor na papierze, 
55,5×50,5 cm, kolekcja Arariohwarang [Galeria Arario]

11.	Kim Kich’ang, A  yŏt seller, 1976, colour on paper, 
55.5×50.5 cm, Arariohwarang Collection [Arario Gallery]

12.	Kim Kich’ang, Czerwone ptaki (babohwajo) [Naiwne kwia-
ty i ptaki], 1977, kolor na papierze, 61,5×69 cm, kolekcja Ho-
ammisulgwan [Muzeum Sztuki Hoam]

12.	Kim Kich’ang, Red birds (babohwajo) [Naive flowers and 
birds], 1977, colour on paper, 61.5×69 cm, Hoammisulgwan 
collection [Hoam Art Museum]

103



14.	Kim Kich’ang, Munjado [Malarstwo ideograficzne], lata 80., 
tusz i kolor na papierze, 115×124 cm, kolekcja prywatna

14.	Kim Kich’ang, Munjado [Ideographic Paintings], 1980s, ink 
and colour on paper, 115×124 cm, private collection

13.	Kim Kich’ang, Shipchangsaeng [Dziesięć symboli długiego ży-
cia], 1984, kolor na jedwabiu, 104,5×85 cm, nieznana kolekcja

13.	Kim Kich’ang, Shipchangsaeng [Ten Symbols of Long Life], 
1984, colour on silk, 104.5×85 cm, unknown collection

[Malarstwo ideograficzne] z lat 80. powstały jako róż-
norodne rozwinięcia gatunku. Shipchangsaeng [Dziesięć 
symboli długowieczności] [il. 13] z 1984 roku w nowy 
sposób przedstawia jeden z tematów sztuki tradycyj-
nej. Pod względem formalnym jest w stylu malarstwa 
ludowego, który koresponduje z babosansu [naiwny 
pejzaż], a w kwestii tematu ukazuje symbole długo-
wieczności, takie jak: jeleń, żuraw, żółw oraz słoń-
ce, księżyc, chmury, sosna i grzyb długowieczności. 
W odważnie uproszczonym krajobrazie nad górami 
i wodospadem unoszą się słońce i księżyc, przy czym 
słońce jest pokazane jako kilka pierścieni, a chmury 
błyszczą pięcioma tradycyjnymi kolorami. W tej nie-
zwykłej scenerii żyją żurawie i jelenie, a sosna, grzyb 
i żółw istnieją w formie napisu. 

Z drugiej strony Unbo w latach 80. tworzył różne 
munjado [obrazy ideograficzne]. Uznaje się, że inspiracją 
były tradycyjne ludowe munjado, w których na żółtym 
lub czerwonym papierze, lub też na zwykłym białym, 
a nawet na powierzchni naczyń ceramicznych, przed-
stawiano znaki, nawiązując do stylu kaligraficznego. 
Munjado [Malarstwo ideograficzne] [il. 14] przywodzi 
na myśl znaki chińskie, ale, co ważne, nie są to znaki, 
które można odszyfrować. Jest to odmienne od ludo-
wych obrazów, w których pomimo silnej dekoracyjno-
ści, dbano o czytelność znaków, by przekazać synowskie 
oddanie, cnoty oraz pomyślne znaczenia. Unbo był bar-

Unbo’s passion for folk painting continued until 
his death, and among other things, the Shipchangsaeng 
[Ten symbols of Longevity] and Munjado [Ideographic 
Paintings] from the 1980s were created as various ex-
tensions of the genre. His Shipchangsaeng [Ten Symbols 
of Longevity] [fig. 13] of 1984 presents one of the 
themes of traditional art in a new way. Formally, it 
is in the style of folk painting, which corresponds to 
the style of babosan [naive landscape], and in terms 
of subject matter, it shows symbols of longevity, such 
as: a deer, a crane, a turtle and the sun, the moon, 
clouds, a pine tree and a longevity mushroom. In 
a boldly simplified landscape, the sun and the moon 
hover above mountains and a waterfall, with the sun 
shown as several rings, and the clouds shimmer with 
the five traditional colours. In this unusual setting, 
there are cranes and deer while a pine tree, a mush-
room and a turtle exist in the form of an inscription.

On the other hand, in the 1980s, Unbo cre-
ated various munjado [ideographic paintings]. It is 
believed to have been inspired by traditional folk 
munjado, in which characters were depicted on yel-
low or red paper, or on plain white paper, or even 
on the surface of ceramic vessels, in a calligraphic 
style. The Munjado [Ideographic Paintings] [fig. 14] is 
reminiscent of Chinese characters, but importantly, 
these ones are not decipherable. This contrasts with 
folk paintings, which, despite their strong decorative-
ness, emphasised legibility to convey filial devotion, 

Years of Passion for Modernity – Naive Landscapes by Unbo Kim 
Kich’ang], “Han’gugilbo” (1992.5.20).

104



dziej zainteresowany samą ich formą niż znaczeniem. 
W latach 90. stworzył także serię wielkoformatowych 
obrazów Punkty i linie [il. 15], w których zamiast pędz-
la zamaczał w tuszu mopa do podłogi i za jednym po-
ciągnięciem (bez oderwania od powierzchni) zaznaczał 
punkty i kreślił linie. Seria ta, która powstała jedynie 
z punktów i linii, będących najbardziej fundamentalny-
mi elementami kaligrafii, wyróżnia się jako arcydzieło, 
które wyraźnie ujawnia mistrzowskie pociągnięcia pędzla 
artysty i jego odważny, swobodny charakter.

Przez cały trzeci okres Unbo kontynuował też styl 
malarski będący rodzajem pejzaży niebiesko-zielonych. 
Od połowy lat 70., kiedy tworzył obrazy w stylu ma-
larstwa ludowego, do połowy lat 90. stale tworzył takie 
krajobrazy i aby wskazać ich źródło, można się cofnąć 
do Ch’ŏngsando [Wyspa Cheongsando] [il. 16] z 1967 
roku. W drugiej połowie lat 60. tworzył dzieła eks-
presjonistyczne techniką lawowania, poczynając od 
Ptaka, który zjadł słońce, i także konceptualne krajo-
brazy, jak np. Ch’ŏngsando [Wyspa Cheongsando]. Nie 
jest to realistyczny widok, lecz idealizowana scena pa-
storalna, w której pasterze jadą na wołach i grając na 
flecie, przechodzą przez rzekę na tle majestatycznych 
niebieskich gór. Ponadto do obrazu został dołączony 
wiersz, zgodnie z tradycją, która zaniknęła w drugiej 
połowie lat 20. wraz z pojawieniem się realistycz-
nych krajobrazów34. W rzeczywistości w koreańskim 

34   Wiersz zapisany znakami o treści: „Nieskończone pola są 
pełne kamieni, a o zachodzie słońca dźwięk fletu w oddali. Kiedy po-
wrócę pełny i będzie się ściemniać, położę się odziany w gojaengi pod 
jasnym księżycem”, ma w sobie sielankowy i poetycki romantyzm.

virtue and auspicious meanings. Unbo was more in-
terested in their form than in their meaning. In the 
1990s, he also created a series of large-scale paint-
ings, Points and Lines [fig. 15], in which, instead of 
a brush, he dipped a floor mop in ink and, in a single 
stroke (without lifting it from the surface), marked 
points and traced lines. This series, composed solely 
of points and lines, the most fundamental elements 
of calligraphy, stands as a masterpiece that clearly 
reveals the artist’s masterful brushwork power and 
his bold, free-spirited character.

Throughout his third period, Unbo also continued 
to paint in a style that was a kind of blue-green land-
scape. From the mid-1970s, when he created paint-
ings in the folk style, until the mid-1990s, he con-
tinued to create such landscapes, and one can trace 
their origins back to Ch’ŏngsando [The Cheongsando 
Island] [fig. 16] of 1967. In the second half of the 
1960s, he created expressionist works using the wash 
technique, starting with The Bird That Ate the Sun, 
as well as conceptual landscapes, such as Cheongsando 
[The Cheongsando Island]. This is not a realistic view, 
but an idealised pastoral scene in which shepherds 
ride oxen and play flutes as they cross a river against 
a backdrop of majestic blue mountains. Furthermore, 
attached to the painting there is a poem, a tradition 
that faded away in the second half of the 1920s with 
the emergence of realistic landscapes34. In fact, realistic 

34   The poem, written in characters and reading: “The end-
less fields are full of stones, and at sunset the sound of a f lute in 
the distance. When I return full and it is getting dark, I will lie 

15.	Kim Kich’ang, Punkty i linie, 1993, tusz i kolor na papierze, 86×344 cm, kolekcja prywatna

15.	Kim Kich’ang, Points and Lines, 1993, ink and colour on paper, 86×344 cm, private collection

105



kręgu artystycznym w latach 70. XX wieku były po-
pularne realistyczne pejzaże35. Mimo to Ch’ŏngsando 
[Wyspa Cheongsando] [il. 17], przedstawiające woła 
i chłopca oraz kobietę piorącą nad strumieniem na tle 
niemal lazurowej góry, która nie ma nic wspólnego 
z rzeczywistością, jest obrazem służącym poszukiwa-
niom raju, ponieważ w tym czasie z powodu urbani-
zacji koreańska codzienność stała się bardzo trudna. 
Kompozycja odzwierciedlała pragnienie ówczesnych 
ludzi, aby uciec od rzeczywistości i dlatego widok ten 
cieszył się popularnością wśród ogółu społeczeństwa. 

Po sześćdziesiątych urodzinach Unbo, zamiast po-
szukiwać nowoczesnych stylów czy metodologii malar-
skich, korzystał ze sztuki tradycyjnej i swobodnie po-
sługiwał się różnymi stylami malarskimi. Szczególnie 
obrazy z pozoru nieporadne i swobodne przyniosły 
mu powszechną sławę w ówczesnym społeczeństwie, 
które było zainteresowane koreańskością.

Indygenizowany cykl Życie Jezusa Kim Ki-
ch’anga: wyrazy wiary i świadomości histo-
rycznej

Spośród licznych prac Unbo najbardziej repre-
zentatywnym dziełem jest cykl Życie Jezusa, który 
powstał w ciągu roku podczas ewakuacji i w którą 
włożył całe swoje serce. Po raz pierwszy została wy-
stawiona w 1954 roku, odtąd była wielokrotnie po-
kazywana w kraju i za granicą, a Unbo jeszcze za ży-
cia wydał ją w formie albumu. Życie Jezusa zostało 
przedstawione na 30 wielkoformatowych obrazach, 
które zwracają uwagę nie tylko rozmiarem, ale tak-
że przeprowadzoną indygenizacją. Obecnie wszyst-
kie 30 dzieł znajduje się w Sŏulmisulgwan [Muzeum 
Sztuki w Seulu] w Buam-dong36. 

Można powiedzieć, że szczyt produkcji chrześcijań-
skich obrazów religijnych w Korei nastąpił w XX wie-
ku. W latach 20. obrazy religijne tworzyli Chang Pal 
(1901–2001) i nauczyciel Unbo – Kim Ŭnho. Chang 
Pal, będący katolikiem, namalował w 1920 roku ob-
raz pt. Ojciec Kim Dae-geon – portret Kim Dae-geona 
(1821-1846), pierwszego koreańskiego księdza i mę-
czennika. Ten obraz przedstawia go w tradycyjnym 
koreańskim stroju hanbok.

Poczynając od tego obrazu, przedstawiał kolej-
nych koreańskich męczenników również w tradycyj-
nych strojach, jednak trudno patrzeć na to jak na 
indygenizację, ponieważ przedstawiane osoby były 

35   I Chŏngchin, 1970 nyŏndae han’gung shilgyŏngsansuhwa 
yŏn’gu [Studium koreańskich realistycznych krajobrazów z lat 70. 
XX w.], „Han’gukkŭnhyŏndaemisulsahak” (Han’gukkŭnhyŏnda
emisulsahak’oe, 2015), s. 207–238.

36   Są też obrazy, które Unbo malował jednocześnie w wię-
cej niż jednej wersji, dlatego Życie Jezusa jest w posiadaniu także 
innych instytucji, lecz tylko w Sŏulmisulgwan [Muzeum Sztuki 
w Seulu] znajduje się komplet 30 scen.

landscapes were popular in Korean art circles in the 
1970s35. Despite this, Cheongsando [The Cheongsando 
Island] [fig. 17], depicting an ox, a boy, and a woman 
who is washing clothes by a stream against the back-
drop of an almost azure mountain that has nothing 
to do with reality, is an image that serves the search 
for paradise, because at that time, due to urbanisa-
tion, everyday Korean life had become very difficult. 
This reflected the desire of the people of that time to 
escape reality, and with this in mind, the view was 
popular among the general public.

After his sixtieth birthday, Unbo, instead of pursu-
ing modern painting styles or methodologies, embraced 
traditional art and freely embraced various painting 
styles. His seemingly clumsy and free-form paintings, 
in particular, brought him widespread fame in a so-
ciety that, at the time, was interested in Koreanness.

Kim Kich’ang’s Indigenised Life of Jesus Series:  
Expressions of Confessional Faith and Historical  
Consciousness

Among Unbo’s numerous works, the most rep-
resentative is the series The Life of Jesus, created over 
the course of a year during the evacuation: the work 
into which he poured his heart and soul. First ex-
hibited in 1954, it has since been frequently shown 

down clad in the gojaengi under the bright moon,” has an idyllic 
and poetic romanticism to it.

35   I Chŏngchin, 1970 nyŏndae han’gung shilgyŏngsansuhwa 
yŏn’gu [A Study of Korean Realistic Landscapes of the 1970s], 
“Han’gukkŭnhyŏndaemisulsahak” (Han’gukkŭnhyŏndaemisuls
ahak’oe, 2015), pp. 207–238.

16.	Kim Kich’ang, Ch’ŏngsando (moktong) [Wyspa Cheongsando 
(pasterze)], 1967, tusz i kolor na jedwabiu, 85×100,5 cm, kolek-
cja prywatna

16.	Kim Kich’ang, Ch’ŏngsando (moktong) [The Cheongsando Is-
land (Shepherds)], 1967, ink and colour on silk, 85×100.5 cm, 
private collection

106



Koreańczykami. Następnie w 1941 roku namalował 
techniką olejną obraz Chrystus przybity do krzyża, lecz 
Zbawiciela przedstawił jako człowieka z Zachodu. 
Uważa się, że zainteresował się kwestią indygeni-
zacji malarstwa religijnego po wyzwoleniu Korei37. 
Tymczasem obraz Po zmartwychwstaniu, który Kim 
Ŭnho pokazał na Wystawie Sztuki Chosŏn w 1924 
roku, namalowano tuszem i kolorem, przyjmując 
z zachodniego malarstwa religijnego formę trypty-
ku. Ponieważ środkowy panel przedstawia zmartwych-
wstałego Chrystusa, a panele boczne przedstawiają 
świętych – zaś wszystkie te postacie ukazane są w 
stroju zachodnim – tego obrazu nie można uznać 

37   Przykładem dzieła Chang Pala, w którym przedstawił zindy-
genizowanych Chrystusa lub Marię, jest Siedem radości różańcowych 
Matki Bożej (1963). Na środku umieszczono wielką Matkę Boską 
w koronie Królowej Nieba, a po lewej i prawej stronie sześć radości 
od góry – Zwiastowanie, Odwiedziny Elżbiety, Narodziny Jezusa, 
Pokłon trzech króli, Ponowne spotkanie Jezusa w świątyni, Spotkanie 
zmartwychwstałego Jezusa – przedstawiono je mniejsze, bez wyzna-
czania granic. Smukłe proporcje ciała Matki Boskiej dają wrażenie 
stylu zachodniego, lecz wszystkie postaci przedstawiono w hanbo-
kach, przez co można uznać dzieło za indygenizowane. Co ciekawe, 
sposób kompozycji całego życia postaci na jednym obrazie można 
traktować jako zapożyczenie przedstawienia P’alsangdo [Ośmiu wiel-
kich wydarzeń z życia Buddy] prezentującego życie Siakjamuniego. 
Więcej informacji o tym dziele: https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/
album/album_view.asp?menugubun=saint&infoid=640&id=8001 

  W obrazie Matka Boska i męczennicy Korei z 1949 roku  
Wŏlchŏn Chang Usŏnga wszystkie postaci są ukazane w tra-
dycyjnych strojach. Dzieło to powstało na prośbę Chang Pala, 
który pracował wtedy na Uniwersytecie Seulskim. Obecnie obraz 
znajduje się w Muzeum Watykańskim. Przypuszcza się zatem, 
że Chang Pal zainteresował się kwestią indygenizacji malarstwa 
sakralnego w drugiej połowie lat 40. XX wieku, ale sam zaczął 
ją stosować w swoich obrazach w latach 60.

both at home and abroad, and Unbo published it 
as a book during his lifetime. The life of Jesus is de-
picted in 30 large-scale paintings, striking not only 
for their size but also for their indigenisation. All 30 
works are currently housed at the Seoul Museum of 
Art in Buam-dong36.

The peak production of Christian religious paint-
ings in Korea can be said to have occurred in the 20th 

century. In the 1920s, religious paintings were cre-
ated by Chang Pal (1901–2001) and Unbo’s teach-
er, Kim Ŭnho. Chang Pal, a Catholic, Father Kim 
Dae-geon (1920), depicting Father Kim Dae-geon 
(1821–1846), the first Korean Catholic priest and 
martyr. In this work, he portrayed him wearing tra-
ditional Korean attire (hanbok). Beginning with this 
painting, he depicted subsequent Korean martyrs in 
traditional costumes, but this is difficult to view as 
indigenisation, as the subjects were Korean. Next, in 
1941, he made an oil painting Christ Nailed to the 
Cross, but depicted the Saviour as a Westerner. He is 
believed to have become interested in the indigeni-
sation of religious painting after Korea’s liberation37. 

36   There are also paintings that Unbo painted simultaneously 
in more than one version, which is why The Life of Jesus is also in 
the possession of other institutions, but only the Sŏulmisulgwan 
[Seoul Museum of Art] has a complete set of 30 scenes.

37   One of Chang Pal’s works, in which he depicted an indigenised 
Christ or Mary, is The Seven Joys of the Rosary of Our Lady (1963). In 
the centre is a large Virgin Mary wearing the crown of the Queen of 
Heaven, and to the left and right are the six joys—starting from the 
top, these are the Annunciation, the Visit of Elizabeth, the Birth of Jesus, 
the Adoration of the Magi, the Reunion of Jesus in the Temple, and the 
Encounter of the Risen Jesus—these are smaller images, without defin-
ing boundaries. The slender proportions of the Virgin Mary’s body 

17.	Kim Kich’ang, Ch’ŏngsando [Wyspa Cheongsando], 1970, kolor na jedwabiu, 82×101cm, kolekcja prywatna

17.	Kim Kich’ang, Ch’ŏngsando [The Cheongsando Island], 1970, colour on silk, 82×101 cm, private collection

107

https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/album/album_view.asp?menugubun=saint&infoid=640&id=8001
https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/album/album_view.asp?menugubun=saint&infoid=640&id=8001


za koreańską adaptację, pomijając samą odmien-
ność medium.38. Malowidła, na których przedsta-
wiono Marię z Dzieciątkiem w hanbokach, to: na-
malowany w Europie w latach 30. obraz Pae Unsŏnga 
(1901–1978) Kobieta z dwojgiem dzieci („Matka Boska 
z Jezusem i Janem Chrzcicielem”, lecz nosi błędny ty-
tuł) i Koreańska Matka Boża z Dzieciątkiem (początek 
lat 40. XX wieku). 

Wydaje się, że Życie Jezusa autorstwa Unbo bar-
dziej wiąże się z ilustracjami do Wędrówki pielgrzyma 
wykonanymi w stylu malarstwa rodzajowego przez ak-
tywnego pod koniec XIX wieku Kisan Kim Chunkŭna 
(lata narodzin i śmierci są nieznane), niż z obrazami 
Yidanga. Kiedy do Korei pod koniec XIX wieku do-
tarł protestantyzm, a z nim Biblia i inne teksty, Kim 
Chunkŭn razem z misjonarzem J.S. Gale’em wykonał 
ilustracje do tłumaczenia Wędrówki pielgrzyma Johna 
Bunyana. Na tych ilustracjach wszyscy święci zostali 
zaadaptowani do wyglądu Koreańczyków noszących 
kapelusz kat. Dodatkowo warto zwrócić uwagę, że 
sposób przedstawienia tematu nawiązuje do malarstwa 
późnego Chosŏn, więc przypuszcza się, że w procesie 
tworzenia tego dzieła zostały w pełni odzwierciedlone 
poglądy misjonarza Gale’a39. 

Unbo nie wyjawił, czy malując Życie Jezusa, na-
wiązywał do ilustracji Kim Chunkŭna, ale wspólne dla 
nich jest to, że wszystkie postaci, łącznie z Chrystusem, 
są przedstawione jako Koreańczycy. Wiadome jest, 
gdyż Unbo sam to stwierdził, że motywacją do roz-
poczęcia malowania Jezusa jako Koreańczyka były 
zachęty amerykańskiego misjonarza Andersona K. 
Jensena, z którym dobrze się znał. Jego słowa: „Jezus 
nie narodził się tylko dla jednego konkretnego na-
rodu. Jest on Zbawicielem całej ludzkości i w wielu 
krajach może być przedstawiany w sposób najłatwiej-
szy dla umocnienia ich wiary” wywarły na malarzu 
głębokie wrażenie 40.

Unbo malował serię podczas wojny koreańskiej. 
Obrazy charakteryzują się wielkością skali i indyge-
nizacją tematu, którą artysta zastosował dzięki na-
mowom misjonarza Jensena. Unbo wspominał, że 
amerykański misjonarz odwiedził go w Kunsan, aby 

38   Szczegółowe informacje na temat dzieła w artykule: 20see 
t’rŏjint’ kŭrin sŭt’a chakka, minjong kuwŏn somang tamŭn t’rpuhwal 
hut’ [Malarz-gwiazdor XX wieku, który malował portrety królewskie, 
Po zmartwychwstaniu, wyrażające pragnienie/życzenie wyzwole-
nia narodu], „K’ŭrisŭch’ŏnt’udei” (https://www.christiantoday.
co.kr/news/361463).

39   Szczegółowe informacje na temat ilustracji Kim Chunkŭna  
do Ch’ŏlloyŏkchŏng [Wędrówka pielgrzyma], w: Pak Chŏngse, 
Keil (J. Gale) ŭi T’yŏlloryŏktyŏngkwa kimjun’gŭnŭi p’ungsok-
sapto [Tłumaczenie Wędrówki pielgrzyma Gale’a i  ilustracje 
Kim Chunkŭna], „Shinhangnondan” 60 (Yŏnsedaehakkyo 
Han’gukkidokkyomunhwayŏn’guso, 2010), s. 63–91.

40   Kim Miri, Chŏgori ipko yesu ingt’aehasyŏnne, chosŏnŭi 
Maria [Ubrana w jeogori i w ciąży z Jezusem, Maria z Chosŏn]. 
„Chosŏnilbo”, 2014.1.28.

Meanwhile, the painting After the Resurrection, which 
Kim Ŭnho showed at the Chosŏn Art Exhibition in 
1924, was painted in ink and colour, adopting the 
form of a triptych from Western religious painting. 
Given that the central panel depicts the resurrected 
Christ and the side wings feature saints – all rendered 
as Western figures – the work can hardly be regarded 
as a Korean adaptation, apart from the mere difference 
in medium38. Paintings depicting Mary and Child in 
hanbok include: the painting by Pae Unsŏng (1901–
1978), created in Europe in the 1930s, A Woman 
with Two Children (“Our Lady with Jesus and John 
the Baptist”, but incorrectly titled) and The Korean 
Virgin Mary with Child (early 1940s).

Unbo’s The Life of Jesus seems to be more closely 
related to the illustrations for The Pilgrim’s Progress 
created in the style of genre painting by Kisan Kim 
Chunkŭn (the years of birth and death unknown), 
who was active in the late 19th century, than to 
Yidang’s paintings. When Protestantism reached Korea 
in the late 19th century, bringing the Bible and other 
texts with it, Kim Chunkŭn, together with the mis-
sionary J.S. Gale, created illustrations for the transla-
tion of John Bunyan’s The Pilgrim’s Progress. In these 
illustrations, all the saints were adapted to resemble 
Koreans wearing gat hats. Furthermore, it is worth 
noting that the way the subject is depicted alludes to 
late Chosŏn painting, so it is likely that Gale’s views 
were fully reflected in the creation of this work39.

Unbo did not reveal whether, when painting The 
Life of Jesus, he was referring to Kim Chunkŭn’s il-
lustrations, but what they all have in common is 

give the impression of a Western style, but all the figures are depict-
ed in hanbok, which makes this work indigenised. Interestingly, the 
way the entire life of the figures is composed in a single painting can 
be seen as borrowing from the P’alsangdo representation [Eight Great 
Events in the Life of Buddha] depicting the life of Shakyamuni. More 
information on this work: https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/album/
album_view.asp?menugubun=saint&infoid=640&id=8001 

In the painting Our Lady and the Martyrs of Korea by 
Wŏlchŏn Chang Usŏng (1949), all the figures are depicted in 
traditional costumes. This work was commissioned by Chang 
Pal, who was then working at Seoul University. The painting 
is currently housed in the Vatican Museum. It is estimated that 
Chang Pal became interested in the indigenisation of religious 
painting in the second half of the 1940s, but began to incor-
porate it into his own paintings in the 1960s.

38   Detailed information on the work can be found in the 
article: 20see t’rŏjint’ kŭrin sŭt’a chakka, minjong kuwŏn somang 
tamŭn t’rpuhwal hut’ [A star painter of the 20th century who painted 
royal portraits, After the resurrection, expressing the desire/wish for 
the liberation of the nation], “K’ŭrisŭch’ŏnt’udei” (https://www.
christiantoday.co.kr/news/361463).

39   Details about Kim Chunkŭn’s illustrations for Ch’ŏlloyŏ-
kchŏng [The Pilgrim’s Progress] can be found in: Pak Chŏngse, 
Keil (J. Gale)ŭi T’yŏlloryŏktyŏngkwa kimjun’gŭnŭi p’ungsoksapto 
[Translation of The Pilgrim’s Progress by Gale and illustrations 
by Kim Chunkŭn], “Shinhangnondan” 60 (Yŏnsedaehakkyo 
Han’gukkidokkyomunhwayŏn’guso, 2010), pp. 63–91.

108

https://www.christiantoday.co.kr/news/361463)
https://www.christiantoday.co.kr/news/361463)
https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/album/album_view.asp?menugubun=saint&infoid=640&id=8001
https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/album/album_view.asp?menugubun=saint&infoid=640&id=8001
https://www.christiantoday.co.kr/news/361463)
https://www.christiantoday.co.kr/news/361463)


zaproponować wykorzystanie cierpienia z powodu 
stanu wojny do namalowania życia Chrystusa w stylu 
koreańskiego malarstwa rodzajowego. Jensen od daw-
na rekomendował to malarzowi, a ten przyjął tę pro-
pozycję i zrealizował właśnie w czasie wojny. Artysta 
postanowił stworzyć dzieło, wkładając wszystkie swoje 
siły: „W czasie gdy cały naród cierpi z powodu wojny, 
powziąłem tę decyzję z myślą, że namalowanie dzia-
łalności Jezusa będzie szansą, aby z uczuć w czasie 
ewakuacji wyrazić pragnienie, by na tej ziemi skoń-
czyła się wojna i nadszedł pokój zaprowadzony po-
przez narodowe zjednoczenie”41. 

Unbo przedstawił Życie Jezusa w 30 scenach. 
Spośród nich 29 namalował w czasie azylu w Kunsan, 
a jedną po powrocie do Seulu. Niemiecki misjonarz 
poprosił go o namalowanie sceny zmartwychwstania 
do kartki wielkanocnej, tak więc dodatkowo wyko-
nał Zmartwychwstanie i ostatecznie złożył 30 obra-
zów w jeden zestaw. Całość jest tak skomponowana: 
sześć scen jest powiązanych z narodzinami, 13 trak-
tuje o publicznej działalności i treści nauk, siedem 
dotyczy męki i śmierci, a trzy są o zmartwychwsta-
niu i wniebowstąpieniu42. W historii sztuki koreań-
skiej nie tylko bardzo niewielu artystów przedstawia-
ło życie Jezusa, ale Unbo jest też pierwszym twórcą, 
który opracował ten temat w tak dużym cyklu43. Co 
więcej, nie było to dzieło wykonane na zlecenie, lecz 
powstało jako wyznanie wiary samego artysty i z ta-
kiego punktu widzenia ma jeszcze większe znaczenie.

Unbo w swojej relacji o powstawaniu serii stwier-
dza: „Studiowałem cztery Ewangelie i na końcu roz-
myślań ukończyłem podmalówki do 29 scen. […] 
Przerwałem wszystkie inne zajęcia i włożyłem cały 
swój umysł i serce w tworzenie tego religijnego dzieła. 
Szczególnie dużo myślałem o twarzy Jezusa, ponieważ 

41   Kim Kich’ang, Naŭi shimhon pach’ in kan ssŭn yesuŭi ilta-
egi [Historia Jezusa w gat, któremu oddałem/zawierzyłem serce i du-
szę/ducha], w: Yesuŭi saengae (Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978).

42   Na 30 scen składają się: 1) Narodziny i dorastanie Jezusa: 
Zwiastowanie, Narodziny Dzieciątka Jezus, Pokłon trzech króli, 
Ucieczka dzieciątka Jezus do Egiptu, Rzeź niemowląt króla Heroda, 
Chłopiec Jezus, dialog z uczonymi; 2) Działalność publiczna i na-
uki Jezusa: Ochrzczenie przez Jana, Kuszenie szatana, Powołanie 
rybaków na uczniów, Kazanie na górze, Spotkanie z Samarytanką, 
Uzdrowienie chorych, Cudowne rozmnożenia chleba, Chodzenie po 
wodzie, Historia o dobrym Samarytaninie, Historia o powracającym 
synu marnotrawnym, Błogosławieństwo dzieci, Ocalenie cudzołożni-
cy; 3) Cierpienie i śmierć Jezusa: Wejście do Jerozolimy, Kobieta ob-
mywająca stopy Jezusowi, Ostatnia wieczerza, Modlitwa w ogrodzie 
Getsemani, Sąd nad Jezusem, Męka, Niesienie krzyża, Jezus przybity 
do krzyża, Uczniowie niosący ciało; 4) Zmartwychwstanie i wnie-
bowstąpienie Jezusa: Zmartwychwstanie Jezusa, Spotkanie z Marią 
Magdaleną, Wniebowstąpienie Jezusa.

43   Hyech’on Kim Haksu (1919–2009) od stycznia 1983 roku 
w ciągu dwóch lat przedstawił życie Jezusa w 36 scenach. Seria ta 
jest dziełem, które indygenizuje Jezusa Chrystusa do koreańskich 
zwyczajów – postacie noszą stroje z czasów Chosŏn, ale Chrystus 
został przedstawiony w stroju charakterystycznym dla starożytne-
go Państwa Żydowskiego.

that all the figures, including Christ, are depicted as 
Koreans. It is known, because Unbo himself stated 
it, that the inspiration for painting Jesus as a Korean 
came from the encouragement of the American mis-
sionary Anderson K. Jensen, with whom he was well 
acquainted. His words: “Jesus was not born for just 
one particular nation. He is the saviour of all hu-
manity, and in many countries he can be depicted in 
the way that is the easiest to strengthen their faith,” 
made a deep impression on the painter40.

Unbo painted the series during the Korean War. 
The paintings are characterised by their grand scale 
and indigenisation of the subject matter, which the 
artist employed at the urging of the missionary Jensen. 
Unbo recalled that the American missionary visited 
him in Kunsan to propose using the suffering caused 
by the war to depict the life of Christ in the style of 
Korean genre painting. Jensen had long recommend-
ed this to the painter, and it is worth noting that he 
accepted the suggestion and carried it out during the 
war. The artist decided to create the work, putting 
all his energy into it, and thinking: “At a time when 
the entire nation is suffering from the war, I have 
made this decision with the thought that painting 
The Life of Jesus seemed like a chance to express, out 
of my feelings during the evacuation, the desire for 
the war’s end and the arrival of peace through na-
tional reunification in this land”41.

Drawing on the Gospels, Unbo depicted The Life 
of Jesus in 30 scenes. Of these, he painted 29 dur-
ing his asylum in Kunsan and one after returning to 
Seoul. A German missionary asked him to paint a res-
urrection scene for an Easter card, so he also created 
Resurrection, ultimately assembling the 30 paintings 
into a single set. The entire work is composed as fol-
lows: six scenes are related to the birth, 13 deal with 
the public ministry and content of the teachings, seven 
concern the passion and death, and three are about the 
resurrection and ascension42. In the history of Korean 

40   Kim Miri, Chŏgori ipko yesu ingt’aehasyŏnne, chosŏnŭi 
Maria [Clad in jeogori and pregnant with Jesus, Mary of Chosŏn], 
“Chosŏnilbo,” 2014.1.28.

41   Kim Kich’ang, Naŭi shimhon pach’ in can ssŭn yesuŭi iltaegi 
[The story of Jesus in a gat, to whom I gave/entrusted my heart and 
soul/spirit], in: Yesuŭi saengae Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978).

42   The 30 scenes consist of: 1) The birth and growth of 
Jesus: The Annunciation, The Birth of the Baby Jesus, The Adoration 
of the Magi, The Flight of the Baby Jesus into Egypt, The Massacre 
of the Innocents by King Herod, The Boy Jesus, Dialogue with the 
Scholars; 2) The public activity and teachings of Jesus: The Baptism 
by John, The Temptation of Satan, The Calling of the Fishermen to be 
Disciples, The Sermon on the Mount, The Meeting with the Samaritan 
Woman, The Healing of the Sick, The Miraculous Multiplication of 
the Loaves, Walking on Water, The Story of the Good Samaritan, The 
Return of the Prodigal Son, The Blessing of the Children, The Rescue 
of the Adulteress; 3) The suffering and death of Jesus: The Entry 
into Jerusalem, The Woman Washing Jesus’ Feet, The Last Supper, 
Prayer in the Garden of Gethsemane, The Trial of Jesus, The Passion, 

109



musiałem go namalować po pierwsze jako postać uni-
wersalną, a po drugie z ducha chrześcijańskiego, tj. 
wykraczając poza regiony czy frakcje, dla wszystkich 
ludzi, bez podziału klasowego, niezależnie od płci 
i wieku, tak by ten Jezus mógł stać się mentalnym 
oparciem”44. Kiedy Unbo malował życie Jezusa, zapew-
ne odnosił się do istniejących już przedstawień religij-
nych. W związku z tym, że nie wzorował się na jakimś 
konkretnym dziele, każdą scenę musiał sobie wyobra-
zić, zakomponować i zaaranżować postaci, a trudności 
z tym związane były zapewne duże. Dzięki rysunkom, 
które po sobie pozostawił, wiadomo, że odnosił się do 
obrazów Sin Yunpoka z późnego Chosŏn i w celu od-
dania poczucia realizmu szkicował postaci oddzielnie. 
Dla bardziej efektywnego przekazania historii włożył 
dużo wysiłku w kompozycję swoich dzieł. Wszystkie 
postaci noszą hanbok, a miejsce i okoliczności wzo-
rowano na późnym Chosŏn. Omówienie przedsta-
wień w kontekście teologicznym wymagałoby zapew-
ne osobnego opracowania, natomiast w niniejszym 
artykule przyjrzymy się szczegółowo kilku obrazom 
dobrze oddającym tożsamość tych dzieł. 

Pierwsza scena serii, Zwiastowanie [il. 18], pokazuje 
oryginalność obrazu Unbo. Temat ten był na Zachodzie 
malowany niezliczoną ilość razy, dlatego artysta musiał 
się nad nim mocno zastanowić. Potraktował go intere-
sująco i zupełnie inaczej. Przede wszystkim wyjątkowy 
jest wygląd Marii przyjmującej zwiastowanie. Zazwyczaj 
w scenie tej Matka Boża ukazana jest w trakcie czy-
tania Biblii, kiedy to niespodziewanie ukazuje się Jej 
archanioł Gabriel, budząc zaskoczenie w niewiaście. 
W dziele Unbo Maria nie czyta Biblii, tylko przędzie 
nić na kołowrotku. Nigdzie nie widać Biblii, bardziej 
przypomina to obraz rodzajowy niż religijny. Nie ma 
także często występujących w przedstawieniu lilii, będą-
cych symbolem czystości. Kobieta ubrana jest w zieloną 
spódnicę chima i żółtą kurtkę jeogori, a długie włosy ma 
związane czerwoną wstążką daenggi, co jest tradycyj-
nym strojem panny z Chosŏn. Można poznać, że jest 
to obraz religijny jedynie po tym, że wokół Jej głowy 
namalowano aureolę. Archanioł Gabriel ukazuje się 
przed Marią, a Ona zamiast obruszyć się ze zdziwie-
niem, przerywa na chwilę przędzenie, składa obie ręce 
na piersi i pochylając skromnie tułów, słucha uważnie 
jego słów, przyjmując w ten sposób postawę oddania. 
Przędzenie jest jednym z tematów tradycyjnego malar-
stwa rodzajowego, uważa się je także za metaforę ocze-
kiwanej od kobiet cnoty pracowitości. Poprzez takie 
ukazanie ubranej w hanbok Marii, która wita anioła, 
skłaniając głowę w jego stronę na znak posłuszeństwa, 
czy poprzez zewnętrzny wygląd archanioła Gabriela, 
wprowadzona jest zinternalizowana indygenizacja. 

44   Kim Kich’ang, Naŭi shimhon pach’ in kan ssŭn yesuŭi il-
taegi [Historia Jezusa w kat, któremu zawierzyłem serce i duszę], w: 
Yesuŭi saengae (Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978).

art, few artists have dealt with the Life of Jesus, and 
Unbo was the first to depict it on such a large scale as 
a series43. Moreover, the fact that these works were not 
commissioned but created as a personal confession of 
faith gives them even greater significance.

Unbo describes the creation of the series as fol-
lows: “I studied the four Gospels and, at the end of 
my meditations, completed the underpaintings for 
29 scenes. […] I interrupted all other activities and 
poured my whole mind and heart into creating this 
religious work. I thought especially hard about the 
face of Jesus. Because I had to paint him, firstly, as 
a universal figure, and secondly, in the Christian 
spirit, that is, transcending regions or factions, for 
all people, without class divisions, regardless of gen-
der or age, so that this Jesus could become a mental 
support”44. When Unbo painted the life of Jesus, he 
probably referred to existing religious depictions. 
Since he did not model his series on any specific 
work, he had to imagine, compose, and arrange the 
characters for each scene, and the difficulties in-
volved were likely considerable. From the drawings 
he left behind, it is known that he referred to the 
paintings of Sin Yunpok from the late Chosŏn pe-
riod and, in order to convey a sense of realism, he 
sketched the figures separately. To convey the sto-
ry more effectively, he put considerable effort into 
the composition of his works. All the figures wear 
hanbok, and the place as well as other elements of 
setting are based on the late Chosŏn period. While 
discussing these depictions in a theological context 
would likely require a separate study, this article will 
examine in detail some of the images that capture 
the identity of these works.

The first scene in the series, The Annunciation 
[fig. 18], demonstrates the originality of Unbo’s paint-
ing. This subject had been painted countless times 
in the West, so the artist must have given it consid-
erable thought. He approached it in an interesting 
and completely different way. Above all, the appear-
ance of Mary receiving the Annunciation is unique. 
Typically, in this scene, the Virgin Mary is shown 
reading the Bible, when the Archangel Gabriel un-
expectedly appears to her, surprising the woman. In 
Unbo’s work, Mary is not reading the Bible; she is 

Carrying the Cross, Jesus Nailed to the Cross, The Disciples Carrying the 
Body; 4) The resurrection and ascension of Jesus: The Resurrection 
of Jesus, The Meeting with Mary Magdalene, The Ascension of Jesus.

43  Hyech’on Kim Haksu (1919–2009), over a two-year period 
starting from January 1983, depicted the life of Jesus in 36 scenes. 
This series is a work that indigenises Jesus Christ to Korean cus-
toms, and the characters wear Chosŏn-era clothing, but Christ was 
depicted in the costume of the ancient Jewish State.

44   Kim Kich’ang, Naŭi shimhon pach’ in can ssŭn yesuŭi iltaegi 
[The story of Jesus, wearing a gat, to whom I entrusted my heart and 
soul], in: Yesuŭi saengae (Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978).

110



18.	Kim Kich’ang, Zwiastowanie, 1952–1953, kolor na jedwabiu, 63,5×76 cm, kolekcja Sŏulmisulgwan [Muzeum Sztuki w Seulu]

18.	Kim Kich’ang, The Annunciation, 1952–1953, colour on silk, 63.5×76 cm, Sŏulmisulgwan Collection [Seoul Museum of Art]

19.	Kim Kich’ang, Narodziny Dzieciątka Jezus, 1953, kolor na jedwabiu, 63,5×76 cm, Kolekcja Sŏulmisulgwan [Muzeum Sztuki w Seulu]

19.	Kim Kich’ang, The Birth of the Baby Jesus, 1953, colour on silk, 63.5×76 cm, Sŏulmisulgwan Collection [Seoul Museum of Art]

111



Interesujące jest, że Unbo, przedstawiając Marię, nie 
podążał za tradycjami zachodniego chrześcijańskiego 
malarstwa religijnego, jak np. wykorzystanie rekwizy-
tów Biblii czy lilii, a przyjął odpowiadający emocjom 
Koreańczyków wizerunek kobiety pracowitej i oddanej. 

Narodziny Dzieciątka Jezus [il. 19] również uka-
zują scenę indygenizowaną w indywidualny sposób. 
Po pierwsze miejsce, w którym Jezus się narodził, jest 
oborą, jaką często spotyka się na obszarach wiejskich 
Korei. Maria i Dzieciątko leżące w żłobie znajdują się 
w centrum sceny, obok widać Józefa, a wokół są kury, 
osioł, krowa oraz kobiety, które przyniosły jedzenie, 
by uczcić narodziny Jezusa. Elementy te są istotne 
dla przekazania tematu i Unbo zastanawiał się, jak je 
zaaranżować, aby widzowie, zanurzając się w temat, 
mogli się przyglądać tej scenie z poczuciem realno-
ści, co widać w jego szkicach. Uczynił to po pierw-
sze przez wybór obory na miejsce akcji i pokazanie 
z przodu dużego koguta, a po prawej stronie osła, 
na którym przybyli Józef z Marią. Następnie, pozo-
stawiając pustym pierwszy plan i umieszczając Marię 
z Dzieciątkiem w środkowym punkcie, stworzył głę-
bię przestrzeni. Za nimi namalował krowę, którą za-
aranżował w poziomie na szerokość, by służyła za tło 
i lepiej uwidoczniała głównych bohaterów. Po prawej 
stronie obrazu Józef, lekko zginając tułów, przygląda 
się im i w ten sposób kieruje wzrok widza ku Marii 
i Jezusowi. Po lewej stronie stłoczone kobiety arty-
sta oddzielił od centrum słupami obory. Wszystkie 
element podkreślają realizmu okoliczności, co spra-
wia, że widz wierzy, iż Jezus narodził się w oborze po 
sąsiedzku, co wskazuje, że jest on nam bliski i znany. 

Rzeź niemowląt przez króla Heroda [il. 20] jest 
dziełem o wstrząsającej treści. Scena wywołuje wra-
żenie chaosu z powodu dużej liczby postaci, a mimo 
to Unbo bardzo precyzyjnie ją zakomponował i su-
gestywnie przekazał historię. Rzeź niemowląt odbywa 
się na placu wioski, w tle której artysta horyzontalnie 
namalował domy, ograniczając przestrzeń i pośrod-
ku umieszczając liczne postaci, co zatrzymuje wzrok 
widza na scenie masakry. Do tego wielkość postaci 
została przedstawiona tak, że wraz z oddaleniem ich 
rozmiar maleje, przypominając kompozycję Porwania 
Sabinek Nicolasa Poussina (1594–1665), która jest 
zbudowana bardzo strukturalnie. Nie tylko budyn-
ki, lecz także drzewa są zaaranżowane bardzo staran-
nie, budując scenę za pomocą układu pionów i po-
ziomów, dzięki czemu temat jest czytelnie ukazany. 
Jest to bardzo emocjonalna historia, a poprzez do-
brą organizację i powagę kompozycji widz staje się 
świadkiem przerażających okoliczności. 

Chłopiec Jezus, dialog z uczonymi [il. 21] jest sce-
ną, w której dwunastoletni Jezus wraz z rodzicami udał 
się na Paschę do Jerozolimy i dyskutował z uczonymi 
w świątyni. W obrazach sakralnych miejsce tego zdarze-

simply spinning a thread on the spinning wheel. The 
Bible is nowhere to be seen; the depiction resembles 
a genre painting rather than a religious one. The lilies, 
a symbol of purity, often found in the depiction, are 
also absent. The woman is dressed in a green chima 
skirt and a yellow jeogori jacket, and her long hair is 
tied with a red daenggi ribbon, the traditional attire 
of a Chosŏn maiden. One can recognise this as a re-
ligious painting only by the halo painted around her 
head. The Archangel Gabriel appears before Mary, and 
instead of being indignant in surprise, she pauses her 
spinning for a moment, folds both hands across her 
chest, and, modestly bowing her torso, listens atten-
tively to the angel’s words, thus adopting a posture of 
devotion. Spinning is one of the themes of tradition-
al genre painting, and is also considered a metaphor 
for the virtue of diligence expected of women. This 
depiction of Mary, dressed in a hanbok, who, instead 
of being surprised, greets the angel by bowing her 
head in a sign of obedience, and Archangel Gabriel’s 
external appearance reveals internalised indigenisa-
tion. Interestingly, in depicting Mary, Unbo did not 
follow the traditions of Western Christian religious 
painting, such as the Bible or lilies, but adopted an 
image of a hardworking and devoted woman corre-
sponding to the emotions of Koreans.

The Birth of the Baby Jesus [fig. 19] also presents 
a scene indigenised in a unique way. First, the set-
ting where Jesus was born is not a stable but a barn, 
a common setting in rural Korea. Mary and the Child 
lying in a manger are at the centre of the scene, with 
Joseph nearby, and surrounding them are chickens, 
a donkey, a cow, and women who have brought food 
to celebrate Jesus’ birth. These elements are crucial 
to conveying the theme, and Unbo considered how 
to arrange them so that viewers, immersed in the 
subject, could observe the scene with a sense of re-
ality, as evidenced in his sketches. He achieved this 
by first choosing a barn as the setting and showing 
a large rooster in the foreground, and then painting 
on the right the donkey on which Joseph and Mary 
had arrived. Then, leaving the foreground empty and 
placing Mary and the Child at the centre, he created 
depth. It is clear that the setting is a barn; behind it, 
he painted a cow, its body arranged horizontally and 
wide, so as to serve as a backdrop and better highlight 
the main figures. On the right side of the painting, 
Joseph, slightly bending his torso, looks at them, thus 
drawing the viewer’s gaze to Mary and Jesus. On the 
left, Unbo separated the crowd of women from the 
centre with the barn posts. All elements emphasise 
the realism of the circumstances, leading the viewer 
to believe that Jesus was born in in the  barn of a 
neighbor’s house, revealing Him as someone close 
and familiar to us.

112



21.	Kim Kich’ang, Chłopiec Jezus, dialog z uczonymi, 1952–1953, kolor na jedwabiu, 63,5×76 cm, kolekcja Sŏulmisulgwan [Muzeum 
Sztuki w Seulu]

21.	Kim Kich’ang, The Boy Jesus, Dialogue with the Scholars,  1952–1953, colour on silk, 63.5×76  cm, Sŏulmisulgwan Collection 
[Seoul Museum of Art]

20.	Kim Kich’ang, Rzeź niemowląt przez króla Heroda, 1952–1953, kolor na jedwabiu, 73,5×101 cm, kolekcja Sŏulmisulgwan [Mu-
zeum Sztuki w Seulu]

20.	Kim Kich’ang, The Massacre of the Innocents by King Herod, 1952–1953, colour on silk, 73.5×101 cm, Sŏulmisulgwan Collection 
[Seoul Museum of Art]

113



The Massacre of the Infants by King Herod [fig. 20] 
is a work whose very content depicts very unfortu-
nate circumstances. It is a scene that evokes a sense of 
chaos due to the sheer number of figures, yet Unbo 
composed it with great precision and conveyed the 
story effectively. The massacre of the infants takes 
place in a village square, in the background of which 
the artist painted houses horizontally, limiting the 
space and placing numerous figures in the centre, 
thus drawing the viewer’s attention to the scene of 
massacre. Furthermore, the size of the figures is de-
picted so that with distance, their size diminishes, 
reminiscent of Nicolas Poussin’s (1594–1665) The 
Abduction of the Sabine Women, which is highly struc-
tured. Not only the buildings but also the trees are 
carefully arranged, structuring the scene with vertical 
and horizontal lines, thus clearly presenting the sub-
ject. This is a highly emotional story, but through the 
well-organised and serious composition, the viewer 
is able to witness the horrific circumstances.

The Boy Jesus, Dialogue with Scholars [fig. 21] de-
picts the twelve-year-old Jesus, accompanied by his 
parents, who had travelled for Passover to Jerusalem, 
where he engaged in dialogue with the scholars in 
the temple. In the existing sacred paintings, the site 
of this event is depicted as a temple, in keeping with 
the Bible, but Unbo chose to fill it with books. It is 
uncertain whether the painting depicts Kyujanggak, 
which served as a library for scholars and government 
officials during the reign of King Chŏngjo (1776–
1800). Jesus, with his long hair tied back, resembles 
a boy who occasionally appears in late Chosŏn gen-
re painting. He is wearing a turumagi cloak and is 
standing stately as he speaks, while the elder schol-
ars, standing in a circle around the young Jesus, lis-
ten attentively to His words. The scene of dialogue 
with the scholars is thought to borrow from the im-
agery of the gyeongyeon sessions in the Joseon dy-
nasty, where a young king engaged in discourse with 
senior scholars.

The Healing of the Sick [fig. 22] condenses and pre-
sents in a single scene the various healings mentioned in 
the Gospels. In a village square, Jesus, clad in a hanbok, 
places his hands on the head of a sick man and heals 
his ailment. Behind him, waiting their turn, there are 
a lame man, a person with a hump, a man walking 
with crutches, and in the distance, even a sick man is 
being carried on a stretcher. Around Christ, there are 
spring flowers in full bloom, such as a peach tree, pro-
viding a bright atmosphere. They can be interpreted 
as conveying a hopeful message about the Saviour’s 
existence, rather than simply representing the season.

In addition to this scene, other events from Jesus’ 
public ministry are depicted; the series also includes 
the painting The Return of the Prodigal Son [fig. 23]. 

nia jest zgodnie z Biblią przedstawiane jako świątynia, 
lecz Unbo zdecydował się na wypełnienie go księga-
mi. Nie ma pewności, czy jest tu ukazany Kyujanggak, 
który za panowania króla Chŏngjo (1776–1800) peł-
nił funkcję biblioteki dla uczonych i urzędników pań-
stwowych. Jezus ze związanymi długimi włosami przy-
pomina chłopca pojawiającego się od czasu do czasu 
w malarstwie rodzajowym późnego Chosŏn. Ma na 
sobie płaszcz turumagi i stojąc dostojnie, przemawia, 
a starsi uczeni zgromadzeni w kręgu wokół młodego 
Jezusa przysłuchują się uważnie. Scena dialogu z uczo-
nymi wydaje się zapożyczeniem z obrazowania sesji 
gyeongyeon w okresie dynastii Joseon, kiedy to młody 
król angażował się w dysputy ze starszymi uczonymi.

Uzdrowienie chorych [il. 22] kondensuje i przed-
stawia w jednej scenie różne uzdrowienia wspominane 
w Ewangelii. Jezus w hanboku na wioskowym placu 
kładzie ręce na głowie chorego i leczy dolegliwość, za 
nim czekają na swoją kolej: człowiek chromy, osoba 
z garbem i mężczyzna chodzący o kulach, a w oddali 
widoczny jest nawet chory niesiony na noszach. Wokół 
Chrystusa zobrazowano wiosenne kwiaty w pełni kwit-
nienia, jak na przykład brzoskwinia, zapewniając jasną 
atmosferę kompozycji. Można je interpretować jako 
przekazanie pełnej nadziei wieści na temat egzystencji 
Zbawiciela, a nie zwykłe przedstawienie pory roku. 

Oprócz tej sceny ukazane są jeszcze inne wyda-
rzenia z publicznej działalności Jezusa, w serii ujęty 
jest także obraz Powracający syn marnotrawny [il. 23]. 
Temat ten, metaforycznie ilustrujący miłość Boga, któ-
ry czeka na żal i powrót upadłego człowieka, nie jest 
powszechnie podejmowany w seriach o życiu Jezusa. 
Wśród znanych realizacji wybija się Powrót syna mar-
notrawnego Rembrandta, na obrazie przedstawiony jest 
ojciec przebaczający skruszonemu synowi i witający 
go z miłością. Inaczej niż w dziele holenderskiego ma-
larza, w którym ojciec przyjmuje syna przy drzwiach 
wejściowych, w pracy Unbo wychodzi on na zewnątrz 
i wita syna na drodze. Podkreślony jest entuzjazm 
wybaczenia. Ojciec o solidnej posturze i szerokich 
ramionach ma na głowie chŏngjagwan i jest ubrany 
w jadeitowy płaszcz top’o, okrywa i przytula syna bę-
dącego w podartym ubraniu. Od dzieła Rembrandta 
odróżnia go także nieobecność na obrazie starszego 
syna i służących. Zamiast nich w oddali za ojcem stoi 
kobieta, która wygląda na obserwującą scenę powita-
nia matkę. Można się zastanawiać, czy w ten sposób 
Unbo nie wyraził własnej miłości i przywiązania do 
matki. Dzięki umieszczeniu bohaterów sceny nie na 
pierwszym planie, tylko pośrodku przestrzeni widz 
obserwuje ją z lekkiego dystansu, jakby był świadkiem 
spotkania tych ludzi na ulicy. Eksponując zaś górną 
część ciała ojca na tle nieba i ponad linią horyzontu, 
artysta czyni zeń jeszcze bardziej wspaniałą istotę, któ-
ra przykuwa wzrok widza. 

114



22.	 Kim Kich’ang, Uzdrowienie chorych, 1952–1953, kolor na jedwabiu, 63,5×76 cm, kolekcja Sŏulmisulgwan [Muzeum Sztuki w Seulu]

22.	Kim Kich’ang, The Healing of the Sick, 1952–1953, colour on silk, 63.5×76 cm, Sŏulmisulgwan Collection [Seoul Museum of Art]

23.	Kim Kich’ang, Powracający syn marnotrawny, 1952–1953, kolor na jedwabiu, 63,5×76 cm, kolekcja Sŏulmisulgwan [Muzeum 
Sztuki w Seulu]

23.	Kim Kich’ang, The Return of the Prodigal Son, 1952–1953, colour on silk, 63.5×76 cm, Sŏulmisulgwan Collection [Seoul Muse-
um of Art]

115



This theme, metaphorically illustrating the love of 
God who awaits the repentance and return of fall-
en man, is not commonly explored in series about 
the life of Jesus. The topic is well known thanks to 
Rembrandt’s The Return of the Prodigal Son, which de-
picts a father forgiving his repentant son and greeting 
him with love. Unlike in the Dutch painter’s work, 
in which the father receives his son at the front door, 
in Unbo’s work the father steps outside and greets his 
son on the road. The artist emphasises the enthusiasm 
of forgiveness. The father, with his sturdy posture and 
broad shoulders, wears a chŏngjagwan on his head as 
well as a jadeite top’o cloak, warmly covers and hugs 
his son, who is in torn clothing. The absence of the 
eldest son and servants also distinguishes the image 
from Rembrandt’s work. Instead, in the distance, be-
hind the father stands a woman who appears to be 
the mother looking at her son. This raises the ques-
tion of whether Unbo might be expressing his own 
love and attachment to his mother. By placing the 

Spośród scen męki Chrystusa Otrzymanie wyro-
ku [il. 24] zostało pokazane jako proces zaaranżowa-
ny na terenie królewskiego pałacu. Sąd nad Jezusem 
odbywa się przed dużym królewskim pawilonem, 
który uznaje się za salę tronową Kŭnjŏngjŏn pałacu 
Kyŏngbokkung – miejsce uroczystości istotnych dla 
państwa w czasach Chosŏn. Urzędnicy cywilni i woj-
skowi spoglądają z góry kamiennych schodów na zwią-
zanego liną i przesłuchiwanego Jezusa. Co ciekawe, 
nie został ukazany będący sędzią król. W pierwszej 
chwili można by się zastanawiać, czy sąd nie odbył 
się bez jego obecności. Wydaje się jednak, że król, 
zgodnie ze zwyczajami czasów Chosŏn, uważany był 
za świętą istotę i panował zwyczaj nieprzedstawiania 
go bezczelnie na obrazach45. 

45   Informacje na temat innych obrazów z serii Życie Jezusa, 
zob. w: Kim Kich’ang, Yesuŭi saengae: Unbo Kim Kich’angŭi kidokkyo 
sŏnghwajip [Życie Jezusa: zbiór chrześcijańskich obrazów Kim Kich’anga] 
(Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978). Na końcu książki znajdują się tłu-
maczenia na język angielski i japoński.

24.	Kim Kich’ang, Otrzymanie wyroku, 1952–1953, kolor na jedwabiu, 63,5×76 cm, kolekcja Sŏulmisulgwan [Muzeum Sztuki w Seulu]

24.	Kim Kich’ang, The Trial of Jesus, 1952–1953, colour on silk, 63.5×76 cm, collection of Sŏulmisulgwan [Seoul Museum of Art]

116



Przed Unbo byli w Korei artyści, którzy malo-
wali obrazy religijne, między innymi wspomniani: 
Chang Pal, Kim Ŭnho, Pae Unsŏng, jednak tematy 
przez nich przedstawiane były ograniczone do rela-
tywnie powszechnych i typowych, jak na przykład: 
Matka Boska z Dzieciątkiem, krzyż czy zmartwych-
wstanie. Nie odbiegali szczególnie od metod przed-
stawienia czy istniejących wzorców ikonograficznych. 
Unbo poprzez unikalną perspektywę artysty, w opar-
ciu o szczegółowe studia Ewangelii, dokonał konse-
kwentnej reinterpretacji życia Jezusa, dzięki ukazaniu 
go na tle historycznych wydarzeń z późnego Chosŏn. 
W tym kontekście jego twórczość ma duże znaczenie 
dla historii sztuki. 

Można się zatem zastanawiać, dlaczego Unbo 
namalował Życie Jezusa. Jak już wspomniano, misjo-
narz, z którym dobrze się znał, odwiedził go w Kunsan 
w czasie wojny koreańskiej i prosił, by malując religij-
ne obrazy, modlił się o koniec wojny i zjednoczenie 
Korei. W ten sposób seria Kim Kich’anga ma zwią-
zek nie tylko z wojną koreańską, ale także, jeśli spoj-
rzeć z szerszej perspektywy, z historią chrześcijaństwa 
w tym państwie.

Na koreańską ziemię, gdzie wyznawano buddyzm 
i konfucjanizm, chrześcijaństwo dotarło pod koniec 
XVIII wieku za pośrednictwem Chin. Najpierw przy-
były teksty katolickie, a następnie stopniowo poja-
wiali się katoliccy księża. Chrześcijaństwo kłóciło się 
ze zwyczajami konfucjańskimi i dlatego wzniecono 
prześladowania, których skutkiem była śmierć wielu 
męczenników. Pod koniec XIX wieku Koreańczycy 
zyskali wolność wyznania. Z kolei protestantyzm po-
jawił się w Korei po otwarciu portów w 1876 roku, 
jako pierwszy przybył tam amerykański misjonarz 
Allen. Protestantyzm nie doznał tak tragicznych prze-
śladowań i męczeństwa jak katolicyzm, mimo to upo-
wszechnianie go nie było łatwe nawet pod koniec XIX 
wieku. Stało się tak dlatego, że konfucjańskie idee na-
dal były głęboko zakorzenione wśród Koreańczyków. 
W pierwszym okresie rozprzestrzeniania się protestan-
tyzmu mający przewodnictwo misjonarze amerykańscy 
popularyzowali religię nie tylko Słowem Bożym, ale 
także poprzez zakładanie szkół oraz szpitali, w któ-
rych praktykowano nowoczesną medycynę. Poprzez 
takie realne praktykowanie ducha Chrystusa wnik-
nęli głęboko w serca zwykłych ludzi, którzy zmagali 
się z trudami życia jeszcze feudalnego społeczeństwa. 

Po aneksji Korei przez Japonię sytuacja chrześci-
jaństwa w Korei bardzo się pogorszyła. Japonia uwa-
żała, że Kościół jest ostoją ruchu niepodległościowego, 
a takie nurty były tłumione. W 1931 roku Japonia, 
będąca prowodyrem incydentu mukdeńskiego, wszczę-
ła wojnę chińsko-japońską i walki na Pacyfiku oraz 
zmusiła Koreańczyków do oddawania czci japoń-
skiemu cesarzowi w świątyniach shintoistycznych. 

figures not in the foreground but in the centre of the 
space, the viewer observes her from a slight distance, 
as if witnessing an encounter in the street, while by 
exposing the father’s upper body against the sky and 
above the horizon, Unbo makes him appear even 
more magnificent, captivating the viewer.

Among the scenes of Christ’s Passion, The Trial 
of Jesus [fig. 24] is shown as a trial held within the 
royal palace grounds. Jesus’ trial takes place in front of 
a large royal pavilion, believed to be the Kŭnjŏngjŏn 
throne room of the Kyŏngbokkung Palace—a site of 
state-relevant ceremonies during the Chosŏn period. 
Civil and military officials look down from the top of 
a stone staircase at Jesus, bound with rope and being 
interrogated. Interestingly, the king, acting as judge, 
is not shown. At first glance, one might wonder if 
the trial took place without his presence. However, 
it seems that the king was not depicted in the scene, 
in keeping with Chosŏn-era customs. He was con-
sidered a sacred being, and it was customary not to 
depict him insolently in paintings45.

Before Unbo, there had been artists who painted 
religious pictures, including the above-mentioned: 
Chang Pal, Kim Ŭnho, Pae Unsŏng; however, the 
themes they depicted were limited to relatively com-
mon and typical subjects, such as the Virgin Mary 
and Child, the cross and the resurrection. They did 
not significantly diverge from the existing methods 
of representation or iconographic patterns. Unbo, 
through his unique artistic perspective and based on 
detailed study of the Gospels, consistently reinter-
preted the life of Jesus by presenting it against the 
backdrop of historical events from the late Chosŏn 
period. In this context, his work can be considered 
to be of high significance for art history.

One might therefore wonder why Unbo painted 
The Life of Jesus. As mentioned above, a missionary 
he knew well had visited him in Kunsan during the 
Korean War and actively encouraged him to pray – by 
creating religious paintings – for the end of the war 
and the reunification of Korea. Thus, Kim Kich’ang’s 
series is connected not only with the Korean War 
but also, from a broader perspective, to the history 
of Christianity in the country.

Christianity had reached Korea, where Buddhism 
and Confucianism were practiced, in the late 18th cen-
tury via China. Catholic texts appeared first, followed 
by the gradual arrival of Catholic priests. Christianity 
clashed with Confucian customs, and because of this 
as well as for political reasons, severe persecution oc-

45   Information on the other paintings from the series The Life 
of Jesus than those presented in this article can be found in: Kim 
Kich’ang, Yesuŭi saengae: Unbo Kim Kich’angŭi kidokkyo sŏnghwajip 
[The Life of Jesus: A Collection of Christian Paintings by Kim Kich’ang] 
(Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978). English and Japanese transla-
tions are provided at the end of the book.

117



curred, resulting in the deaths of many martyrs. By 
the late 19th century, Koreans had gained religious 
freedom. Protestantism, in turn, came to Korea after 
the opening of ports in 1876, with the American mis-
sionary Allen being the first to arrive. Protestantism 
did not suffer the same tragic consequences as the 
persecution and martyrdom of Catholicism, yet its 
spread was not easy even in the late 19th century. This 
was because Confucian ideas were still deeply rooted 
among Koreans. During the early period of dissemi-
nation of Protestantism, American missionaries led 
the way, popularising the religion not only through 
the Bible and the Word of God but also expanding 
the foundations of Christianity by establishing schools 
and hospitals where modern medicine was practiced. 
Through this genuine practice of the spirit of Christ, 
they penetrated deeply into the hearts of ordinary 
people, struggling with the hardships of life in the 
still feudal society.

However, with Japan’s annexation of Korea, the 
situation of Christianity in Korea deteriorated dra-
matically. Japan viewed the Church as a base for inde-
pendence movements, which became suppressed. In 
1931, Japan, as the instigator of the Mukden Incident, 
initiated the Sino-Japanese War and the Pacific War, 
and forced Koreans to worship the Japanese emper-
or at Shinto shrines. Christianity could not coexist 
with emperor worship, so its followers who refused 
to worship another god were persecuted. It is known 
that approximately 50 people were martyred for refus-
ing to visit a Shinto shrine, missionary schools such 
as P’yŏngyangshinhakkyo [P’yŏngyang Theological 
Seminary] were closed, and missionaries who did not 
submit to the will of the Japanese were deported46.

A way out of this situation came after the total fall 
of Japan on 15th August 1945. With Korea regaining 
independence, the circumstances for the development 
of Christianity changed. To begin with, the activities of 
missionaries, long constrained under Japanese control 
during the colonial period, were liberated; in particu-
lar, the establishment of the U.S. military government 
enabled their rapid return47. From the late Chosŏn pe-
riod to the period of liberation, the desire for freedom 
among the various religions accumulated. When the 
Korean government was established in 1948, and the 
twelfth article of the Constitution of the Republic of 
Korea finally included a clause on “freedom of reli-

46   For detailed information on the situation of Korean Christians 
after the end of the Japanese occupation, cf,: Kim Sŭngt’ae, Ilche malgiŭi 
Han’gukkyohoe [Korean Church of the End of the Japanese Occupation], 
“Han’gukkidokkyowa yŏksa ” 2ho (1992.11), pp. 8–21.

47   Detailed discussion of the activities of Christian missionar-
ies in Korea after the liberation of Korea can be found in: Haebang 
ihu haeoe sŏn’gyobuŭi ipkukkwa hwaltong [The Arrival and Activities of 
Foreign Missionaries after Liberation], “Hyŏndaegidokkyo ch’ongsŏ” 
4 kwŏn (Hyŏndaegidokkyoyŏn’guso, 2009.7), pp. 162–214.

Chrześcijaństwo nie mogło koegzystować z kultem 
cesarza, dlatego jego wyznawcy, którzy odmawiali 
oddawania czci innemu bogu, byli prześladowani. 
Wiadomo, że około 50 osób poniosło śmierć męczeń-
ską za odmowę odwiedzenia świątyni shintoistycznej, 
a szkoły misyjne, takie jak P’yŏngyangshinhakkyo 
[Seminarium Teologiczne w P’yŏngyang], zostały za-
mknięte, natomiast misjonarze, którzy nie podporząd-
kowali się woli Japończyków, deportowani46. 

Po całkowitym upadku Japonii 15 sierpnia 1945 
roku i odzyskaniu niepodległości przez Koreę zmie-
niły się okoliczności rozwoju chrześcijaństwa. Przede 
wszystkim, działalność misjonarzy, przez długi czas 
ograniczona pod kontrolą Japonii w okresie kolonial-
nym, została przywrócona; szybki powrót misjonarzy 
umożliwiło w szczególności ustanowienie militarne-
go rządu amerykańskiego47. Od późnego Chosŏn do 
okresu wyzwolenia skumulowały się pragnienia wol-
ności nagromadzonych wyznań. Kiedy w 1948 roku 
utworzono rząd koreański, a w dwunastym punkcie 
Konstytucji Republiki Korei zapisano klauzulę o „wol-
ności religii”, obywatele Republiki Korei otrzyma-
li gwarancję wolności wyznania48. Stworzenie przez 
Unbo tak kreatywnych dzieł religijnych w tak nie-
zwykłym okresie historii koreańskiego chrześcijań-
stwa ma wielkie historyczne znaczenie.

Wnioski

Unbo jako artysta już od czasu koreańskiej nowo-
czesności po wyzwoleniu 15 sierpnia poszukiwał kontek-
stu koreańskiej tradycji, przez co jest wybitnym twórcą, 
który swoje malarstwo rozszerzył do współczesnej mię-
dzynarodowości. Niewiele osób do takiego stopnia co 
on było oddanych czasom i rozwiązywaniu problemów 
form plastycznych. Środki wyrazu artystycznego Unbo, 
który był uzdolnionym artystą, są różnorodne. Podobny 
do koni biegnących z gwałtowną prędkością, jego zakres 
działalności wyróżnia się różnorodnością poprzez wy-
kraczanie poza style i materiały, przewyższając ludzkie 
oczekiwania.

46   Szczegółowe informacje na temat sytuacji koreańskich 
chrześcijan po koniec japońskiej okupacji w: Kim Sŭngt’ae, Ilche 
malgiŭi Han’gukkyohoe [Koreański Kościół końca okupacji japońskiej], 
„Han’gukkidokkyowa yŏksa” 2ho(1992.11), s. 8–21.

47   Szczegółowa dyskusja na temat działalności chrześcijańskich 
misjonarzy w Korei po wyzwoleniu Korei w: Haebang ihu haeoe 
sŏn’gyobuŭi ipkukkwa hwaltong [Wejście i działalność zagranicznych 
misjonarzy po wyzwoleniu], „Hyŏndaegidokkyo ch’ongsŏ” 4 kwŏn 
(Hyŏndaegidokkyoyŏn’guso, 2009.7), s. 162–214.

48   Pang Sŏngchu · Yang Chunsŏk, 1948 nyŏn ‘chonggyoŭi 
chayu’ chohang chejŏngŭi chŏngch’isa [Polityczna historia wprowadzenia 
klauzuli ‘wolności religii’ w 1948 r.], „Han’gukchŏngch’ihak’oebo” 
53chip 5ho (2019 kyŏul), s. 101–129.

118



Jest to fragment dokumentu z organizacji wystawy 
ujawniony przez Lee Kyŏngsŏnga, który był dyrekto-
rem Kungnip’yŏndaemisulgwan [Narodowe Muzeum 
Sztuki Nowoczesnej i Współczesnej w Korei] i orga-
nizował w 1989 roku wystawę „Unbojŏn [Wystawa 
Unbo]”49, skrótowo przedstawiający historyczną ocenę 
sztuki Unbo. Artysta urodził się 110 lat temu i z winy 
nierozwiniętego systemu opieki medycznej w Korei 
całe życie zmagał się z utratą słuchu spowodowaną 
zachorowaniem na tyfus. Jak mówił, zaakceptował 
jednak głuchotę jako środek umożliwiający mu sku-
pienie się na malarstwie, któremu oddał całe życie. 
W efekcie tego stał się mistrzem, który pod względem 
liczby i różnorodności dzieł nie miał sobie równych 
wśród koreańskich twórców. Szczególnie wyjątko-
wym dziełem, nie tylko w Korei, ale i na świecie, jest 
seria Życie Jezusa. Te 30 obrazów, pomijając religij-
ną dyskusję na temat indygenizacji, należy uznać za 
pracę bardzo interesującą i wartościową. Jako osobi-
ste wyznanie wiary w czasie, gdy cały naród cierpiał 
z powodu wojny koreańskiej, dzieło to budziło na-
dzieję na wybawienie. Można powiedzieć, że zobra-
zowanie przypowieści Powracający syn marnotrawny 
jest bezprecedensowe i stawia pytanie, czy autor nie 
chciał tak jak Rembrandt opowiedzieć własnej hi-
storii z tego czasu. 

Po siedmiu latach od wkroczenia na ścieżkę malar-
stwa, mając zaledwie 24 lata, Unbo otrzymał nagrodę 
pierwszej kategorii na Wystawie Sztuki Chosŏn. W wie-
ku 27 lat zatriumfował, ponieważ został rekomendo-
wanym artystą, co było ówcześnie najwyższym tytu-
łem dla koreańskich malarzy. Kiedy Japonia wszczęła 
wojnę na Pacyfiku, Japończycy wywierali wpływ na 
znanych koreańskich malarzy, by tworzyli i wystawiali 
dzieła promujące agresywną wojnę i zachęcające naród 
do wzięcia w niej udziału. Unbo trudno było uniknąć 
takich sytuacji. Być może Powracający syn marnotraw-
ny jest wyrazem autorefleksji i poczucia żalu wynika-
jących z tych wydarzeń. Po Życiu Jezusa nie namalo-
wał wielu dzieł poruszających bezpośrednio tematykę 
chrześcijańską, jednak od drugiej połowy lat 70. aż do 
śmierci osobiście zaświadczał o miłości Boga poprzez 
bezpośrednie wspieranie osób z niepełnosprawnościa-
mi. W historii sztuki koreańskiej trudno znaleźć arty-
stę, który dorównywałby Unbo pod względem liczby, 
różnorodności czy świetności dzieł.

Yisoon Kim, były profesor
Hongik University, Seul, Korea Południowa

e-mail: yisoonk@naver.com

49   Lee Kyŏngsŏng, ‘Unbojŏn’ e puch’yŏ [Poświęcone Wystawie 
Unbo], cyt. za: Unbo Kim Kich’ang chŏnjaktorok V, s. 315.

gion,” citizens of the Republic of Korea were guaran-
teed freedom of worship48. The fact that Unbo painted 
such creative religious works during such a remark-
able period in the history of Korean Christianity is of 
great historical significance.

Conclusions

As an artist who searched for the context of Korean 
tradition since the Korean modern era following the 
liberation on 15th August, Unbo was an outstanding 
painter who expanded his work into the contemporary 
international context. Few people have been as com-
mitted as him to the times and to solving the problems 
of visual art. As a talented artist, Unbo used a variety 
of means of artistic expression. Like horses running at 
breakneck speed, his range of activities is distinguished 
by its diversity achieved through transcending styles and 
materials, thus surpassing human expectations.

This is an excerpt from an exhibition organisa-
tion document, released by Lee Kyŏngsŏng, who was 
director of the Kungnip’yŏndaemisulgwan [National 
Museum of Modern and Contemporary Art, Korea] 
and organised the 1989 exhibition “Unbojŏn [Unbo’s 
Exhibition],”49 briefly presenting a historical assess-
ment of Unbo’s art. Unbo was born 110 years ago, 
and due to Korea’s underdeveloped medical system, 
he struggled throughout his life with hearing loss 
caused by typhus. However, as he said, he accept-
ed his deafness as a means to focus on painting, to 
which he devoted his entire life. As a result, he be-
came a master whose number and diversity of works 
were unmatched among Korean artists. A particularly 
exceptional work, not only in Korea but also world-
wide, is The Life of Jesus series. These 30 paintings, 
transcending the religious debate on indigenisation, 
constitute a work of great interest and value. A per-
sonal statement of faith at the time when the entire 
nation was suffering from the Korean War, this work 
conveyed hope for salvation. One could say that his 
depiction of the parable The Return of the Prodigal 
Son is unprecedented, raising the question of wheth-
er, like Rembrandt, he might not have wanted to tell 
his own story from that time.

Seven years after embarking on his painting ca-
reer, at the age of 24, he received the first-class award 
at the Chosŏn Art Exhibition. At 27, he triumphed 
by becoming a  recommended artist, the highest 
honour for Korean painters at the time. However, 

48   Pang Sŏngchu · Yang Chunsŏk, 1948 nyŏn’ chonggyoŭi chayu 
‘chohang chejŏngŭi chŏngch’isa [The political history of the introduction of 
the ‘ freedom of religion’ clause in 1948], “Han’gukchŏngch’ihak’oebo” 
53chip 5ho (2019 kyŏul), pp. 101–129.

49   Lee Kyŏngsŏng, ‘Unbojŏn’ e puch’yŏ [Dedicated to Unbo’s 
Exhibition], quoted from: Unbo Kim Kich’ang chŏnjaktorok V, p. 315.

119



Japan initiated the Pacific War, forcing support even 
from behind the scenes. The Japanese influenced re-
nowned Korean painters to create and exhibit works 
that promoted the aggressive war and led the nation 
to participate. Unbo found it difficult to avoid such 
situations. Perhaps The Return of the Prodigal Son 
is an expression of self-reflection and a sense of re-
gret stemming from these events. After The Life of 
Jesus, he did not paint many works directly dealing 
with Christian themes. However, from the late 1970s 
until his death, he personally embodied God’s love 
through direct support for people with disabilities. 
In the history of Korean art, it is difficult to find an 
artist comparable to Unbo in terms of both the vol-
ume and the diversity and excellence of his works.

Former Professor Yisoon Kim
Hongik University, Seoul, South Korea

e-mail: yisoonk@naver.com

Translated by Agnieszka Gicala

Bibliography

Ch’oe Pyŏngsik, Unbo Kim Kich’ang yesullon yŏn’gu [Studies 
on the Theory of Art of Unbo Kim Kich’ang], Sŏul: Tong-
munsŏn, 1997.

20see t’rŏjint’ kŭrin sŭt’a chakka, minjong kuwŏn somang 
tamŭn t’rpuhwal hut’ [A star painter of the 20th century 
who painted royal portraits, After the resurrection, ex-
pressing the desire/wish for the liberation of the nation], 
“K’ŭrisŭch’ŏnt’udei” (https://www.christiantoday.co.kr/
news/361463).

https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/album/album_view.asp?
menugubun=saint&infoid=640&id=8001 

Lee Chinhŭi, Han’gukchŏng hwap’ungŭro p’yohyŏndoen 
sŏnghwaŭi chohyŏngjŏng t’ŭkching yŏn’gu [A Study of 
Religious Painting Forms in the Style of Korean Genre 
Painting], Master’s thesis, Kyunghee University, 2007.

Lee Chŏngchin, 1970nyŏndae han’gung shilgyŏngsansuhwa 
yŏn’gu [A Study of Korean Realistic Landscapes of the 
1970s], “Han’gukkŭnhyŏndaemisulsahak” (Han’gukk
ŭnhyŏndaemisulsahak’oe, 2015), pp. 207–238.

Lee Kyŏngsŏng, ‘Unbojŏn’ e puch’yŏ [Dedicated to Unbo’s 
Exhibition], in: Unbo Kim Kich’ang chŏnjaktorok V, p. 315.

Haebang ihu haeoe sŏn’gyobuŭi ipkukkwa hwaltong [The 
Arrival and Activities of Foreign Missionaries after 
Liberation], “Hyŏndaegidokkyo ch’ongsŏ” 4 kwŏn 
(Hyŏndaegidokkyoyŏn’guso, 2009.7), pp. 162–214.

Kim Yisoon, 1970 nyŏndae misulgadŭrŭi chŏngch’esŏng ch’atkir 
t’rhan’gukchŏgin kŏtt’kwa t’rtongyangjŏgin kŏtt’ŭi ch’akchong 
[Searching for the Identity of Artists of the 1970s: The 
Intertwining of “Korean” and “Eastern”], “Misulsayŏn’gu” 
39(2020), pp. 213–240.

Bibliografia

Ch’oe Pyŏngsik, Unbo Kim Kich’ang yesullon yŏn’gu [Studia  
nad teorią sztuki Unbo Kim Kich’anga], Sŏul: Tongmun-
sŏn, 1997.

20see t’rŏjint’ kŭrin sŭt’a chakka, minjong kuwŏn somang tamŭn 
t’rpuhwal hut’ [Malarz-gwiazdor XX wieku, który malował 
portrety królewskie, Po zmartwychwstaniu, wyrażające pra-
gnienie/życzenie wyzwolenia narodu], „K’ŭrisŭch’ŏnt’udei” 
(https://www.christiantoday.co.kr/news/361463).

https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/album/album_view.
asp?menugubun=saint&infoid=640&id=8001 

Lee Chinhŭi, Han’gukchŏng hwap’ungŭro p’yohyŏndoen 
sŏnghwaŭi chohyŏngjŏng t’ŭkching yŏn’gu [Studium form 
malarstwa religijnego w stylu koreańskiego malarstwa rodza-
jowego], praca magisterska, Uniwersytet Kyunghee, 2007.

Lee Chŏngchin, 1970nyŏndae han’gung shilgyŏngsansuhwa 
yŏn’gu [Studium koreańskich realistycznych krajobrazów 
z lat 70. XX w.], „Han’gukkŭnhyŏndaemisulsahak” (Ha
n’gukkŭnhyŏndaemisulsahak’oe, 2015), s. 207–238.

Lee Kyŏngsŏng, ‘Unbojŏn’ e puch’yŏ [Poświęcone wystawie 
Unbo], w: Unbo Kim Kich’ang chŏnjaktorok V, s. 315.

Haebang ihu haeoe sŏn’gyobuŭi ipkukkwa hwaltong [Wejście  
i działalność zagranicznych misjonarzy po wyzwoleniu], 
„Hyŏndaegidokkyo ch’ongsŏ” 4 kwŏn (Hyŏndaegido-
kkyoyŏn’guso, 2009.7), s. 162–214.

Kim Yisoon, 1970 nyŏndae misulgadŭrŭi chŏngch’esŏng 
ch’atkir t’rhan’gukchŏgin kŏtt’kwa t’rtongyangjŏgin kŏtt’ŭi 
ch’akchong [Poszukiwanie tożsamości artystów lat 70. XX 
wieku: przeplatanie się „koreańskiego” i „wschodniego”], 
„Misulsayŏn’gu” 39(2020), s. 213–240.

Kim Kich’ang, Ch’immugŭi segyeesŏ [W świecie ciszy], Sŏul: 
Minŭmsa, 1976.

Kim Kich’ang, Ch’immugŭi shimyŏnesŏ [W otchłani ciszy], 
Sŏul: Pŏpchogak, 1988.

Kim Kich’ang, Ch’immukkwa hamkke yesulgwa hamkke [Z ci-
szą, ze sztuką], Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978.

Kim Kich’ang, Haebanggwa tongyanghwaŭi chillo [Wyzwolenie 
i droga malarstwa wschodniego], „Chohyŏngyesul” 1 Ho 
(1946.3.30.), s. 7–8. 

Kim Kich’ang, Hwabangyŏjŏk (畫房餘滴) [Krople z pracow-
ni malarskiej], Sŏul: Hagwŏnsa, 1962.

Kim Kich’ang, Mal, naega chŭlgyŏ kŭrinŭn kkadak [Konie, 
dlaczego lubię je malować], „Yŏsŏngdonga” (1980.11), 
s. 214.

Kim Kich’ang, Minhwaŭi pimil [Sekret malarstwa ludowego], 
„Ilgansŭp’och’ŭ” (1976.8.12.).

Kim Kich’ang, Naŭi aho [Mój pseudonim artystyczny], 
w: Hwabangyŏjŏk [Krople z pracowni malarskiej], Sŏul: 
Hagwŏnsa 1962, s. 64.

Kim Kich’ang, Naŭi kŭrim naŭi saenggang – ujuro pisangha-
go p’ŭn kalmang [Moje obrazy, moje myśli – tęsknota za 
wzbiciem się w kosmos], „Hyŏndaein” (1976.4), s. 152.

Kim Kich’ang, Naŭi saranggwa yesul [Moja miłość i sztuka], 
Sŏul: Chŏngusa, 1977.

120

https://www.christiantoday.co.kr/news/361463)
https://www.christiantoday.co.kr/news/361463)
https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/album/album_view.asp?menugubun=saint&infoid=640&id=8001
https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/album/album_view.asp?menugubun=saint&infoid=640&id=8001
https://www.christiantoday.co.kr/news/361463)
https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/album/album_view.asp?menugubun=saint&infoid=640&id=8001
https://maria.catholic.or.kr/sa_ho/album/album_view.asp?menugubun=saint&infoid=640&id=8001


Kim Kich’ang, Naŭi shimhon pach’in kan ssŭn yesuŭi iltaegi 
[Historia Jezusa w gat, któremu oddałem/zawierzyłem 
serce i duszę/ducha], w: Yesuŭi saengae, Sŏul: Kyŏng-
mimunhwasa, 1978.

Kim Kyŏngyŏn, 1950nyŏndae han’gung sumuk’waŭi 
ch’usangjŏng kyŏnghyang [Tendencje abstrakcyjne kore-
ańskiego malarstwa tuszem w latach 50. XX wieku], pra-
ca magisterska, Hongiktaehakkyo Taehagwŏn, 1993.

Kim Michŏng, Unbowa Uhyang, 40nyŏnmanŭi nadŭri [Unbo 
i Uhyang, 40 lat wycieczek], Unbomisulgwan, 2011.

Kim Miri, Chŏgori ipko yesu ingt’aehasyŏnne, chosŏnŭi Maria 
[Ubrana w jeogori i w ciąży z Jezusem, Maria z Chosŏn], 
„Chosŏnilbo”, 2014.1.28.

Kim Yongchun, Minjongmunhwa munje [Kwestia kultury 
narodowej], „Shinch’ŏnji” (1947.1), s. 128–136. 

Kim Yongchun, Tongyanghwa, minjokchŏng saekch’ae t’a-
edong [Malarstwo wschodnie, narodziny barw narodo-
wych], „Tongailbo” (1949.12.1.).

Kim Sŭngt’ae, Ilche malgiŭi Han’gukkyohoe [Koreański Kościół 
końca okupacji japońskiej], „Han’gukkidokkyowa yŏksa” 
2ho (1992.11), s. 8–21.

Kwimŏgŏri sonyŏn mijŏn ipsŏn, 18seŭi Kim Kich’ang kun, 
[Głuchy chłopiec wygrywa wystawę sztuki, 18-letni Kim 
Kich’ang], „Chosŏnilbo” (1931.5.24.).

Myŏng Kyŏngcha, Unbo Kim Kich’ang hoehwae nat’a-
nan kidokkyojŏng sŏnghyang [Tendencje chrześcijańskie 
w malarstwie Unbo Kim Kich’anga], praca magisterska, 
Uniwersytet Suwon, 2004.

O Kwangsu, Kim Kich’ang · Pak Raehyŏn: Kurŭm sanae 
(Unbo)wa piŭi kohyang(Uhyang)[Kim Kich’ang · Pak 
Raehyŏn: mężczyzna chmur (Unbo) i miasto rodzinne 
deszczu (Uhyang)], Sŏul: Chaewŏn, 2003. 

Park Chŏngse, Keil (J. Gale) ŭi T’yŏlloryŏktyŏngkwa kimjun’gŭnŭi 
p’ungsoksapto [Tłumaczenie Wędrówki pielgrzyma Gale’a 
i ilustracje Kim Chunkŭna], „Shinhangnondan” 60 
(Yŏnsedaehakkyo Han’gukkidokkyomunhwayŏn’guso, 
2010), s. 63–91.

Park Raepu, Han’gugŭi myŏnghwa, hyŏndaesŏngeŭi yŏlchŏng 
60nyŏn – Unbo Kim Kich’angŭi pabosansu [Koreańskie 
arcydzieła, 60 lat pasji ku nowoczesności – naiw-
ne krajobrazy Unbo Kim Kich’anga], „Han’gugilbo” 
(1992.5.20.).

Pang Sŏngchu · Yang Chunsŏk, 1948nyŏn ‘chonggyoŭi 
chayu’ chohang chejŏngŭi chŏngch’isa [Polityczna histo-
ria wprowadzenia klauzuli ‘wolności religii’ w 1948 r.], 
„Han’gukchŏngch’ihak’oebo” 53chip 5ho (2019 kyŏul), 
s. 101–129.

Sim Yŏngok, Chosŏnmisulchŏllamhoe chakp’umŭi chosŏn-
hyangt’osaeng pip’yŏng yŏn’gu [Krytyczne studium kolory-
tu lokalnego Chosŏn w dziełach Wystawy Sztuki Chosŏn], 
„Tongyangyesul” 48 (Han’guktongyangyesurhak’oe, 
2020.8), s. 25–54.

Sim Yŏngok, Unbo Kim Kich’angŭi Yesuŭi saengae chakp’umŭl 
t’onghan kidokkyo t’och’ak’wa tamnon [Rozprawa na te-
mat indygenizacji chrześcijaństwa na podstawie Życia 

Kim Kich’ang, Ch’immugŭi segyeesŏ [In the World of Silence], 
Sŏul: Minŭmsa, 1976.

Kim Kich’ang, Ch’immugŭi shimyŏnesŏ [In the Abyss of Silence], 
Sŏul: Pŏpchogak, 1988.

Kim Kich’ang, Ch’immukkwa hamkke yesulgwa hamkke [With 
Silence, with Art], Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978.

Kim Kich’ang, Haebanggwa tongyanghwaŭi chillo [Liberation 
and the Way of Eastern Painting], “Chohyŏngyesul” 1 
Ho (1946.3.30.), pp. 7–8.

Kim Kich’ang, Hwabangyŏjŏk (畫房餘滴)[Drops from the 
Painting Studio], Sŏul: Hagwŏnsa, 1962.

Kim Kich’ang, Mal, naega chŭlgyŏ kŭrinŭn kkadak [Horses, why 
I like painting them], “Yŏsŏngdonga” (1980.11), s. 214.

Kim Kich’ang, Minhwaŭi pimil [The Secret of Folk Painting], 
“Ilgansŭp’och’ŭ” (1976.8.12.).

Kim Kich’ang, Naŭi aho [My artistic pseudonym], in: 
Hwabangyŏjŏk [Drops from the Painting Studio], Sŏul: 
Hagwŏnsa 1962, p. 64.

Kim Kich’ang, Naŭi kŭrim naŭi saenggang – ujuro pisanghago 
p’ŭn kalmang [My images, my thoughts – longing to soar 
into space], “Hyŏndaein” (1976.4), s. 152.

Kim Kich’ang, Naŭi saranggwa yesul [My Love and Art], 
Sŏul: Chŏngusa, 1977.

Kim Kich’ang, Naŭi shimhon pach’in kan ssŭn yesuŭi iltae-
gi [The story of Jesus in a gat, to whom I gave/entrust-
ed my heart and soul/spirit], in: Yesuŭi saengae, Sŏul: 
Kyŏngmimunhwasa, 1978.

Kim Kyŏngyŏn, 1950 nyŏndae han’gung sumuk’waŭi 
ch’usangjŏng kyŏnghyang [Abstract Trends in Korean Ink 
Painting in the 1950s], Master’s thesis, Hongiktaehakkyo 
Taehagwŏn, 1993.

Kim Michŏng, Unbowa Uhyang, 40 nyŏnmanŭi nadŭri [Unbo  
and Uhyang, 40 Years of Travels], Unbomisulgwan, 2011.

Kim Miri, Chŏgori ipko yesu ingt’aehasyŏnne, chosŏnŭi Maria 
[Clad in jeogori and pregnant with Jesus, Mary of Chosŏn], 
“Chosŏnilbo”, 2014.1.28.

Kim Yongchun, Minjongmunhwa munje [The Question of 
National Culture], “Shinch’ŏnji” (1947.1), pp. 128–136. 

Kim Yongchun, Tongyanghwa, minjokchŏng saekch’ae t’aedong 
[Eastern Painting, the Birth of National Colours], 
“Tongailbo” (1949.12.1.).

Kim Sŭngt’ae, Ilche malgiŭi Han’gukkyohoe [Korean Church of 
the End of the Japanese Occupation], “Han’gukkidokkyowa 
yŏksa” 2ho (1992.11), pp. 8–21.

Kwimŏgŏri sonyŏn mijŏn ipsŏn, 18seŭi Kim Kich’ang kun, 
[A deaf boy wins an art exhibition, 18-year-old Kim 
Kich’ang], “Chosŏnilbo” (1931.5.24.).

Myŏng Kyŏngcha, Unbo Kim Kich’ang hoehwae nat’anan 
kidokkyojŏng sŏnghyang [Christian Tendencies in Unbo 
Kim Kich’ang’s Painting], Master’s thesis, Suwon 
University, 2004.

O Kwangsu, Kim Kich’ang · Pak Raehyŏn: Kurŭm sanae 
(Unbo)wa piŭi kohyang (Uhyang) [Kim Kich’ang · Pak 
Raehyŏn: The Man of Clouds (Unbo) and the Hometown 
of Rain (Uhyang)], Sŏul: Chaewŏn, 2003.

121



Park Chŏngse, Keil (J. Gale) ŭi T’yŏlloryŏktyŏngkwa 
kimjun’gŭnŭi p’ungsoksapto [Translation of ‘The 
Pilgrim’s Progress’ by J. Gale and illustrations by Kim 
Chunkŭn], “Shinhangnondan” 60 (Yŏnsedaehakkyo 
Han’gukkidokkyomunhwayŏn’guso, 2010), pp. 63–91.

Park Raepu, Han’gugŭi myŏnghwa, hyŏndaesŏngeŭi yŏlchŏng 
60nyŏn – Unbo Kim Kich’angŭi pabosansu [Korean 
Masterpieces, 60 Years of Passion for Modernity – Naive 
Landscapes by Unbo Kim Kich’ang], “Han’gugilbo” 
(1992.5.20.).

Pang Sŏngchu · Yang Chunsŏk, 1948nyŏn ‘chonggyoŭi ch-
ayu’ chohang chejŏngŭi chŏngch’isa [The political history 
of the introduction of the ‘freedom of religion’ clause in 
1948], “Han’gukchŏngch’ihak’oebo” 53chip 5ho (2019 
kyŏul), pp. 101–129.

Sim Yŏngok, Chosŏnmisulchŏllamhoe chakp’umŭi chosŏn-
hyangt’osaeng pip’yŏng yŏn’gu [A Critical Study of the 
Local Colour of Chosŏn in the Works of the Chosŏn Art 
Exhibition], “Tongyangyesul” 48 (Han’guktongyan-
gyesurhak’oe, 2020.8), pp. 25–54.

Sim Yŏngok, Unbo Kim Kich’angŭi Yesuŭi saengae chakp’umŭl 
t’onghan kidokkyo t’och’ak’wa tamnon [A Treatise on the 
Indigenisation of Christianity Based on ‘The Life of 
Jesus’ by Unbo Kim Kich’ang], “Shinhakkwa hangmun” 
22.3(2020), pp. 34–66.

Song Pyŏngton, Mijŏn’gwallam [A Visit to the Art Exhibition], 
“Chosŏnilbo”(1934.6.8.).

Unbo Kim Kich’ang, chŏnjaktorok I–V [The Complete 
Catalogue of the Works of Unbo Kim Kich’ang I–V], 
Sŏul: API, 1994.

Unbo Kim Kich’ang, Namgyŏnghwarang, 1976.
Unbo Kim Kich’ang (P’alsun’ginyŏmdaehoegojŏn) [Competition 

Classics on the Eightieth Birthday], Sŏul: API, 1993.
Unbo Kim Kich’ang sŏnghwajŏn [An Exhibition of Unbo Kim 

Kich’ang’s religious paintings], Kyŏngmihwarang, 1978.
Unbo Kim Kich’ang, Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1980.
Unbo Kim Kich’ang, Sŏul: API, 1989. 
Unbo Kim Kich’ang, Kaellŏri Hyŏndae, 2000.
Unbo Kim Kich’ang, Sŏul: Kyŏngmich’ulp’ansa, 1980, p. 260.
Yesuŭi saengaer Unbo Kim Kich’angŭi kidokkyo sŏnghwajip [‘The 

Life of Jesus’: A Collection of Christian Religious Paintings 
by Unbo Kim Kich’ang], Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978.

Jezusa Unbo Kim Kich’anga], “Shinhakkwa hangmun” 
22.3(2020), s. 34–66.

Song Pyŏngton, Mijŏn’gwallam [Wizyta na wystawie sztuki], 
„Chosŏnilbo”(1934.6.8.).

Unbo Kim Kich’ang, chŏnjaktorok I–V [Katalog kompletny 
dzieł Unbo Kim Kich’anga I–V], Sŏul: API, 1994.

Unbo Kim Kich’ang, Namgyŏnghwarang, 1976.
Unbo Kim Kich’ang (P’alsun’ginyŏmdaehoegojŏn) [Konkursowe 

klasyki z okazji osiemdziesiątych urodzin], Sŏul: API, 
1993.

Unbo Kim Kich’ang sŏnghwajŏn [Wystawa malarstwa religij-
nego Unbo Kim Kich’anga], Kyŏngmihwarang, 1978.

Unbo Kim Kich’ang, Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1980.
Unbo Kim Kich’ang, Sŏul: API, 1989. 
Unbo Kim Kich’ang, Kaellŏri Hyŏndae, 2000.
Unbo Kim Kich’ang, Sŏul: Kyŏngmich’ulp’ansa, 1980, s. 260.
Yesuŭi saengaer Unbo Kim Kich’angŭi kidokkyo sŏnghwajip 

[Życie Jezusa: kolekcja chrześcijańskich obrazów religijnych 
Unbo Kim Kich’anga], Sŏul: Kyŏngmimunhwasa, 1978.

Sacrum et Decorum 18, 2025
ISSN: 1689-5010, e-ISSN 2720-524X
© Author, Creative Commons BY 4.0

122



Rafał Solewski
Uniwersytet Komisji Edukacji  
Narodowej, Kraków
ORCID: 0000–0001–9631–9257

Sacrum i polskość w sztuce  
początku XXI wieku.  
Afirmacja i krytyka1

DOI:10.15584/setde.2025.18.5 

Abstrakt
Tekst rozpoczyna przypomnienie definicji sacrum Rudolfa Otta 

oraz rozważań Władysława Stróżewskiego o możliwości sacrum 

w sztuce. Wskazuje relację transcendentaliów z bóstwem i war-

tością sacrum realizowaną na swój sposób przez naród polski, 

w którego etosie religijność, a szczególnie miłosierdzie, odgry-

wa wyjątkową rolę. Ukazuje sposób usuwania się wartości este-

tycznych w cień wartości sacrum w sztuce sakralnej i religijnej 

oraz relacje tej wartości z odsłanianą równolegle ideą polską. 

W tym kontekście wprowadzona zostaje koncepcja sztuki afirma-

tywnej jako podobnej w poetyce do współcześnie popularnej 

sztuki krytycznej. Sztuka afirmatywna pozostaje jednak oparta 

na transcendentaliach, czyli metafizycznym systemie wartości, 

choć (zgodnie z obserwacjami Grzegorza Sztabińskiego) ogra-

nicza się transcendencję do jej „dreszczu” obecnego w inten-

sywnych doznaniach albo do doświadczania jej marginesów. 

Przykłady takiej afirmatywności we wspólnym potraktowaniu 

problematyki religijnego sacrum i polskości prezentują opisa-

ne prace Ignacego Czwartosa, Danuty Waberskiej, Jarosława 

Modzelewskiego (biorącego udział w projekcie Namalować 

Katolicyzm od Nowa), Czesława Dźwigaja, Marka Chlandy, 

Mirosława Pateckiego, Stanisława Kulona, Adu Karczmarczyk, 

Jerzego Kaliny. Przypominanie w dziełach wartości marginali-

zowanych idei sacrum i polskości podtrzymuje współcześnie 

przekonanie o nieusuwalności transcendentaliów.

Słowa kluczowe: sacrum, transcendentalia, idea polska, współ-

czesna sztuka afirmatywna

1   Tekst powstał w wyniku pracy naukowej dofinansowanej  
ze środków budżetu państwa w ramach programu Ministra Edu-
kacji i Nauki pod nazwą „Nauka dla Społeczeństwa”, nr projektu 
NdS/529630/2021/2021, kwota dofinansowania 201 250,00 zł, cał-
kowita wartość projektu 201 250,00 zł. Fragment wstępu do arty-
kułu wykorzystano w popularyzatorskim tekście Sacrum w polskiej 
sztuce / The Sacred in Polish Art, w: Strefa Półcienia. Duchowość / 
The Penumbra Zone. Spirituality, red. M. Ryczkowska, Centrum 
Kultury, Lublin 2023, s. 46–51.

Rafal Solewski
University of the National Education 
Commission, Kraków
ORCID: 0000–0001–9631–9257

The sacred and Polishness in 
the art of the early 21st century. 
Affirmation and criticism1

Abstract
The text begins with a reminder of Rudolf Otto’s definition of 

the sacred and reflections on the possibility of the sacred in 

the art of Władysław Stróżewski. The author considers the rela-

tion of transcendentals to divinity and the value of the sacred, 

realised in a unique way by the Polish nation, in whose ethos 

religiousness, and especially mercy, plays an exceptional role. 

The way in which aesthetic values are eliminated in favour of 

the value of the sacred (sacrum) present in sacred and religious 

art is described along with the relations of this value with the 

concept of Polishness, revealed in parallel. In this context, the 

concept of affirmative art is introduced as similar in its poetics 

to the currently popular critical art. Affirmative art, however, 

remains based on transcendentals, i.e. a metaphysical system 

of values, although (according to the observations of Grzegorz 

Sztabiński) transcendence is limited to its “shiver” present in in-

tense experiences or to experiencing its margins. Examples of 

such affirmativeness in the joint treatment of the issues of the 

religious sacrum and Polishness are discussed in selected works 

of Ignacy Czwartos, Danuta Waberska, Jarosław Modzelewski 

(who has taken part in the project Namalować Katolicyzm Od 

Nowa [Painting Catholicism Anew]), Czesław Dźwigaj, Marek 

Chlanda, Mirosław Patecki, Stanisław Kulon, Adu Karczmarczyk, 

Jerzy Kalina. Recalling the values of marginalised ideas of the 

sacred and Polishness in artworks sustains the contemporary 

conviction about the irremovability of transcendentals.

Keywords: the sacred/sacrum, transcendentals, the concept 

of Polishness, contemporary affirmative art

1   The text was written as an outcome of the academic pro-
ject co-financed from the state budget under the programme of the 
Minister of Education and Science, called “Science for Society,” 
project number NdS/529630/2021/2021, subsidy: 201 250.00 PLN, 
total value of the project: 201 250.00 PLN. A fragment of the in-
troduction to the article was used in the popularising text Sacrum 
w polskiej sztuce / The Sacred in Polish Art in: Strefa Półcienia. 
Duchowość / The Penumbra Zone. Spirituality, ed. M. Ryczkowska, 
Centrum Kultury, Lublin 2023, pp. 46–51.

123

http://dx.doi.org/10.15584/setde.2025.18.5


Rudolf Otto, pisząc o świętości, wskazał na ro-
zumienie bóstwa, uznawanego za sanctum, jako isto-
ty i praprzyczyny wszystkiego, doskonałej, wszech-
mocnej (maiestas), groźnej (tremendum), tajemniczej 
(misterium), pociągającej (fascinans) i niesamowitej2. 
Bóstwo wyznacza transcendentalia, właściwości bytu, 
które określają pojęcia przyczyny, celu, istnienia, sub-
stancji, rzeczy, Jedna3, różnicy, ale i uniwersalne idee 
prawdy, dobra i piękna, poznawane przez właści-
we im jakości4. Sanctum poznaje się, mając udział 
w transcendentaliach i metafizycznych ideach, wśród 
których znajdują się idea sacrum, a także idea pol-
ska5. Przyjmowanie tego udziału, zgoda nań i dąże-
nie do niego uznać można za właściwe dla postawy 
afirmatywnej.

Wybrane poglądy o relacji sacrum i polskości

Władysław Stróżewski, pytając o możliwość sa-
crum w sztuce, wskazał, że może służyć mu odwzoro-
wanie wydarzeń uznanych za święte6. By odwzorowa-
nie religijnego tematu stało się sztuką sakralną, musi 
stać się częścią rytuału „poświęcenia”. Wyrażaniu sa-
crum w dziele sztuki (jeśli nie poświęconym i nie ry-
tualnym, wtedy pozostającym tylko religijnym) służy 
też dobór takich środków artystycznych, które zbu-
dują jakości i wartości estetyczne prowadzące ku sa-
crum i ostatecznie „usuwające” się w odbiorze przez 
widza, co pozwala na przeżycie „samej idei” sacrum 
albo na przeżycie religijne. „Ciążące” ku sacrum wy-
dają się na przykład kondensacja jakości, ascetyczne 
ograniczenie, użycie symbolu skłaniającego do po-
szukiwania tego, co utracone.

2   Por. R. Otto, Świętość. Elementy irracjonalne w pojęciu bóstwa 
i ich stosunek do elementów racjonalnych, tł. B. Kupis, Wydawnictwo 
KR, Warszawa 1999, s. 17–57.

3   W prowadzonym wywodzie chodzi najczęściej o „Jedno” 
metafizyczne, rozumiane jako pojęcie transcendentalne, zakłada-
jące pojęcia bytu i rzeczy, „byt jest jeden o tyle, o ile jest bytem, 
o ile jest niepodzielony w sobie na byt i niebyt”, por. A. Podsiad, 
Słownik terminów i pojęć filozoficznych, Instytut Wydawniczy Pax, 
Warszawa 2001, kol. 426.

4   Por. W. Stróżewski, O pięknie, w: idem, Wokół piękna. Szkice 
z estetyki, Universitas, Kraków 2002, s. 163, 168, 170. 

5   Choć poprawniejsze wydać się może określenie „idea pol-
skości”, i jest ono używane w tekście, to jednak stosowane jest tak-
że określenie „idea polska”, zaczerpnięte z rozważań Pawła Rojka 
inspirujących poniższy tekst. Trwałość polskiej idei, czyli eidosu, 
odczuwanego mimo warunków niesprzyjających jego realizacji 
przez kolejne utraty suwerenności, wskazana jest we wspomnia-
nych rozważaniach jako charakterystyczna cecha polskiego narodu. 
Por. P. Rojek, Awangardowy konserwatyzm. Idea polska w późnej 
nowoczesności, Ośrodek Myśli Politycznej, Kraków 2016, s. 10. 
Określenie „idea polska” jest bliższe dla ducha mego wywodu niż 
pojęcie „idei polskości” dyskutowane w: D. Tusk, Polak rozłamany, 
„Znak”, nr 679: grudzień 2011, https://www.miesiecznik.znak.com.
pl/6792011donald-tusk-polak-rozlamany/ (15.11.2024).

6   Por. W. Stróżewski, O możliwości sacrum w sztuce, w: idem, 
Wokół piękna…, s. 206–209.

When writing about the holy, Rudolf Otto point-
ed to the understanding of divinity, considered as 
sanctum, as the essence and primary cause of eve-
rything, perfect, omnipotent (maiestas), dangerous 
(tremendum), mysterious (misterium), fascinating 
(fascinans), and awe-inspiring2. Divinity determines 
transcendentals, i.e. the properties of being that de-
fine the concepts of cause, purpose, existence, sub-
stance, entity, Unity,3 difference, as well as the uni-
versal ideas of truth, goodness, and beauty, known 
through their proper qualities4. Sanctum is known 
by participating in transcendentals and metaphysi-
cal ideas, which include the idea of the sacred as well 
as the concept of Polishness5. The acceptance of this 
participation, the consent to it, and striving for it can 
be considered appropriate for an affirmative stance.

Selected views on the relationship between the 
sacred and Polishness

Considering the possibility of an experience of 
the sacred in art, Władysław Stróżewski indicated 
that its presence can be expressed by a representation 
of events considered as sacred6. In order for a rep-
resentation of a religious theme to become sacred 
art, it must become part of the ritual of “consecra-
tion.” The expression of the sacred in a work of art 
(which, unless it is consecrated and ritual, remains 
only religious) is also made possible by the selection 
of such artistic means that will build aesthetic quali-
ties and values leading to the sacred and ultimately 
“removing” themselves from the viewer’s reception, 

2   Cf. R. Otto, The Idea of the Holy: An Inquiry into the Non-
Rational Factor in the Idea of the Divine and Its Relation to the Rational, 
trans. J. W. Harvey, Wipf & Stock 2021, pp. 12–51. (The first 
English translation appeared in 1923 – translator’s note).

3   The argument is most often about the metaphysical “Unity,” 
understood as a transcendental concept, assuming the concepts of 
being and entity, “being is one insofar as it is being, insofar as it 
is not divided in itself into being and non-being,” (all quotations 
in this article are translated by A.G.) cf. A. Podsiad, Słownik ter-
minów i pojęć filozoficznych, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 
2001, col. 426.

4   Cf. W. Stróżewski, O pięknie, in: idem, Wokół piękna. Szkice 
z estetyki, Universitas, Kraków 2002, pp. 163, 168, 170.

5   The term “the concept of Polishness” (Pol. “idea polska” or 
“idea polskości”), used in this text, comes from the reflections of 
Paweł Rojek that inspired the present paper. The durability of the 
idea, or eidos, of Polishness, felt despite the conditions unfavourable 
for its realisation due to successive losses of state sovereignty, is indi-
cated in the aforementioned reflections as a characteristic feature of 
the Polish nation. Cf. P. Rojek, Awangardowy konserwatyzm. Idea 
polska w późnej nowoczesności, Ośrodek Myśli Politycznej, Kraków 
2016, p. 10. Rojek’s term “the concept of Polishness” is closer to 
the spirit of my argument than the similar concept discussed in: 
Donald Tusk, Polak rozłamany, “Znak,” No. 679: December 2011, 
https://www.miesiecznik.znak.com.pl/6792011donald-tusk-polak-
rozlamany/ (accessed 15.11.2024).

6   Cf. W. Stróżewski, O możliwości sacrum w sztuce, in: idem, 
Wokół piękna…, pp. 206–209.

124



Idea polska odsłania się przez udział w transcen-
dentalnych właściwościach bytu (takich jak istnienie, 
przyczyna, cel, rzecz, różnica), kiedy na przykład za 
przyczyną tej idei i w celu jej odsłaniania powoływa-
na jest do istnienia rzecz-pospolita. Także w sztuce 
odsłaniającej idee sacrum wśród odwzorowywanych 
tematów pojawiać się może element związany z ideą 
polską, odsłanianą przez polski etos (nie tylko przez 
„etnicznych” Polaków). Na przykład w Kaplicy 
Zygmuntowskiej przy katedrze na Wawelu piękna 
renesansowa rzeźba skłaniająca do afirmacji przed-
stawia Zygmunta Starego, króla Polski w czasach 
wielkości Rzeczpospolitej, budzącego się do uczest-
niczenia w sanctum (obecnemu w katedrze przez 
ciało Chrystusa w cyborium). Piękne i afirmowane 
bizantyńsko-ruskie malowidła religijne w kaplicy 
zamkowej w Lublinie przedstawiają między innymi 
Modlitwę Fundatora, czyli klęczącego przed Matką 
Bożą z Dzieciątkiem Władysława Jagiełłę – polskie-
go króla. Do polskiego etosu należy religijność i to 
dzięki niej polska idea była odsłaniana przez potęż-
ną Rzeczpospolitą, w której powstała piękna sztu-
ka. Piękno, sacrum, istnienie i polskość spotykają 
się w takich dziełach jako afirmowane właściwości. 
Gdy Rzeczpospolita nie istniała jako państwo, Jan 
Matejko namalował Bitwę pod Grunwaldem sławiącą 
waleczność właściwą dla polskiego etosu i kultywu-
jącą ideę polską. Idea ta nabierała wręcz cech sacrum. 
Aby nie sakralizować jednak samej tej polskiej idei, 
Matejko przypominał w innym obrazie, że jej począ-
tek dało Zaprowadzenie chrześcijaństwa, czyli chrzest 
Polski ukazany na malowidle. Sacrum bowiem, pro-
wadzące ku sanctum, afirmowanemu przede wszyst-
kim, ma pierwszeństwo przed ideą polską i pragnąć 
raczej należy, by to, co święte i dobre, stawało się 
polskie, a nie uważać, że co polskie i jeśli polskie, 
to zawsze dobre i święte7. Siłę polskiej idei wyraża 
jednak fakt, że krakowskie rzeźby stworzyli Włosi, 
malowidła lubelskie Rusini, wreszcie rodzice Jana 
Matejki to „etnicznie” Czech i Niemka, a jednak 
afirmowana była w opisywanych działaniach pol-
ska idea i religijność właściwa dla polskiego etosu, 
służące sacrum, albo z sacrum wynikające. 

Pod koniec XX wieku i na początku XXI stule-
cia przykłady dzieł polskiej sztuki krytycznej zaczę-
ły wskazywać, że polski religijno-romantyczny etos 
prowadzący właśnie do sakralizacji polskiej idei, sła-
wiący nie tyle wierność i waleczność, ile cierpiętniczą 
ofiarę, oznacza systemowe zniewolenie, masochizm 
i wykluczenie osób niekultywujących polskiej idei 
w sposób uznawany za właściwy.

7   Por. W. Stróżewski, O pojęciu patriotyzmu, w: idem, Istnienie 
i wartość, Znak, Kraków 1982, s. 296–297.

which allows for an experience of “the very idea” of 
the sacred, or a religious experience. What seems to 
“gravitate” towards the sacred, and to be proper to 
it, are, for example, the condensation of qualities, 
ascetic limitation, and the use of symbols encourag-
ing the search for what is lost.

The concept of Polishness is revealed through 
participation in the transcendental properties of be-
ing (such as existence, cause, purpose, entity, differ-
ence) when, for example, by reason of this idea and 
for the purpose of revealing it, what is called into 
existence is a res publica, or a commonwealth. In art 
revealing the ideas of the sacred, among the reflect-
ed themes, there may also appear an element related 
to the concept of Polishness, revealed by the Polish 
ethos (not only by “ethnic” Poles). For example, in 
the Sigismund Chapel in the Wawel Castle Cathedral, 
there is a beautiful Renaissance sculpture that encour-
ages affirmation: it presents Sigismund the Old, the 
king of Poland in the times of greatness of the Polish-
Lithuanian Commonwealth (Lat. Res Publica Utriusque 
Nationis), waking up to participate in sanctum (present 
in the cathedral through the body of Christ in the ci-
borium). The Byzantine-Russian religious paintings 
in the castle chapel in Lublin, beautiful and there-
fore worthy of affirmation, depict, among others, the 
Prayer of the Founder, i.e. the Polish king Władysław 
Jagiełło, kneeling before the Mother of God with the 
Child. Religiousness belongs to the Polish ethos and 
it is thanks to it that the concept of Polishness was 
revealed by the mighty Commonwealth, in which 
there was room for creating beautiful art. Beauty, the 
sacred, existence and Polishness meet in such works 
as affirmed properties. When that Commonwealth 
ceased to exist as a state, Jan Matejko painted Bitwa 
pod Grunwaldem (The Battle of Grunwald), praising 
the courage characteristic of the Polish ethos and cul-
tivating the concept of Polishness. This concept itself 
took on the characteristics of the sacred. However, in 
order not to sacralise the concept of Polishness in it-
self, Matejko reminded the viewer in another paint-
ing, Zaprowadzenie chrześcijaństwa (The Introduction 
of Christianity), that its beginning had been marked by 
the baptism of Poland, depicted in that artwork. For 
the sacred, leading to the sanctum, affirmed above all, 
takes precedence over the concept of Polishness, and 
one should desire that what is holy and good becomes 
Polish rather than think that what is Polish, and if it 
is Polish, is always good and holy7. The power of the 
concept of Polishness is expressed, however, by the fact 
that the Kraków sculptures, mentioned above, were 
created by Italians, the Lublin paintings by Ruthenians, 
and finally, Jan Matejko’s parents were “ethnically” 

7   Cf. W. Stróżewski, O pojęciu patriotyzmu, in: idem, Istnienie 
i wartość, Znak, Kraków 1982, pp. 296–297.

125



Przegląd wybranych artefaktów powstałych 
dla ujawnienia sacrum i polskości

Na przykład Schemat malowania papieża (2001) 
Rafała Bujnowskiego zapytywał o banalizację, fetyszy-
zację i komercjalizację wiary w Polsce. Schematyczny 
obraz składający się z linii i plam pouczał, jak kilkoma 
ruchami pędzla namalować ikonicznie obowiązujący 
w Polsce wizerunek Jana Pawła II, namnażany, powiela-
ny, a przez to deprecjonowany. Doroty Nieznalskiej „sa-
do-maso-romantyczny” Nr 44 (2006), czyli zawiązany 
w „stryczek” łańcuch z odlanych „wieńców cierniowych” 
o ilości inspirowanej przez mesjańską liczbę z III części 
Dziadów Adama Mickiewicza, wywołać miał pytania 
„o sens rytuałów i związek religii z narodem”8, syste-
mowo niewolący w dziedzinie światopoglądu i kultury. 
W 2008 roku w rzeźbiarskiej pracy tej samej artystki 
Królową Polski była korona cierniowa, symbolizująca 
cierpiętniczą ofiarę, ale niezwykle efektowna, pieczo-
łowicie dopracowana jako odlew z brązu, z elementa-
mi bursztynu i ludzkimi włosami, leżąca na eleganc-
kiej czerwonej poduszce. Symbol upokorzenia stawał 
się symbolem świeckiej władzy i bogactwa, przy tym 
ciężkim i dotkliwie raniącym. W Sądzie Ostatecznym 
(2019) Klementyny Stępniewskiej według „przechwy-
conego” i subwersywnie, „odwrotnie” zreinterpretowa-
nego obrazu Hansa Memlinga zbawienia dostępowali 
tylko mężczyźni, stanowiący większość wśród uczest-
ników polskich manifestacji patriotycznych, podczas 
gdy potępione zostały kobiety, przeważające w proabor-
cyjnych wystąpieniach tak zwanego „strajku kobiet”. 
Chrystus siedział na biało-czerwonej tęczy, bo w pol-
skim religijnym etosie brak miejsca dla homoseksuali-
stów posługujących się tęczowym symbolem.

W związku ze sztuką przywołaną takimi przykła-
dami pojawia się jednak pytanie, czy „intensywność 
doświadczenia”, jaką wywołują prace, oraz ujawnia-
nie i eksponowanie wykluczenia i marginesów służyć 
mogą nie tylko krytyce (często szyderczej), ale także 
afirmacji polskiej idei i polskiego religijnego etosu, 
afirmacji niegdyś tak wyraźnej w malarskich i rzeź-
biarskich dziełach.

Filozof i artysta Grzegorz Sztabiński, który pe-
netrował sztukę okresu postmodernizmu i opisują-
cą ją estetykę, nie tylko związaną z postawami „kry-
tycznymi”, uważał, że pragnienia transcendentalne 
ujawniają się w sztuce współczesnej jako cząstkowe, 
przypadkowe i ubogie, choć bywają aktywnie prze-
żywane przez artystę9. Przy tym zaskakujący sposób 

8   Wojna kulturowa czy konieczna debata? Rozmowa o Dorocie 
Nieznalskiej, Piotra Bernatowicza z Maciejem Mazurkiem, „Arteon” 
2006/7(75), s. 14–15. 

9   Por. G. Sztabiński, Marginesy transcendencji w sztuce współcze-
snej, w: Sztuka wobec metafizyki. Postawy i strategie lat 2000–2020, 
red. Ł. Murzyn, R. Solewski, B. Stano, Wydawnictwo Naukowe 
UP, Kraków 2023, s. 17–21.

Czech and German – but still the described events 
affirmed the concept of Polishness and the religious-
ness bound to the Polish ethos as being in the service 
of the sacred or as derived from the sacred.

However, at the end of the 20th century and the 
beginning of the 21st century, examples of Polish 
critical art began to indicate that the Polish religious-
romantic ethos leading precisely to the sacralisation 
of the concept of Polishness, praising not so much 
loyalty and courage but martyrdom and suffering, 
meant systemic enslavement, masochism and exclu-
sion of the people who did not cultivate the concept 
of Polishness in a way regarded as proper.

A review of selected artifacts created to reveal 
the sacred and Polishness

For example, Rafał Bujnowski’s Schemat malowania 
papieża (The Pattern to Paint the Pope) of 2001 pon-
dered the questions of the trivialisation, fetishisation, 
and commercialisation of faith in Poland. The sche-
matic image consisting of lines and dots taught how 
to paint with a few brushstrokes the image of John 
Paul II that is iconically binding in Poland, multiplied, 
duplicated, and thus depreciated. Dorota Nieznalska’s 
“sado-maso-romantic” Nr 44 (No. 44) of 2006, de-
picting a chain tied in a “noose” and consisting of cast 
“wreaths of thorns” whose number was inspired by the 
messianic number in Part III of Adam Mickiewicz’s 
Dziady (The Forefathers’ Eve), was to evoke questions 
“about the meaning of rituals and the link between re-
ligion and nation,”8 that is systemically enslaving in the 
domain of worldview and culture. Another sculpture 
by the same artist, entitled Królowa Polski (The Queen 
of Poland), created in 2008, depicted a crown of thorns, 
symbolising martyrdom and sacrifice in an extremely 
impressive way: meticulously refined as a bronze cast, 
with elements of amber and human hair, lying on 
an elegant red pillow. Thus, a symbol of humiliation 
became a symbol of secular power and wealth, at the 
same time heavy and painfully hurtful. In Klementyna 
Stępniewska’s Sąd Ostateczny (The Last Judgement) of 
2019, which “intercepted” and subversively, “reversely” 
reinterpreted Hans Memling’s painting, only the men 
who constituted the majority among the participants 
of Polish patriotic demonstrations were saved, while 
the women who predominated in the pro-abortion 
demonstrations of the so-called “women’s strike” were 
condemned. Christ sat on a white and red rainbow, 
because in the Polish religious ethos there is no place 
for homosexuals using the rainbow symbol.

8   Wojna kulturowa czy konieczna debata? Rozmowa o Dorocie 
Nieznalskiej, a conversation of Piotr Bernatowicz and Maciej Mazurek, 
“Arteon” 2006/7(75), pp. 14–15.

126



wykorzystania elementów sakralnych, religijnych albo 
związanych z metafizycznymi ideami (związanych tak-
że przez „zwykłe” przedmioty codziennych praktyk) 
powoduje intensywny „dreszcz transcendencji”, ujaw-
niając wcześniej nieeksponowane jej „marginesy”, co 
przypominać może zabiegi właściwe sztuce krytycznej.

Wydaje się, że przykładem ekspozycji margine-
su sacrum i polskości zarazem może być obraz Siostra 
Ignacego Czwartosa z 2000 roku. Na szarym tle widać 
popiersie zakonnicy w czarnym habicie i białym korne-
cie z charakterystycznymi prostokątnymi załamaniami 
nad czołem, właściwym dla sióstr ze Zgromadzenia 
Matki Bożej Miłosierdzia. Kornet podpowiada, że to 
postać św. Faustyny. Obraz zaś namalowany został 
w roku kanonizacji mistyczki (przewidzianej przez nią 
za życia). Niemal prymitywna prostota przedstawie-
nia sugerować mogła ironiczne podejście do tematu 
i krytykę kultu świętych. Sam malarz wskazywał na 
inspirację sarmackim portretem trumiennym malo-
wanym na blasze10, co mogło sugerować przechwy-
cenie całej tradycji prac o charakterystycznej estetyce 

10   Komentarz autora, w: Czwartos Ignacy, Baza twórców, 
https://sztukaimetafizyka.up.krakow.pl/czwartos-ignacy/ (dostęp:  
25.06.2022).

In relation to the art exemplified by such exam-
ples, however, the question arises whether the “inten-
sity of experience” evoked by those works, as well as 
the disclosure and exposure of exclusion and margins, 
can serve not only as (often mocking) criticism, but 
also as affirmation of the concept of Polishness and 
the Polish religious ethos – the affirmation that used 
to be so clear in paintings and sculptures of the past.

The philosopher and artist Grzegorz Sztabiński, 
who explored the art of the postmodern period as well 
as the aesthetics describing it and related not only to 
“critical” attitudes, believed that transcendental desires 
are revealed in contemporary art as partial, accidental 
and shallow, although they are sometimes actively ex-
perienced by an artist9. At the same time, the surpris-
ing way of using sacred, religious elements or those 
connected with metaphysical ideas (also referred to by 
“ordinary” objects of everyday activities) creates an in-
tense “shiver of transcendence” revealing its previously 
unexposed “margins,” which may be reminiscent of 
the measures characteristic of critical art.

It seems that the exposure of the margin of the 
sacred and Polishness at the same time may be ex-
emplified by Ignacy Czwartos’s painting Siostra (The 
Sister) in 2000. On a grey background, one can see 
the bust of a nun in a black habit and a white coif 
with rectangular folds above the forehead, character-
istic of the sisters of the Congregation of Our Lady 
of Mercy. The coif suggests that this is the figure of 
St Faustina. The image was painted in the year of 
the mystic’s canonisation (predicted by her during 
her lifetime). The almost primitive simplicity of the 
representation could suggest an ironic approach to 
the subject and criticism of the cult of saints. The 
painter himself indicated that he had drawn inspira-
tion from the Sarmatian coffin portraits painted on 
sheet metal,10 which could suggest his adoption of 
the entire tradition of works with a characteristic aes-
thetic and a paradoxical subversion, arousing a shiver 
along with a sense of grey “mediocrity.” Meanwhile, 
the austere simplicity turned out to be the apotheo-
sis of poverty, “misery” expected by Christ as seen 
by the saint11. Misery is an unwanted quality, which 
most people want to consider marginal, not only in 
contemporary times. However, this very misery opens 
one to the mercy of Christ proclaimed by the Polish 
sister Faustina Kowalska in Vilnius and Kraków, by 

9   Cf. Grzegorz Sztabiński, Marginesy transcendencji w sztuce 
współczesnej, in: Sztuka wobec metafizyki. Postawy i strategie lat 
2000–2020, eds. Ł. Murzyn, R. Solewski, B. Stano, Wydawnictwo 
Naukowe UP, Kraków 2023, pp. 17–21.

10   The author’s comment, in: Czwartos Ignacy, Baza twórców, 
https://sztukaimetafizyka.up.krakow.pl/czwartos-ignacy/ (accessed 
25.06.2022).

11   Cf. Św. s. M. Faustyna Kowalska, Dzienniczek. Miłosierdzie 
Boże w duszy mojej, Promic, Warszawa 2016, no. 1318, p. 375.

1.	Ignacy Czwartos, Siostra, 2000, olej na płótnie, 128×88 cm, 
własność I. Czwartosa

1.	Ignacy Czwartos, Sister, 2000, oil on canvas, 128×88 cm, 
property of I. Czwartosa

127



i paradoksalną subwersję, wzbudzającą dreszcz wraz 
z szarą „bylejakością”. Tymczasem surowa prostota 
okazywała się apoteozą ubóstwa, „nędzy”, której od-
dania oczekiwał Chrystus widziany przez świętą11. 
Nędza to właściwość niechciana, którą większość lu-
dzi chce uważać za marginalną, nie tylko współcze-
śnie. Ta właśnie nędza otwiera jednak na Chrystusowe 
miłosierdzie głoszone przez polską siostrę Faustynę 
Kowalską w Wilnie i Krakowie, a przez to stające się 
polskim, choć dawanym całemu światu. Warto tu 
może dodać, że spośród wszystkich polskich tekstów, 
najczęściej tłumaczony na języki obce jest Dzienniczek 
świętej zakonnicy, jak twierdzą Siostry Matki Bożej 
Miłosierdzia12.

Samo widzenie Chrystusa Miłosiernego, oczeku-
jącego przedstawienia Go, namalowali według bezpo-
średnich wskazówek mistyczki Eugeniusz Kazimirowski 
(Wilno, 1934) i Adolf Hyła (Kraków, 1943). Nabrały 
one „kanonicznego” charakteru, jako uświęcone, powie-
lane, służące modlitwie. Zaskakująca i odważna, budzą-
ca „dreszcz”, była dlatego decyzja Danuty Waberskiej 
o malowaniu nowych obrazów. Ujęcia kroczącego 
Chrystusa w białej szacie długiej do stóp, z podnie-
sioną prawą ręką i lewą dłonią wskazującą na serce, są 
zasadniczo podobne do „kanonicznych” prezentacji. 
Ewentualne jest wrażenie bardziej okrągłej twarzy albo 
mniej czytelnego widoku nóg. Szczególna jest w obrazie 
z 2004 roku barwna i świetlna siła biało-czerwonych 
promieni, którymi rozlewa się łaska miłosierdzia, także 
radialnie i w okręgach za Synem Bożym, co znajdu-
je uzasadnienie w Dzienniczku13. Efektowna, barwna 
i luministyczna malarskość różnych odcieni czerwieni 
i bieli wskazywała może na emocjonalność właściwą 
polskiemu religijnemu etosowi. Ostatecznie dwa obra-
zy okazały się zgodne z brzmieniem słów św. Faustyny 
i poświęcone w przestrzeni kościelnej (w świątyniach 
Najświętszej Marii Panny Wspomożycielki Wiernych 
w Swarzędzu koło Poznania oraz św. Królowej Jadwigi 
w Płocku). Podtrzymują wizję tego, jak sacrum miło-
sierdzia staje się polskim, a zarazem danym „dla świa-
ta całego”.

Do koncepcji kolejnego namalowania wizerunku 
Jezusa Miłosiernego powrócono za sprawą Fundacji 
św. Mikołaja i redakcji „Teologii Politycznej” (w tym 
środowisku wskazywano ideę miłosierdzia wraz z ideą 
solidarności jako szczególnie ważne w polskim etosie 
w XX wieku)14. Powstałe religijne prace jedenastu ar-

11   Por. św. s. M. Faustyna Kowalska, Dzienniczek. Miłosierdzie 
Boże w duszy mojej, Promic, Warszawa 2016, nr 1318, s. 375.

12   Por. „Dzienniczek” to najpopularniejsza polska książka na 
całym świecie!, „Echo Katolickie” 2023, nr 36, https://opoka.org.
pl/biblioteka/T/TS/dzienniczek-to-najpopularniejsza-polska-
ksiazka-na-calym-swiecie (dostęp: 15.11.2024).

13   Ibidem, nr 416, s. 156.
14   Por. D. Karłowicz, Miłosierdzie i solidarność, oraz ks. J. Grzy- 

bowski, Mistyczka i ojczyzna. O narodowych i politycznych przesła-

which that mercy becomes Polish, although it is given 
to the whole world. It is worth adding here that, out 
of all texts written in Polish, the one that is most fre-
quently translated into foreign languages is, accord-
ing to the Sisters of Our Lady of Mercy, Dzienniczek 
(The Diary) of that holy nun12.

The very vision of the Merciful Christ, awaiting 
his introduction, was painted according to the mys-
tic’s direct instructions by Eugeniusz Kazimirowski 
(Vilnius, 1934) and by Adolf Hyła (Kraków, 1943). 
The paintings have acquired a “canonical” charac-
ter, as sanctified, replicated, serving the purpose of 
prayer. For that reason, Danuta Waberska’s decision 
to paint new images was surprising and bold, evok-
ing a “shiver.” Her depictions of Christ walking in 
a white robe, long down to his feet, with his right 
hand raised and his left hand pointing to the heart, 
are basically similar to the “canonical” representa-
tions. There is a possible impression of a rounder 
face, or a less clear outline of the legs. What is special 
about the 2004 painting is the colourful and lumi-
nous power of the white and red rays, through which 
the grace of mercy spreads not only downwards but 
also radially and in circles behind the Son of God, 
as described in The Diary13. The effective, colourful 
and luminous painterly quality of different shades of 
red and white may have indicated the emotionality 
characteristic of the Polish religious ethos. Ultimately, 
two of Waberska’s paintings turned out to be in line 
with the words of St Faustina and were consecrat-
ed in the church space (in the Church of St Mary 
Help of Christians in Swarzędz near Poznań and the 
Church of St Queen Jadwiga in Płock). They support 
the vision of how the sacred mercy becomes Polish 
and at the same time is given “to the whole world.”

The idea of painting yet another image of 
Merciful Jesus was revisited thanks to the St Nicholas 
Foundation and the editors of “Teologia Polityczna” 
(in those circles, the idea of mercy, together with the 
idea of solidarity, was regarded as particularly impor-
tant in the Polish ethos in the 20th century)14. The re-
ligious works created by eleven artists often contained 
elements of their own style and drew inspiration from 
native primitivism, medieval tempera painting, icon 
painting, or abstract art. They were therefore accused 
of secondary illustrativeness, or post-Christian free-
dom in paraphrasing the recognised iconic represen-

12   Cf. “Dzienniczek” to najpopularniejsza polska książka na 
całym świecie!, “Echo Katolickie,” 2023, no. 36, https://opoka.
org.pl/biblioteka/T/TS/dzienniczek-to-najpopularniejsza-pols-
ka-ksiazka-na-calym-swiecie (accessed 15.11.2024).

13   Ibidem, no. 416, p. 156.
14   Cf. D. Karłowicz, Miłosierdzie i solidarność, and Rev. J. Grzy-

bowski, Mistyczka i ojczyzna. O narodowych i politycznych przesłaniach 
„Dzienniczka” świętej siostry Faustyny Kowalskiej, “Teologia Polityczna” 
2017–2018, no. 10, pp. 15–21, 103–123.

128



tations15. Perhaps, however, what those accusations 
described was the “shiver of transcendence,” charac-
teristic of contemporary art. However, the “primi-
tivism” of Christ similar to the folk depictions of 
Christ, shown in a painting by, for example, Jarosław 
Modzelewski (who at that time painted contempo-
rary works of mercy carried out by nuns) turned out 
to implement the principles recommended for icons 
at the Second Council of Nicaea (a slightly elongat-
ed, oval and swarthy face with a dark brown mous-
tache and beard, a straight nose and almond-shaped 
eyes), and from the place where the hand touched the 
heart, there were diagonal, split rays of mercy, white 
and scarlet-red, spreading downwards, as described 
in the vision of the holy mystic.

The monument to the Jesuit Piotr Skarga (sculpt-
ed by Czesław Dźwigaj, 2001) was erected in the 
Square of Mary Magdalene in Kraków, opposite the 
Baroque Jesuit Church of St Peter and Paul, where 
the remains of the preacher are buried. The author 
of Kazania sejmowe (Sermons of the Sejm), standing 
on the edge of the capital of the column, is holding 
a book in his raised right hand. The face is depict-
ed realistically, similar to the one known from the 
1864 painting Kazania Skargi (Skarga’s Sermons) by 
Jan Matejko, a historiosopher who illustrated and ex-
plained the history of Poland, where the priest bears 
the features of the painter himself. The face depicted 
in this way contrasts with the sharply cut, “angular” 
geometrical folds of the garment. Their surface also 
has an uneven texture, and the “sharp” edge of the 
cassock flows down the column shaft. The location 
and form of the Kraków monument have been criti-
cised for excessive pathos, lack of balance, and anach-
ronism, and efforts are still being made to remove 
the object from the square16. However, the contrast-
ing expression, suggestion of movement, and “imbal-
ance” of the figure placed on the edge of the capital 
may arouse a “shiver of transcendence.” At the same 
time, it exposes the contemporary marginalisation of 
the figure who condemned the egoism that distort-
ed the Polish ethos, and who implemented the idea 
of mercy by establishing the first “rescue service” in 
Kraków: the Brotherhood of St Lazarus of Bethany 
and the Brotherhood of Mercy of the Mother of 
God (today the Archconfraternity of Mercy under 

15   Ewa Kiedio, Namalować katolicyzm od nowa, https://wiez.
pl/2023/02/27/namalowac-katolicyzm-od-nowa/ [dostęp: 13.10.2023]; 
Ł Murzyn, Drogi Kościoła i sztuki muszą się na nowo zejść. Inaczej 
pozbawimy się piękna, https://klubjagiellonski.pl/2022/11/15/drogi-
kosciola-i-sztuki-musza-sie-na-nowo-zejsc-inaczej-pozbawimy-sie-
piekna/ (accessed 13.10.2023).

16   Cf. P. Salamon, Pomnik ks. Piotra Skargi ma zniknąć z placu 
Marii Magdaleny, https://lovekrakow.pl/aktualnosci/pomnik-ks-pi-
otra-skargi-ma-zniknac-z-placu-marii-magdaleny-pojawi-sie-drze-
wo-i-trawa_43156.html (accessed 16.08.2022).

tystów zawierały często elementy własnego stylu i śla-
dy inspiracji rodzimym prymitywizmem, średnio-
wiecznym malarstwem temperowym, ikonopisarstwem 
czy sztuką abstrakcyjną. Zarzucano im dlatego wtór-
ną ilustratywność czy postchrześcijańską dowolność 
w parafrazowaniu uznanych ikonicznych przedsta-
wień15. Być może jednak właśnie te zarzuty opisywały 
„dreszcz transcendencji” właściwy współczesnej sztu-
ce. „Prymitywizm” Chrystusa podobnego do ludowe-
go „świątka” w malowidle Jarosława Modzelewskiego 
(który malował w podobnym czasie dzieła miłosierdzia 
realizowane współcześnie w praktyce przez siostry za-
konne) okazywał się jednak realizować zasady zaleco-
ne ikonie jeszcze na drugim soborze nicejskim (lekko 
wydłużona, owalna i śniada twarz z ciemnobrązowym 
zarostem, prostym nosem i oczami o migdałowym 
wykroju) a z miejsca dotknięcia dłonią na poziomie 
serca rozchodziły się ku dołowi ukośne, rozszczepione 
promienie miłosierdzia, biały i szkarłatnoczerwony, 
zgodnie z wizją świętej mistyczki.

Pomnik jezuity Piotra Skargi (dłuta Czesława 
Dźwigaja, 2001) stanął na krakowskim placu Marii 
Magdaleny, naprzeciw barokowego jezuickiego kościo-
ła śś. Piotra i Pawła, w którym pochowane są szcząt-
ki kaznodziei. Autor Kazań sejmowych, ustawiony na 
krawędzi kapitela kolumny, w podniesionej prawej 
ręce trzyma księgę. Realistycznie ujęta jest twarz, po-
dobna do tej znanej z obrazu Jana Matejki (Kazania 
Skargi, 1864), gdzie kapłan ma rysy samego mala-
rza, historiozofa ilustrującego i tłumaczącego dzieje 
Polski. Ujęte tak oblicze kontrastuje z ostro ciętymi, 
„kanciasto” geometryzowanymi fałdami ubioru. Ich 
powierzchnia ma też nierówną fakturę, a „zaostrzony” 
brzeg sutanny spływa na trzon kolumny. Lokalizacja 
i forma krakowskiego monumentu spotkały się z za-
rzutami o przesadny patos, brak równowagi, ana-
chroniczność i wciąż dąży się do usunięcia obiektu 
z placu16. Jednak kontrastowa ekspresja, sugestia ru-
chu oraz „niezrównoważenie” figury ustawionej na 
krawędzi kapitela budzić może „dreszcz transcen-
dencji”. Eksponuje zarazem współczesne margina-
lizowanie postaci potępiającej egoizm wypaczający 
polski etos, realizującej zaś w praktyce ideę miłosier-
dzia przez powołanie pierwszego w Krakowie „po-
gotowia ratunkowego” – Bractwa Betanii św. Łazarza 

niach Dzienniczka świętej siostry Faustyny Kowalskiej, „Teologia 
Polityczna” 2017–2018, nr 10, s. 15–21, 103–123.

15   E. Kiedio, Namalować katolicyzm od nowa, https://wiez.
pl/2023/02/27/namalowac-katolicyzm-od-nowa/ (dostęp: 13.10.2023); 
Ł. Murzyn, Drogi Kościoła i sztuki muszą się na nowo zejść. Inaczej 
pozbawimy się piękna, https://klubjagiellonski.pl/2022/11/15/drogi-
kosciola-i-sztuki-musza-sie-na-nowo-zejsc-inaczej-pozbawimy-sie-
piekna/ [dostęp: 13.10.2023].

16   Por. P. Salamon, Pomnik ks. Piotra Skargi ma zniknąć z pla-
cu Marii Magdaleny, https://lovekrakow.pl/aktualnosci/pomnik-
-ks- piotra-skargi-ma-zniknac-z-placu-marii-magdaleny-pojawi-
sie-drzewo-i-trawa_43156.html (dostęp: 16. 08.2022).

129



oraz Bractwa Miłosierdzia Bogarodzice (dziś Arcy-
bractwo Miłosierdzia pod wezwaniem Bogurodzicy 
Najświętszej Maryi Panny Bolesnej), też powołanego 
do niesienia pomocy17.

W tytule i treści trzeciego rozdziału Beatyfikacji, 
cyklu obrazów i tekstów Marka Chlandy z lat 2006–
2007, spotykają się Mark Rothko i Wanda Boni-
szewska. Amerykański malarz chciał, by w jego 
abstrakcyjnym malarstwie barwnych płaszczyzn od-
najdywano „zamrożone” podstawowe sytuacje egzy-
stencjalne, artysta wierzył też w metafizyczną moc 

17   Założyciel Arcybractwa, w: Arcybractwo Miłosierdzia pod 
wezwaniem Bogurodzicy Najświętszej Maryi Panny Bolesnej, http://
arcybractwo.com/zalozyciel-arcybractwa/ [dostęp: 11.01.2022].

2.	Jarosław Modzelewski, Jezus Miłosierny, 2022, tempera na 
płótnie, 200×130 cm, fot. M. Gardulski, za: R. Solewski, Afir-
macja i krytyka. Metafizyczność i polskość w sztuce pierwszego 
dwudziestolecia XXI wieku, Wydawnictwo Naukowe UKEN, 
Kraków 2024, il. 4.

2.	Jarosław Modzelewski, Jesus the Merciful, 2022, tempera 
on canvas, 200×130 cm, photo by M. Gardulski, after: R. 
Solewski, Afirmacja i krytyka. Metafizyczność i polskość w sztuce 
pierwszego dwudziestolecia XXI wieku / Affirmation and criti-
cism. Metaphysicality and Polishness in the Art of the First Two 
Decades of the 21st Century, Wydawnictwo Naukowe UKEN, 
Kraków 2024, fig. 4.

3.	Czesław Dźwigaj, pomnik jezuity Piotra Skargi w Krakowie, 
2001, fot. https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/ 
d3/Skarga_monument_Krak%C3%B3w_01.JPG

3.	Czesław Dźwigaj, monument to the Jesuit Piotr Skarga in 
Kraków, 2001, photo: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/
commons/d/d3/Skarga_monument_Krak%C3%B3w_01.JPG.

130



malowideł18. Wanda Boniszewska była polską za-
konnicą, mistyczką i stygmatyczką. Gdy pochylony 
Rothko bawi się z kotem, w scenie przemalowanej ze 
zdjęcia, przez białą płaszczyznę obok biegną pozio-
me niebieskie linie, rozedrgane paciorkami, „udzie-
lające” jakby błękitu całej powierzchni. Świadomość 
jego samobójczej śmierci budzi jednak nieprzyjemny 
„dreszcz”. W podobne paciorki przekształcają się pę-
cherze i zacieki albo pajęczyny krwionośnych naczy-
nek na malarskich płaszczyznach, gdy stają się jakby 
zniszczoną skórą stygmatyczki, która jako więźniarka 
gułagu dzieliła losy Polaków. I jako taka „przejmowała 
(przyjmowała) cudze choroby”, a „jej ciało było psy-
chosomatycznym polem manewru sił i mocy spoza 
potoczności”19 – pisze Chlanda. Z szarego tła z błę-
kitnym poziomym pasem wyłania się z boku piono-
wy, ale wygięty, pochylony kształt. Choć błękit prze-
chodzi w zieleń, miejscami różowieje, to ciało jest 
ledwie widoczne, jakby prześwietlone. Obraz prawą 
krawędzią, przy której jawi się cielesna forma, łączy 
się w dyptyku z czarno-szarą płaszczyzną, jaśniejące 
akcenty odsłaniają w niej twarz, tytuł całości brzmi 
On tu jest. Innym razem ledwie zarysowane głowa 
i tułów rozmywają się w achromatyczny kształt le-
żący na łóżku. Szeregi czarnych punktów biegną li-
niami, w ciele, jego wnętrzu, na skórze albo w prze-
strzeni obok. Mogą wydać się niekiedy znamionami 
wybroczyn albo nowotworowych skaz, śladami bólu. 
Aż zamieniają się w różaniec, który w zbliżeniu roz-
poczynał serię malowideł. Powtarzany tytuł podpo-
wiada, że On tu jest, ale obraz pokazuje, że On jest 
w cierpieniu, ofierze i modlitwie, co nawiązuje do 
częstego w historii europejskiego malarstwa symbo-
licznego uobecniania Chrystusa.

Kontrowersje, przez swój wzniosły, ale i drażnią-
cy charakter, budził kolejny przykład. Rzeźba Jezusa 
Chrystusa Króla Wszechświata to żelbetowa figura pro-
jektu Mirosława Pateckiego wzniesiona w 2010 roku 
w Świebodzinie. Biała postać, ukoronowana złotą ko-
roną, rozkłada szeroko ręce, jakby Zbawiciel chciał 
objąć świat. Ubrany jest w tunikę z długimi rękawa-
mi, z wysokim stanem, oraz w narzucony na ramio-
na płaszcz falujący u dołu. Twarz ma geometrycznie 
twarde rysy z wydatnymi kośćmi policzkowymi i łu-
kami brwiowymi, prostym nosem i zarostem. Jezus 
patrzy wprost, na długich włosach spoczywa złota 
korona z krzyżem wyciętym od frontu. Z racji swej 
wielkości, przewyższającej znany powszechnie po-
mnik w Rio de Janeiro, statua budziła gwałtowne re-
akcje20. Wzniosłość i monumentalizm, znamionujące 

18   Por. M. Chlanda, Beatyfikacje, III. Mark Rothko, Wanda 
Boniszewska, https://marek-hlanda.com/beatyfikacje/ [dostęp: 
2.05.2022].

19   Ibidem.
20   Por. kp, PAP, „Chrystus Królem Wszechświata”. Po-

święcono figurę w Świebodzinie, „Gazeta.pl”, Wiadomości, 21 

the invocation of the Mother of God of the Most 
Holy Virgin Mary of Sorrows), also established to 
provide help17.

The title and content of the third chapter of 
Beatyfikacja (Beatification), a series of paintings and 
texts by Marek Chlanda from 2006–2007, con-
stitute an encounter of Mark Rothko and Wanda 
Boniszewska. The American painter wanted view-
ers to find basic existential situations “frozen” in his 
abstract painting of colorful surfaces, and he also 
believed in the metaphysical power of paintings18. 
Wanda Boniszewska was a Polish nun, mystic and 
stigmatic. When in a scene repainted from a photo, 
Rothko bends down to play with a cat, horizontal 
blue lines run across the white surface next to him, 
quivering with beads, as if “transferring” the blue 
colour to the entire surface. However, the aware-
ness of his suicide arouses an unpleasant “shiver.” 
The blisters and streaks or webs of blood vessels on 
the painting surfaces transform into similar beads, 
when they become as if they were the damaged skin 
of the stigmatic, who as a gulag prisoner shared the 
fate of Poles. And as such, according to Chlanda, 
she “took on (accepted) other people’s diseases,” and 
“her body was a psychosomatic field of maneuver 
for forces and powers from beyond everyday life”19. 
From the gray background with a blue horizontal 
stripe, a vertical, but bent, tilted shape emerges on 
one side. Although the blue changes to green, and 
in places turns pink, the body is barely visible, as if 
overexposed. The right edge of the painting, at which 
the bodily form appears, connects in a diptych with 
a black-gray surface, some brighter accents reveal 
a face in it, and the title of the whole is On tu jest 
(He is here). In another painting, a barely outlined 
head and torso blur into an achromatic, fuzzy shape 
lying on a bed. The rows of black dots run in lines, 
in the body, its interior, on the skin or in the space 
next to it. They can sometimes seem like signs of 
ecchymosis or cancerous blemishes, traces of pain 
– until they turn into a rosary, which in close-up 
initiated the series of paintings. The repeated title 
suggests that He is here, but the painting shows that 
He is in suffering, sacrifice and prayer, which refers 
to the symbolic presence of Christ, frequent in the 
history of European painting.

Controversy was stirred by another example due 
to its lofty but also irritating nature. The sculpture 
entitled Jezus Chrystus Król Wszechświata (Jesus Christ, 

17   Założyciel Arcybractwa, in: Arcybractwo Miłosierdzia pod 
wezwaniem Bogurodzicy Najświętszej Maryi Panny Bolesnej, http://
arcybractwo.com/zalozyciel-arcybractwa/ (accessed 11.01.2022).

18   Cf. M. Chlanda, Beatyfikacje, III. Mark Rothko, Wanda 
Boniszewska, https://marek-hlanda.com/beatyfikacje/ (accessed 
2.05.2022).

19   Ibidem.

131



siłę i władzę, wierzący uznawali za właściwe dla Syna 
Bożego i Wyzwoliciela od grzechu i śmierci, jednak 
dla wielu ogrom rzeźby był przykładem gigantomanii 
i kiczowatego wręcz wyolbrzymienia. Przez to wciąż 
może wzbudzać intensywny „dreszcz transcendencji”, 
można też postrzegać ją jako wyraz obrony przed spy-
chaniem Chrystusa i idei sacrum na margines współ-
czesnego świata. Transcendencję odsłaniało jednak nie 
tylko odwzorowanie rzeczywistej postaci Jezusa czy 
ciążąca ku sacrum wzniosłość osiągana przez rozmia-
ry, ale i  symbolika. Statua ma 33 metry wysokości, 
czyli tyle, ile liczba lat życia Jezusa, wysokość korony 
to trzy metry (lata nauczania). Sakralność potwier-
dził rytuał poświęcenia obiektu przez biskupa Stefana 
Regmunta. Rzeźba nie ma akcentów polskich, jed-
nak za celowy uznać należy zamiar, by to, co święte 
i przez to największe, stawało się polskim, będąc za-
razem lokalnym wotum wdzięczności

Granicę między sztuką sakralną, służącą praktykom 
paraliturgicznym, a religijną, służącą idei polskiej, prze-

listopada 2010 (wraz z komentarzami). https://web.archive.  
org/web/20101126165215/http://wiadomosci.gazeta.pl/Wiadomosci 
/1,80273,8694823,_Chrystus_Krolem_Wszechswiata___Poswie-
cono_figure.html (dostęp: 14.06.2022).

King of the Universe) is a reinforced concrete figure 
designed by Mirosław Patecki and erected in 2010 
in Świebodzin. The white figure, bearing a golden 
crown, spreads his arms wide as if the Saviour wanted 
to embrace the world. He is dressed in a tunic with 
long sleeves and a high waist, as well as a coat thrown 
over his shoulders, wavy at the bottom. The face has 
geometrically hard features with prominent cheek-
bones and eyebrow arches, a straight nose, a beard 
and a moustache. Jesus is looking straight ahead, and 
the golden crown with a cross cut out at front is rest-
ing on his long hair. Due to its size, which exceeds 
the well-known monument in Rio de Janeiro, the 
statue has stirred some violent reactions20. Sublimity 
and monumentality, indicating strength and author-
ity, were considered by believers to be appropriate 
for the Son of God and the Liberator from sin and 
death, but for many the enormous size of the sculp-
ture was an example of gigantomania and down-

20   Cf. the press release by PAP [Polish Press Agency], “Chrystus 
Królem Wszechświata”. Poświęcono figurę w Świebodzinie, “Gazeta.
pl,” The news, November 21st November 2010 (with comments). 
https://web.archive.org/web/20101126165215/http://wiadomosci.
gazeta.pl/Wiadomosci/1,80273,8694823,_Chrystus_Krolem_
Wszechswiata_Poswiecono_figure.html (accessed 14.06.2022).

4.	Marek Chlanda, Boniszewska 2. On tu jest, z serii: Beatyfikacje, 2006–2007, obraz na płótnie (dyptyk), 50×80 cm, za: R. Solewski, 
Afirmacja i krytyka. Metafizyczność i polskość w sztuce pierwszego dwudziestolecia XXI wieku, Wydawnictwo Naukowe UKEN, Kraków 
2024, il. 3.

4.	Marek Chlanda, Boniszewska 2. He is here, from the series: Beatifications, 2006–2007, painting on canvas (diptych), 50×80 cm, after: 
R. Solewski, Afirmacja i krytyka. Metafizyczność i polskość w sztuce pierwszego dwudziestolecia XXI wieku / Affirmation and criticism. Meta-
physicality and Polishness in the Art of the First Two Decades of the 21st Century, Wydawnictwo Naukowe UKEN, Kraków 2024, fig. 3.

132



kraczają stacje drogi krzyżowej autorstwa Stanisława 
Kulona. Cały cykl wykracza poza tradycyjną liczbę czter-
nastu stacji, tworzy go czterdzieści polichromowanych 
reliefów, co zaskakuje i wzbudza „dreszcz transcenden-
cji”, tym bardziej że w Sybirackiej Drodze Krzyżowej 
na Golgotę idą polscy zesłańcy, przedstawieni w drew-
nianych i polichromowanych reliefach21. Figuratywne 
sceny dzieją się w zimowym najczęściej pejzażu, także 
w zbliżeniach scen wywózki, wysilonej pracy lub wy-
mierzania kar, tortur albo morderstw, które zamie-
niają się w mękę Chrystusa. Preferowane jest zamy-
kanie powierzchni konturami zbiegającymi się pod 
ostrym kątem, co potęguje ekspresję i jest znaczą-
ce. Zrytmizowanie przestrzeni trójkątami pagórków 
i przecinającej je zygzakowatej linii kolejowej z nie-
równymi prostopadłościanami wagonów kulminuje 
w zagęszczeniu postaci stłoczonych we wnętrzu wa-
gonu w reliefie Stacja IV Spęd do bydlęcych wagonów. 
Sowieccy żołnierze w spiczastych czapkach z czerwoną 
gwiazdą obecni są tutaj i będą w scenach wielu stacji. 
Złożenie do grobu (u Kulona to już Stacja XXII), or-
ganizuje kompozycyjnie czarna przekątna o nierów-
nych brzegach, do której wsuwane jest, z góry relie-
fu, wychudzone, długie, martwe ciało. Tło delikatnie 
wzbogacają tony bieli, błękitu i żółcienia. Z podob-
nego czarnego, „kanciastego” kształtu u dołu reliefu 
wybiega po przekątnej spiczasty biały promień, który 
rozszerza się ku górze. To Stacja XXIV Wniebowzięcie. 
W tytule nazwa jest niepoprawna ikonograficznie 
i teologicznie, wskazuje jednak na obrazowanie zmar-
twychwstania Chrystusa, który potem do nieba wstąpił 
(to paradoksalne obrazowanie przez „wniebowzięcie 
Zesłańca” lub też sugestia, że zesłańcy brani są do nie-
ba przez Chrystusa). W przypadku Sybirackiej Drogi 
Krzyżowej „idzie nie tylko o wyzwolenie człowieka 
do życia w wieczności, lecz także od zdającej się nie 
mieć końca męczarni”22. Stanisław Kulon jako dziecko 
przeżył zesłanie z kresowego Sobieska (później przesie-
dlono wszystkich mieszkańców nieistniejącej dziś wsi 
województwa tarnopolskiego) za Ural, a w jego trak-
cie śmierć rodziców i trojga rodzeństwa. Wspomnienia 
katorgi Polaków w Związku Sowieckim mógł wyrazić 
w sztuce dopiero po upadku PRL, wcześniej ukrywano 
tę prawdę i tę ofiarę ponoszoną za polskość wypierano 
z polskiego etosu, jakby uznając ją za margines tylko 

21   Cykle Stanisława Kulona układają się w trzy wersje. Pierwsza 
to Droga Krzyżowa złożona z 28 płaskorzeźb jeszcze z roku 1991. 
Druga, tu opisywana, to Sybiracka Droga Krzyżowa (z lat 2013–
2014). Wreszcie Droga Krzyżowa III prezentowana była w 2018 roku 
na Przystanku Historia w Centrum Edukacyjnym IPN im. Janusza 
Kurtyki. Wersje różnią się od siebie, choć wykorzystują też prezen-
towane prace, czasem zmienione. Por. R. Rogozińska, Tempus pas-
sionis Stanisława Kulona, „Sacrum et Decorum” 2015, s. 58–61. 

https://ipn.gov.pl/pl/aktualnosci/46915,Wernisaz-nowych-
prac-Stanislawa-Kulona-Droga-Krzyzowa-III-Warszawa-12-lu
tego-201.html (dostęp: 30.08.2022).

22   Rogozińska, jak przyp. 21, s. 58.

right kitschy exaggeration. Because of this, it can 
still arouse an intense “shiver of transcendence”, it 
can also be seen as an expression of defence against 
pushing Christ and the idea of the sacred to the 
margins of the modern world. However, transcend-
ence was revealed not only by the representation of 
the real figure of Jesus, or the sublimity gravitating 
towards the sacred, achieved through size as well as 
by symbolism. The statue is 33 meters high, which 
is the same as the number of years of Jesus’ life, the 
height of the crown is three metrEs (the years of his 
teaching). The sacredness was confirmed by the rit-
ual of the sculpture’s consecration by Bishop Stefan 
Regmunt. The sculpture has no Polish accents, but 
what should be considered deliberate is the intention 
that what is sacred and therefore the largest should 
become Polish, being at the same time a local vo-
tive offering.

The boundary between sacred art, serving parali-
turgical practices, and religious art, serving the con-
cept of Polishness, is crossed by the Way of the Cross 
by Stanisław Kulon. The entire cycle goes beyond the 
traditional number of fourteen stations; it is created by 
forty polychrome reliefs, which is surprising and arouses 
a “shiver of transcendence.” All the more so because in 
Kulon’s Sybiracka Droga Krzyżowa (The Siberian Way of 
the Cross) it is Polish exiles, presented in wooden and 
polychrome reliefs, that go to Golgotha21. The figu-
rative scenes most often take place in a winter land-
scape, also in close-ups of the scenes of deportation, 
strenuous work or punishment as well as torture or 
murder, which turn into the suffering of Christ. The 
artist’s preferred method is to close the surface with 
contours converging at a sharp angle, which inten-
sifies expression and is significant. The rhythmisa-
tion of the space with triangles of hills and a zig-
zag railway line, with uneven cuboids of wagons, 
that intersects them culminates in the density of fig-
ures crowded inside the wagon in the relief entitled 
Stacja IV. Spęd do bydlęcych wagonów (The 4th Station. 
Forcing People into Cattle Wagons). Soviet soldiers in 
pointed caps with a red star are depicted here and 
will be present in many of the Stations. Złożenie do 
grobu (The Entombment), which in Kulon’s work is 

21   Stanisław Kulon’s cycles are arranged in three versions. The 
first is Droga krzyżowa (The Way of the Cross), consisting of 28 bas-
reliefs created in 1991. The second one, described here, is Sybiracka 
Droga Krzyżowa (The Siberian Way of the Cross), from 2013–2014. 
Finally, Droga krzyżowa III (The Way of the Cross III) was presented in 
2018 at Przystanek Historia in the Janusz Kurtyka Educational Centre 
of the Institute of National Remembrance. The versions differ from 
one another, although they also make use of the works described in 
this article, but are sometimes modified. Cf. R. Rogozińska, Tempus 
passionis Stanisława Kulona, “Sacrum et Decorum,” 2015, pp. 58–61.

https://ipn.gov.pl/pl/aktualnosci/46915,Wernisaz-nowych-
prac-Stanislawa-Kulona-Droga-Krzyzowa-III-Warszawa-12-lu-
tego-201.html (accessed 30.08.2022).

133



polskiej idei. Tymczasem artysta czuł się zobowiązany 
do przywracania wartości prawdzie, nie tylko patrio-
tycznie, ale i rodzinnie: „wciąż śniła mi się pogodna 
twarz mojej mamy, która prosiła, żebym upamiętnił 
naszą rodzinę i ludzi zmarłych podczas zesłania”23.

Po nawróceniu się na przełomie 2011 i 2012 
roku Ada Karczmarczyk, która chciała zostać królo-
wą popu jako Adu, zaczęła mówić o wierze na pro-
wadzonym przez siebie blogu, profilu w serwisie spo-
łecznościowym Facebook, oraz w tekstach piosenek, 
do których teledyski zamieszcza w serwisie interne-
towym YouTube. Misję ewangelizacyjną zamierzyła 
artystka połączyć z zachowaną stylistyką właściwą 
tradycji MTV i festiwalom Eurowizji, choć ostrość 
języka tekstów jej piosenek bliska była także estetyce 
hip-hopu. Pojawiały się tam wulgaryzmy, kontrasto-
we i oksymoroniczne zestawienia, paradoksy, proste 
rymy. Choć ostatecznie przekaz afirmuje i gloryfikuje 

23   M. Wyrwich, Sybiracka Droga Krzyżowa. Chrystus też był 
zesłańcem, https://m.niedziela.pl/artykul/142287/nd/Chrystus.z-
byl-zeslancem (dostęp: 23.06.2022).

Stacja XXII (The 22nd Station), is organised compo-
sitionally by a black diagonal with uneven edges, 
into which an emaciated, long, dead body is placed 
in the top part of the relief. The background is deli-
cately enriched by shades of white, blue and yellow. 
From a similar, black, “angular” shape at the bot-
tom of the relief, a pointed white ray runs out di-
agonally, and widens upwards. This is Stacja XXIV. 
Wniebowzięcie (The 24th Station. The Assumption). 
The station name in the title is iconographically and 
theologically incorrect, but it indicates a depiction 
of the resurrection of Christ, who then ascended to 
heaven (this is a paradoxical depiction through “the 
assumption of the Exiled One,” or a suggestion that 
the exiles are taken to heaven by Christ). In the case 
of The Siberian Way of the Cross, “it is not only about 
liberating man for eternal life, but also from seem-
ingly endless torment”22. As a child, Stanisław Kulon 
had experienced exile from the borderland village of 
Sobiesko beyond the Urals and, in its course, the death 
of his parents and three siblings. He was able to trans-
form the memories of the hard labour of Poles in the 
Soviet Union into art only after the end of the Polish 
People’s Republic; earlier, this truth had been hidden 
and this sacrifice made for Polishness had been pushed 
out of the Polish ethos, as if it were considered to be 
just marginal to the concept of Polishness. Meanwhile, 
the artist felt obliged to restore the value of truth, not 
only patriotically, but also from his family perspective: 
“In my dreams, I kept seeing the serene face of my 
mother, who asked me to commemorate our family 
and the people who died during the exile”23.

After her conversion at the turn of 2011 and 
2012, Ada Karczmarczyk, who had wanted to be-
come the queen of pop as Adu, began talking about 
faith on her blog, on her Facebook profile, and in 
the lyrics of songs, for which she posts music vide-
os on YouTube. The artist intended to combine her 
evangelisation mission with a style characteristic of 
MTV and of Eurovision festivals, which she retained, 
although the sharpness of the language of her lyrics 
was also close to the aesthetics of hip- hop. There 
were vulgarisms, contrasting and oxymoronic com-
binations, paradoxes, and simple rhymes. Although 
the message ostentatiously and ultimately affirms and 
glorifies Christ, Mary, the values of love and good-
ness, expressed for example by means of the con-
cept of purity, the titles Jaraj się Maryją (Get excited 
about Mary), Czysta pipa (Clean pussy), Idź w ogon 
światła nie p… dol (Go into the tail of the light, don’t 
talk crap), along with their bright, shiny, intensely 

22   R. Rogozińska, as footnote 21, p. 58.
23   M. Wyrwich, Sybiracka Droga Krzyżowa. Chrystus też był 

zesłańcem, https://m.niedziela.pl/artykul/142287/nd/Chrystus.z-
byl-zeslancem (accessed 23.06.2022).

5.	Jezus Chrystus Król Wszechświata, żelbetowa rzeźba w Świe-
bodzinie wzniesiona w 2010 roku według projektu Mirosława 
Pateckiego, fot.: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/com-
mons/0/02/Pomnik_Chrystusa_w_%C5%9Awiebodzinie.jpg

5.	Jesus Christ King of the Universe, reinforced concrete sculp-
ture in Świebodzin, erected in 2010 to a design by Mirosław 
Patecki, photo: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/com-
mons/0/02/Pomnik_Chrystusa_w_%C5%9Awiebodzinie.jpg.

134

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/02/Pomnik_Chrystusa_w_%C5%9Awiebodzinie.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/02/Pomnik_Chrystusa_w_%C5%9Awiebodzinie.jpg


Chrystusa, Marię, wartości miłości i dobra, wyrażane 
na przykład przez czystość, to jednak tytuły Jaraj się 
Maryją, Czysta pipa, Idź w stronę światła nie p…dol, 
wraz z jaskrawymi, błyszczącymi, intensywnie prze-
rysowanymi, kiczowato-kampowymi jakościami este-
tycznymi budził kontrowersje i pytania o ukrytą ironię. 
W 2014 roku projekt Adu „został szeroko zaakcep-
towany jako fundamentalnie nieironiczny”24, jednak 
stylistyczna kontrowersyjność pozostała, stale budząc 
„dreszcz transcendencji”. Budzi ten dreszcz rozpoczę-
ty w 2018 roku cykl fotografii i teledysk utrzymane 
w tonie granatu i błękitu (kolorów symbolicznie bli-
skich metafizyce), w których z półcienia wyłania się 
ledowe światło lub lustrzane refleksy i postać Miss 
Messianist. Ubrana jest w romantyczno-fantastyczny 
kostium, przyjmuje modlitewną albo wyniosłą pozę, 
towarzyszą jej symboliczne rekwizyty oraz nakładane 
linie formujące geometryczne i stereometryczne figu-
ry, wreszcie cytaty z dzieł Augusta Cieszkowskiego, 
Józefa Hoene Wrońskiego, Zygmunta Krasińskiego, 
Adama Mickiewicza, Juliusza Słowackiego, Andrzeja 
Towiańskiego. Projekt Miss Messianist ma zadawać 
pytania „o aktualność polskich idei mesjanistycznych 
w późnej nowoczesności” oraz o „tożsamość kobie-
ty współczesnej inspirowanej mesjanizmem”25, jakby 
wbrew temu, że ten religijno-romantyczny mesjanizm 
uznawany jest za pomniejszy element polskiego etosu 
i odsłania tylko margines polskiej idei. 

Jerzy Kalina w swej instalacji z 2020 roku zatytu-
łowanej Zatrute źródło, w setną rocznicę urodzin Jana 
Pawła II, przedstawił osobę papieża Polaka jako białą 
rzeźbę naturalnych rozmiarów. Święty stał na dzie-
dzińcu Muzeum Narodowego w Warszawie, w niecce 
fontanny, odziany w białą sutannę z pelegriną, ciska-
jąc znad głowy głaz w wodę zabarwioną na czerwono. 
Artysta wprost tłumaczył symbolikę starotestamento-
wego Morza Czerwonego, które jako komunistycz-
na ideologia rozstępuje się przed powstrzymującym 
ją świętym papieżem26. Jednocześnie głaz miał być 
tym meteorytem, który przygniótł nogi papieża we 
wcześniejszej instalacji Maurizia Cattelana, Dziewiąta 
Godzina (z 1999 roku). Budziła ona skrajne reak-
cje, teraz została zaś „przechwycona” i przekształco-
na w swą krytykę, apologetyczną dla Jana Pawła II27. 
Kontrowersyjnie przyjmowano i pracę Kaliny, tak jak-
by wciąż trwał „dreszcz transcendencji” wywoływany 
przez spotkanie się tematyki religijnej i narodowej, 

24   J. Lendzioszek, Adu-kamp, „Pressje”, teka 39 (2014), s. 183
25   Misss Messianist, w: portfolio artystki umieszczone na jej 

stronie www Adu, Ada Karczmarczyk, http://adakarczmarczyk.com/ 
(dostęp: 10.06.2022).

26   Jerzy Kalina, Zatrute źródło, https://www.mnw.art.pl/wy-
stawy/jerzy-kalina-zatrute-zrodlo,239.html (dostęp: 25.06.2022).

27   JH, „Zatrute źródło”, czyli Jan Paweł II jako tytan, https://
wiez.pl/2020/09/23/zatrute-zrodlo-czyli-jan-pawel-ii-jako-tytan/ 
(dostęp: 24.06.2022).

exaggerated, kitschy-camp aesthetic qualities, have 
aroused controversy and questions about hidden iro-
ny. In 2014, Adu’s project “was widely accepted as 
fundamentally non-ironic,”24 but the stylistic, camp-
kitschy controversy has remained, constantly arousing 
a “shiver of transcendence.” This shiver is aroused by 
a series of photographs and a music video, created 
in 2018, maintained in dark and light blue tones 
(the colours symbolically close to metaphysics), in 
which the semi-darkness gives way to LED light or 
mirror reflections and the figure of Miss Messianist. 
Dressed in a romantic-fantasy costume, she assumes 
a prayerful or lofty pose, accompanied by symbolic 
props and superimposed lines forming geometric and 
stereometric figures, and by quotes from the works of 
August Cieszkowski, Józef Hoene Wroński, Zygmunt 
Krasiński, Adam Mickiewicz, Juliusz Słowacki, 
Andrzej Towiański. The Miss Messianist project is to 
ask questions “about the relevance of Polish messianic 
ideas in late modernity” and about “the identity of 
the contemporary woman inspired by messianism,”25 
as if in defiance of the fact that this religious-roman-
tic messianism is considered a marginal element of 
the Polish ethos and reveals only the margin of the 
concept of Polishness.

In his 2020 installation entitled Zatrute źródło 
(The Poisoned Source), on the hundredth anniversary 
of the birth of John Paul II, Jerzy Kalina depicted 
the Polish Pope as a white life-size sculpture. The 
saint stood in the courtyard of the National Museum 
in Warsaw, in the basin of the fountain, dressed in 
a white cassock with a pelegrina, throwing a boul-
der, held above his head, into the red-tinted water. 
The artist directly explained the symbolism of the 
Old Testament Red Sea, which – as an embodiment 
of the communist ideology – parts before the holy 
pope, who stops it26. At the same time, the boulder 
was supposed to be the meteorite that had crushed 
the pope’s legs in Maurizio Cattelan’s earlier (1999) 
installation La nona ora (The Ninth Hour). The in-
stallation had aroused extreme reactions, but it was 
“intercepted” by Kalina and transformed into its crit-
icism and an apologetic for John Paul II27. Kalina’s 
work was also received controversially, as it prolonged 
the “shiver of transcendence” caused by the meeting 
of religious and national themes, showing the de-

24   J. Lendzioszek, Adu-kamp, “Pressje”, portfolio 39 (2014), 
p. 183.

25   Miss Messianist, in: the artist’s portfolio posted on her 
website Adu, Ada Karczmarczyk, http://adakarczmarczyk.com/ (ac-
cessed 10.06.2022).

26   J. Kalina, Zatrute źródło, https://www.mnw.art.pl/wys-
tawy/jerzy-kalina-zatrute-zrodlo,239.html (accessed 25.06.2022).

27   JH, “Zatrute źródło”, czyli Jan Paweł II jako tytan, https://
wiez.pl/2020/09/23/zatrute-zrodlo-czyli-jan-pawel-ii-jako-tytan/ 
(accessed 24.06.2022).

135



pokazującej obronę przed złem przez papieża, który 
będąc dobrym i świętym, był też Polakiem (realizowa-
ło się więc w jego osobie myślenie Stróżewskiego, by 
to, co przede wszystkim dobre, stawało się polskie28).

Wnioski

Opisane wyżej, wybrane tylko prace sprawiają 
wrażenie, że sztuka krytyczna wpłynęła na poszerze-
nie repertuaru polskich tematów, szczególnie identy-
fikowanych jako marginalne dla etosu polskiego albo 
odpowiadające tylko marginesowi idei polskiej czy 
wreszcie „spychanych na margines” z przyczyn świa-
topoglądowych lub politycznych. Sztuka ta wpłynęła 
także na poszerzenie repertuaru jakości „ciążących ku 
sacrum”, szczególnie o „dreszcz transcendencji” po-
wodowany przez intensywność doznania.

Wydaje się jednak, że wpływ sztuki krytycznej do-
tyczy przede wszystkim poetyki i konstrukcji wizual-
nej wypowiedzi. Paradoksalnie krytyka, którą wydają 
się zapowiadać drażniące, zaskakujące, intensywne 
doznania, okazuje się afirmacją tematów znanych, 
ewentualnie skrywanych lub spychanych na margi-
nes. Użycie języka masowej komunikacji, przechwy-
cenie i odwrócenie informacji może być wykorzy-
stane do wyeksponowania tego, co komunikacja ta 
często eliminuje, a sztuka krytyczna zwykle postpo-
nuje. „Przechwycenie” może przywracać sens uprzed-
nio podważony, albo wręcz sens podkreślać lub się go 
domagać. Przez to margines okazuje się istotą przeka-

28   Por. Stróżewski 1982, jak przyp. 7, s. 296–297.

fence against evil executed by the Pope, who, being 
good and holy, was also a Pole (and therefore it was 
the Pope that embodied Stróżewski’s idea that what 
is primarily good should become Polish28).

Conclusions

The selected works described above give the im-
pression that critical art has influenced the expan-
sion of the repertoire of Polish themes, especially 
those identified as marginal to the Polish ethos, those 
corresponding only to the margin of the concept 
of Polishness, or those “pushed to the margin” for 
ideological or political reasons. This art has also in-
fluenced the expansion of the repertoire of qualities 
“gravitating towards the sacred,” especially by the 
“shiver of transcendence” caused by the intensity of 
a given experience.

It seems, however, that the influence of critical 
art concerns primarily the poetics and construction 
of the visual statement. Paradoxically, however, the 
criticism that seems to be prompted by irritating, 
surprising, intense experiences turns out to be an af-
firmation of well-known topics, possibly hidden or 
pushed to the margins. The use of the language of 
mass communication, the interception and reversal 
of information, can be applied to expose what this 
communication often eliminates, and what critical 
art usually deprecates. Such an “interception” of the 
statement can be used to restore the previously un-

28   Cf. Stróżewski 1982 as in fn. pp. 296–297.

6.	Adu Karczmarczyk, Selfie z kagankiem oświaty, Juliusz Sło-
wacki: »Lecz zaklinam – niech żywi nie tracą nadziei i przed 
narodem niosą oświaty kaganek« (Testament mój), z serii Miss 
Messianist, 2018, za: R. Solewski, Afirmacja i krytyka. Metafi-
zyczność i polskość w sztuce pierwszego dwudziestolecia XXI wie-
ku, Wydawnictwo Naukowe UKEN, Kraków 2024, il. 8.

6.	Adu Karczmarczyk, Selfie with the torch of education, Juliusz 
Słowacki: »But I adjure – let the living not lose hope and carry the 
torch of education before the nation« (My Testament), from the 
Miss Messianist series, 2018, after R. Solewski, Afirmacja i kry-
tyka. Metafizyczność i polskość w sztuce pierwszego dwudziestole-
cia XXI wieku / Affirmation and criticism. Metaphysicality and 
Polishness in the Art of the First Two Decades of the 21st Century, 
Wydawnictwo Naukowe UKEN, Kraków 2024, il. 8.

136



zu, z intensywną siłą wraca na pozycję najważniejszą, 
afirmowaną, właściwą na przykład dla marginalizo-
wanego współcześnie albo krytycznie podważanego 
sacrum. To intensywne przywracanie właściwego miej-
sca marginalizowanemu sacrum przypomina jedno-
cześnie o tym, w jaki sposób sacrum staje się polskie, 
podpowiadając i eksponując na przykład rolę miło-
sierdzia w polskim religijnym etosie, podtrzymując 
przekonanie o wartości ofiary, wykazując oryginal-
ność polskiego mesjanizmu. Ostatecznie zaś przez to 
przywracanie i przypominanie transcendentalia, zasa-
dy podstawowe i wartości ostateczne, takie jak dobro 
i miłość, piękno i prawda, wyznaczane przez sanctum 
i dlatego afirmowane, potwierdzają swą nieusuwal-
ność, przez którą właśnie są święte. 

dr hab. Rafał Solewski, prof. UKEN
Uniwersytet Komisji Edukacji Narodowej  

w Krakowie
e-mail: rafal.solewski@uken.krakow.pl

Bibliografia

Literatura
„Dzienniczek” to najpopularniejsza polska książka na całym świe-

cie!, „Echo Katolickie” 2023, nr 36, https://opoka.org.
pl/biblioteka/T/TS/dzienniczek-to-najpopularniejsza-
polska-ksiazka-na-calym-swiecie (15.11.2024).

Grzybowski ks. J., Mistyczka i ojczyzna. O narodowych i poli-
tycznych przesłaniach „Dzienniczka” świętej siostry Faustyny 
Kowalskiej, „Teologia Polityczna” 2017–2018, nr 10, 
s. 103–123.

Karłowicz D., Miłosierdzie i solidarność, „Teologia Polityczna” 
2017–2018, nr 10, s. 15–21.

Kowalska św. s. M. Faustyna, Dzienniczek. Miłosierdzie Boże 
w duszy mojej, Promic, Warszawa 2016.

Otto R., Świętość. Elementy irracjonalne w pojęciu bóstwa 
i ich stosunek do elementów racjonalnych, tł. B. Kupis, 
Wydawnictwo KR, Warszawa 1999.

Podsiad A., Słownik terminów i pojęć filozoficznych, Instytut 
Wydawniczy Pax, Warszawa 2001.

Rojek P., Awangardowy konserwatyzm. Idea polska w późnej 
nowoczesności, Ośrodek Myśli Politycznej, Kraków 2016.

Strefa Półcienia. Duchowość / The Penumbra Zone. Spiritua-lity, 
red. M. Ryczkowska, Centrum Kultury, Lublin 2023.

Stróżewski W., O możliwości sacrum w sztuce, w: idem, 
Wokół piękna. Szkice z estetyki, Universitas, Kraków 
2002, s. 206–230.

Stróżewski W., O pięknie, w: eadem, Wokół piękna. Szkice 
z estetyki, Universitas, Kraków 2002, s. 155–179. 

Stróżewski W., O pojęciu patriotyzmu, w: idem, Istnienie 
i wartość, Znak, Kraków 1982, s. 290–301.

Stróżewski W., Transcendentalia i wartości, w: idem, Istnienie 
i wartość, Znak, Kraków 1982, s. 11–33.

dermined meaning, or even to emphasize or demand 
meaning. In this way, the margin turns out to be the 
essence of the message; with intense power, this mar-
gin returns to the most important position, which is 
affirmed above all, and appropriate, for example, for 
the currently marginalised or critically undermined 
sphere of the sacred. This intensive restoration of the 
sacred, which is marginalised nowadays, to its proper 
place reminds us at the same time of the way in which 
the sacred becomes Polish, suggesting and exposing, 
for example, the role of mercy in the Polish religious 
ethos, maintaining the belief in the value of sacrifice, 
demonstrating the originality of Polish messianism. 
Ultimately, through this restoration and recollection 
of transcendentals, the fundamental principles and 
ultimate values, such as goodness and love, beauty 
and truth, determined by the sanctum and there-
fore affirmed, confirm their irremovability, thanks 
to which they are sacred.

dr hab. Rafał Solewski, prof. UKEN
University of the National Education 

Commission in Kraków
e-mail: rafal.solewski@uken.krakow.pl

Translated by Agnieszka Gicala

Bibliography

References
„Dzienniczek” to najpopularniejsza polska książka na całym 

świecie!, “Echo Katolickie” 2023, no. 36, https://opoka.
org.pl/biblioteka/T/TS/dzienniczek-to-najpopularniejsza-
polska-ksiazka-na-calym-swiecie (accessed 15.11.2024).

Grzybowski ks. J., Mistyczka i ojczyzna. O narodowych 
i politycznych przesłaniach „Dzienniczka” świętej siostry 
Faustyny Kowalskiej, “Teologia Polityczna,” 2017–2018, 
no. 10, pp. 103–123.

Karłowicz D., Miłosierdzie i solidarność, “Teologia Politycz-
na” 2017–2018, no. 10, pp. 15–21.

Kowalska św. s. M. Faustyna, Dzienniczek. Miłosierdzie Boże 
w duszy mojej, Promic, Warszawa 2016.

Otto R., The Idea of the Holy: An Inquiry into the Non-
Rational Factor in the Idea of the Divine and Its Relation 
to the Rational, trans. J. W. Harvey, Wipf & Stock 2021.

Podsiad A., Słownik terminów i pojęć filozoficznych filozo-
ficznych, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 2001.

Rojek P., Awangardowy konserwatyzm. Idea polska w późnej 
nowoczesności, Ośrodek Myśli Politycznej, Kraków 2016.

Strefa Półcienia. Duchowość / The Penumbra Zone. Spirituality, 
ed. M. Ryczkowska, Centrum Kultury, Lublin 2023.

Stróżewski W., O możliwości sacrum w sztuce, in: idem, 
Wokół piękna. Szkice z estetyki, Universitas, Kraków 
2002, pp. 206–230.

137



Sztabiński G., Marginesy transcendencji w sztuce współcze-
snej, w: Sztuka wobec metafizyki. Postawy i strategie lat 
2000–2020, red. Ł. Murzyn, R. Solewski, B. Stano, 
Wydawnictwo Naukowe UP, Kraków 2023, s. 17–49.

Tusk D., Polak rozłamany, „Znak” 2011, nr 679, https://
www.miesiecznik.znak.com.pl/6792011donald-tusk-
-polak-rozlamany/ (dostęp: 15.11.2024).

Źródła faktograficzne dotyczące sztuki najnowszej
Chlanda M., Beatyfikacje, III. Mark Rothko, Wanda 

Boniszewska, https://marek-chlanda.com/beatyfika-
cje/ [dostęp: 2.05.2022].

Czwartos Ignacy, w: Baza twórców, https://sztukaimetafizy-
ka.up.krakow.pl/czwartos-ignacy/ (dostęp: 25.06.2022)

JH, „Zatrute źródło”, czyli Jan Paweł II jako tytan, https://
wiez.pl/2020/09/23/zatrute-zrodlo-czyli-jan-pawel-ii-
-jako-tytan/ (dostęp: 24.06.2022)

Kalina J., Zatrute źródło, https://www.mnw.art.pl/wystawy/je-
rzy-kalina-zatrute-zrodlo,239.html (dostęp: 25.06.2022)

Kiedio E., Namalować katolicyzm od nowa, https://wiez.
pl/2023/02/27/namalowac-katolicyzm-od-nowa/ (do-
stęp: 13.10.2023).

kp, PAP, „Chrystus Królem Wszechświata”. Poświęcono figurę 
w Świebodzinie, „Gazeta.pl”, Wiadomości, 21 listopada 
2010 (wraz z komentarzami). https://web.archive.org/
web/20101126165215/http://wiadomosci.gazeta.pl/
Wiadomosci/1,80273,8694823,_Chrystus_Krolem_
Wszechswiata___Poswiecono_figure.html (dostęp: 
14.06.2022).

Lendzioszek J., Adu-kamp, „Pressje” 2014, teka 39, s. 168–
183.

Misss Messianist, w: portfolio artystki umieszczone na jej 
stronie www Adu, Ada Karczmarczyk, http://adakarcz-
marczyk.com/ (dostęp: 10.06.2022).

Murzyn Ł., Drogi Kościoła i sztuki muszą się na nowo zejść. 
Inaczej pozbawimy się piękna, https://klubjagiellonski.
pl/2022/11/15/drogi-kosciola-i-sztuki-musza-sie-na-nowo-
zejsc-inaczej-pozbawimy-sie-piekna/ (dostęp: 13.10.2023).

Rogozińska R., Tempus passionis Stanisława Kulona, „Sacrum 
et Decorum” 2015, s. 58–61. 

https://ipn.gov.pl/pl/aktualnosci/46915,Wernisaz-nowych-
prac-Stanislawa-Kulona-Droga-Krzyzowa-III-Warszaw
a-12-lutego-2018.html (dostęp: 30.08.2022).

Salamon P., Pomnik ks. Piotra Skargi ma zniknąć z placu 
Marii Magdaleny, https://lovekrakow.pl/aktualnosci/
pomnik-ks-piotra-skargi-ma-zniknac-z-placu-marii-
magdaleny-pojawi-sie-drzewo-i-trawa_43156.html 
[dostęp: 16. 08.2022].

Wojna kulturowa czy konieczna debata? Rozmowa o Dorocie 
Nieznalskiej, Piotra Bernatowicza z Maciejem Mazur-
kiem, „Arteon” 2006/7(75), s. 14–15.

Wyrwich M., Sybiracka Droga Krzyżowa. Chrystus też był 
zesłańcem, https://m.niedziela.pl/artykul/142287/nd/
Chrystus.z-byl-zeslancem (dostęp: 23.06.2022).

Stróżewski W., O pięknie, in: idem, Wokół piękna. Szkice 
z estetyki, Universitas, Kraków 2002, pp. 155–179.

Stróżewski W., O pojęciu patriotyzmu, in: idem, Istnienie 
i wartość, Znak, Kraków 1982, pp. 290–301.

Stróżewski W., Transcendentalia i wartości, in: idem, Istnienie 
i wartość, Znak, Kraków 1982, pp. 11–33.

Sztabiński G., Marginesy transcendencji w sztuce współcze-
snej, in: Sztuka wobec metafizyki. Postawy i strategie lat 
2000–2020, eds. Ł. Murzyn, R. Solewski, B. Stano, 
Wydawnictwo Naukowe UP, Kraków 2023, pp. 17–49.

Tusk D., Polak rozłamany, “Znak” 2011, no. 679, https://
www.miesiecznik.znak.com.pl/6792011donald-tusk-
-polak-rozlamany/ (accessed 15.11.2024).

Factographic sources on contemporary art:
Chlanda M., Beatyfikacje, III. Mark Rothko, Wanda 

Boniszewska, https://marek-hlanda.com/beatyfikacje/ 
(accessed 2.05.2022).

Czwartos Ignacy, in: Baza twórców, https://sztukaimetafizyka.
up.krakow.pl/czwartos-ignacy/ (accessed 25.06.2022).

JH, “Zatrute źródło”, czyli Jan Paweł II jako tytan, https://
wiez.pl/2020/09/23/zatrute-zrodlo-czyli-jan-pawel-ii-
jako-tytan/ (accessed 24.06.2022).

Kalina J., Zatrute źródło, https://www.mnw.art.pl/wys-
tawy/jerzy-kalina-zatrute-zrodlo,239.html (accessed 
25.06.2022).

Kiedio E., Namalować katolicyzm od nowa, https://wiez.
pl/2023/02/27/namalowac-katolicyzm-od-nowa/ (ac-
cessed 13.10.2023).

kp, PAP, “Chrystus Królem Wszechświata”. Poświęcono figurę 
w Świebodzinie, “Gazeta.pl”, news, 21 November 2010  
(with commentary). https://web.archive.org/web/201011- 
26165215/http://wiadomosci.gazeta.pl/Wiadomo-
sci/1,80273,8694823,_Chrystus_Krolem_Wszechswia-
ta_Poswiecono_figure.html (accessed 14.06.2022).

Lendzioszek J., Adu-kamp, “Pressje” 2014, portfolio 39, 
pp. 168–183.

Miss Messianist, in: the artist’s portfolio on her website Adu, 
Ada Karczmarczyk, http://adakarczmarczyk.com/ (ac-
cessed 10.06.2022).

Murzyn Ł., Drogi Kościoła i sztuki muszą się na nowo zejść. 
Inaczej pozbawimy się piękna, https://klubjagiellonski.
pl/2022/11/15/drogi-kosciola-i-sztuki-musza-sie-na-
nowo-zejsc-inaczej-pozbawimy-sie-piekna/ (accessed 
13.10.2023).

Rogozińska R., Tempus passionis Stanisława Kulona, “Sacrum 
et Decorum” 2015, pp. 58–61.

https://ipn.gov.pl/pl/aktualnosci/46915,Wernisaz-nowych-
prac-Stanislawa-Kulona-Droga-Krzyzowa-III-Warszawa-
12-lutego-201.html (accessed 30.08.2022).

Salamon P., Pomnik ks. Piotra Skargi ma zniknąć z placu 
Marii Magdaleny, https://lovekrakow.pl/aktualnosci/
pomnik-ks-piotra-skargi-ma-zniknac-z-placu-marii-
magdaleny-pojawi-sie-drzewo-i-trawa_43156.html 
(accessed 16. 08.2022).

138



Wojna kulturowa czy konieczna debata? Rozmowa o Dorocie 
Nieznalskiej, Piotra Bernatowicza z Maciejem Mazur-
kiem, “Arteon” 2006/7(75), pp. 14–15.

Wyrwich M., Sybiracka Droga Krzyżowa. Chrystus też był 
zesłańcem, https://m.niedziela.pl/artykul/142287/nd/
Chrystus.z-byl-zeslancem (accessed 23.06.2022).

Założyciel Arcybractwa, in: Arcybractwo Miłosierdzia pod we-
zwaniem Bogurodzicy Najświętszej Maryi Panny Bolesnej, 
http://arcybractwo.com/zalozyciel-arcybractwa/ (ac-
cessed 11.01.2022).

Założyciel Arcybractwa, w: Arcybractwo Miłosierdzia pod we-
zwaniem Bogurodzicy Najświętszej Maryi Panny Bolesnej, 
http://arcybractwo.com/zalozyciel-arcybractwa/ (do-
stęp: 11.01.2022).

Sacrum et Decorum 18, 2025
ISSN: 1689-5010, e-ISSN 2720-524X
© Author, Creative Commons BY 4.0

139



Bernadeta Stano
Uniwersytet Komisji Edukacji Narodowej  
w Krakowie
ORCID: 0000–0002–3920–7944

Artysta w świątyni… sztuki

DOI:10.15584/setde.2025.18.6 

Abstrakt 
Temat ten stanowi uzupełnienie badań prowadzonych od 2018 

roku wokół projektu artystyczno-naukowego realizowanego 

w Pracowni Badań nad Ikonosferą przy Instytucie Malarstwa 

i Edukacji Artystycznej Uniwersytetu Komisji Edukacji Narodowej 

w Krakowie. W tekście dokonano analizy wybranych dzieł, po-

przez które malarz odnosi się (inspiruje się lub jest fizycznie 

obecny na plenerze bądź wystawie swoich prac), do miejsca 

świętego, do konkretnej lub wyobrażonej budowli sakralnej – 

katedry, kaplicy, klasztoru. Wybrane prace z zakresu malarstwa 

sztalugowego autorstwa artystów ze środowiska krakowskiego: 

Romualda Oramusa, Zbigniewa Cebuli i Janusza Matuszewskiego 

reprezentują różne poetyki. Wszystkie omówione cykle obra-

zów są kontynuowane, zatem trudno tu o ostateczne wnioski. 

Artyści nie ulegają zjawisku habituacji i wciąż odczuwają po-

trzebę reakcji na wielokrotne powtarzanie tego samego bodźca 

czy to w postaci wspomnień z ważnego dla nich miejsca, czy 

jego ponownego oglądu. Postawa Janusza Matuszewskiego 

potwierdza, że miejsca te mogą sprzyjać doświadczeniu du-

chowemu. Ponadto artysta ten przedłuża sobie stan „wdycha-

nia” miejsca świętego doświadczany w czasie młodzieńczych 

prac konserwatorskich, przenosząc go do własnej, starannie 

zaaranżowanej pracowni. Najczęściej jednak mamy do czynie-

nia z traktowaniem miejsc świętych jako źródła motywów lub 

szczególnego miejsca ekspozycji. Oramus zachowuje stan in-

telektualnego namysłu nad przyswojonym ponad 20 lat temu 

motywem katedry, peregrynując do kolejnych obiektów sakral-

nych. Cebula, drążąc biblijne i mitologiczne historie, wraca do 

miejsc prawdziwych i wyobrażonych, sprzyjających wyrażaniu 

fascynacji materią terenu i architektury. Do ich postawy można 

odnieść zjawisko neoromantyzmu. 

Słowa kluczowe: Romuald Oramus, Janusz Matuszewski, 

Zbigniew Cebula, motyw świątyni

Niezależnie od sytuacji społeczno-politycznej ar-
tyści uprawiający sztukę religijną po 1989 roku rzad-
ko prezentowani są na okładkach czasopism bran-
żowych czy stronach portali internetowych, poza 
przypadkami, kiedy występują z zamiarem konte-
stacji Kościoła. Muzea archidiecezjalne w Krakowie, 

Bernadeta Stano
University of the National Education Commission 
in Kraków
ORCID: 0000–0002–3920–7944

An Artist in the Temple… of Art

Abstract
This study is founded on research conducted since 2018 as part 

of an artistic and academic project carried out at the Iconosphere 

Research Laboratory at the Institute of Painting and Art Education 

at the University of the National Education Commission in Kraków. 

This text analyses works of art in which the painter is inspired 

by, refers to, or is physically present in a sacred place or actual or 

imagined sacred building, such as a cathedral, chapel, or mona-

stery. The selected works are easel paintings by artists from the 

Krakow milieu: Romuald Oramus, Zbigniew Cebula and Janusz 

Matuszewski, who represent different poetics. As all the series 

of paintings discussed are still ongoing, it is difficult to draw 

final conclusions. The artists do not succumb to habituation 

and still feel the need to react to repeated stimuli, whether in 

the form of memories of important places or revisiting them. 

Janusz Matuszewski’s work confirms that these places can faci-

litate spiritual experiences. Furthermore, the artist prolongs the 

state of ‘inhaling’ the sacred place experienced during his youth 

while carrying out conservation work, recreating it in his care-

fully arranged studio. However, most often we are dealing with 

sacred places being treated as a source of motifs or a special 

exhibition space. Oramus maintains an intellectual reflection 

on the cathedral motif, which he absorbed over 20 years ago, 

by making pilgrimages to successive sacred buildings. Cebula 

delves into biblical and mythological stories and returns to real 

and imagined places conducive to expressing his fascination 

with terrain and architecture. This attitude can be referred to 

as neo-romanticism.

Keywords: Romuald Oramus, Janusz Matuszewski, Zbigniew 

Cebula, the church motif

Regardless of the socio-political situation, artists 
practising religious art since 1989 have rarely been 
featured on the covers of trade magazines or web-
sites, unless they intended to challenge the Church. 
The Museums of the Archdioceses in Kraków, 
Warsaw and Katowice; Krypta u Pijarów in Kraków; 
Galeria Zielona in Łódź; the gallery in the clois-
ters of the Dominican monastery in Kraków; and 
Dom Praczki in Kielce, which is affiliated with the 

140

http://dx.doi.org/10.15584/setde.2025.18.6


Creative Communities Association, are among the 
few places where such art has a loyal audience. This 
low profile is reflected in the fact that, at the exhi-
bition TRANSFORMATIONS. MODERNITY IN 
THE THIRD POLISH REPUBLIC, which opened in 
December 2024 at the National Museum in Kraków, 
covering the entire period from 1989, it was diffi-
cult to find any religiously inspired works, except 
for church architecture. Its curators chose the word 
‘polyphony’ as the slogan for the entire period after 
the year 2000, but despite the presence of the theme 
of glocalisation – the search for distinctiveness and 
identity through reference to national and local his-
tory – they completely disregarded religious themes1.
It is important to note that none of the artists refer-
enced in this text were invited to participate in the 
exhibition, despite having been established mem-
bers of the community for many years. However, 
it would be challenging to conceive of Małopolska 
and Kraków, with their numerous parishes, religious 
congregations and lay communities, without con-
sidering the role of artists in the creation of sacred 
and religious art, despite the observed crisis of the 
Church. Art schools do not specifically prepare stu-
dents to work in this direction; therefore, it stems 
rather from the individual needs of the artist, their 
reflections on the spiritual sphere or the purpose 
of life. Occasionally, work for the Church is an ad-
ditional source of income. Projects with an artistic 
focus, such as ‘Painting Catholicism Anew’ – a pro-
gramme aimed at renewing Western sacred painting 
by returning high-quality contemporary art to church 
interiors and reviving artistic patronage – stimulate 
this process2. This text analyses select works by three 
artists from Kraków who are at the same time academ-
ic teachers: Zbigniew Cebula3, Janusz Matuszewski4 

1   A. Szczerski, 4xnowoczesność. Transformacje Nowoczesność w III 
RP [4 x Modernity. Transformations: Modernity in the Third Polish 
Republic] in: Transformacje. Nowoczesność w III RP [Transformations. 
Modernity in the Third Polish Republic, exhibition catalogue], eds. 
Czesława Frejlich, Andrzej Szczerski, Kraków 2024, pp. 17–35. 

2  Namalować katolicyzm od nowa [Painting Catholicism Anew] 
https://angelicum.it/st-john-paul-ii-institute-of-culture/lets-
paint-catholicism-again/pl/ (access date: 25. 03. 2025)

3   Zbigniew Cebula – (born 1961) studied at the Faculty of 
Painting at the Academy of Fine Arts in Krakow from 1988 to 1993, 
graduating cum laude from the studio of Professor Jan Szancenbach. 
Since 1998, he has been employed at the Faculty of Graphic Design, 
working in the Painting Studio of Prof. Zbysław Maciejewski, and 
subsequently Prof. Stanisław Tabisz. Since 2006, he has been oper-
ating his own painting studio at the Faculty of Graphic Design of 
the Academy of Fine Arts in Krakow. His primary medium is easel 
painting, frequently executed in cycles.

4   Janusz Matuszewski – (born 1963). Between 1983 and 
1989, he studied at the Faculty of Painting at the Academy of Fine 
Arts in Krakow (graduating from Prof. Jan Szancenbach’s studio 
in 1989). He runs the Painting Studio at the Faculty of Painting 
at the Academy of Fine Arts in Krakow. Most of his work to date 
belongs to the genre of religious painting.

Warszawie czy Katowicach, krakowska Krypta u Pija-
rów, Galeria Zielona w Łodzi i galeria w krużgan-
kach klasztoru Dominikanów w Krakowie oraz zależ-
ny od Stowarzyszenia Środowisk Twórczych – Dom 
Praczki w Kielcach to jedne z nielicznych miejsc, 
gdzie taka sztuka ma swoje wierne grono odbior-
ców. O tej słabej zauważalności może świadczyć fakt, 
że na otwartej w grudniu 2024 roku w Muzeum 
Narodowym w Krakowie wystawie TRANSFOR-
MACJE. NOWOCZESNOŚĆ W III RP, odnoszącej 
się do tego całego okresu, trudno byłoby wskazać 
jakieś prace inspirowane religią, z wyjątkiem archi-
tektury kościołów. Jej kuratorzy, porządkując okres 
po 2000 roku, opatrzony hasłem „wielogłos”, mimo 
obecności wątku glokalizacji, czyli szukania odręb-
ności i tożsamości poprzez sięganie do historii: na-
rodowych i lokalnych, zupełnie pominęli tematy re-
ligijne1. Dodajmy, że żaden z przywołanych w tym 
tekście twórców nie został zaproszony do grona wy-
stawiających, choć od lat budują oni swoją pozycję 
w środowisku. Trudno jednak byłoby sobie wyobra-
zić Małopolskę i Kraków, posiadające mnogość pa-
rafii, zgromadzeń zakonnych i wspólnot świeckich, 
bez artystów zaangażowanych w tworzenie sztuki sa-
kralnej i religijnej, mimo odnotowanego w Kościele 
kryzysu. Akademia nie przygotowuje specjalnie do 
obrania takiego kierunku, toteż wypływa on raczej 
z indywidualnej potrzeby artysty, jego refleksji nad 
sferą duchową czy celem życia, czasami też praca dla 
Kościoła stanowi dodatkowe źródło zarobkowania. 
Stymulacją w tym zakresie są projekty kierowane do 
artystów, jak choćby Namalować katolicyzm od nowa 
– program mający na celu odnowienie zachodniego 
malarstwa sakralnego, powrót współczesnych obra-
zów wysokiej klasy artystycznej do wnętrz kościelnych 
oraz ożywienie mecenatu artystycznego2. W tekście 
tym poddano analizie wybrane dzieła trzech kra-
kowskich artystów a zarazem nauczycieli akademic-
kich: Zbigniewa Cebuli3, Janusza Matuszewskiego4 

1   Andrzej Szczerski, 4xnowoczesność. Transformacje Nowoczesność 
w III RP, w: Transformacje Nowoczesność w III RP [katalog], red.  
C. Frejlich, A. Szczerski, Kraków 2024, s. 17–35. 

2  Namalować katolicyzm od nowa https://angelicum.it/st-
-john-paul-ii-institute-of-culture/lets-paint-catholicism-aga-
in/pl/ (data dostępu: 25.03.2025)

3   Zbigniew Cebula – (ur. 1961), studia odbył na Wydziale 
Malarstwa Akademii Sztuk Pięknych w Krakowie w latach 1988 – 
1993 (dyplom z wyróżnieniem w pracowni prof. Jana Szancenbacha). 
Od 1998 roku pracuje na Wydziale Grafiki w Pracowni Malarstwa 
prof. Zbysława Maciejewskiego, a następnie prof. Stanisława Tabisza. 
Od 2006 roku samodzielnie prowadzi Pracownię Malarstwa na 
Wydziale Grafiki krakowskiej ASP. Zasadniczo uprawia malarstwo 
sztalugowe, najczęściej pracuje cyklami. 

4  Janusz Matuszewski – (ur. 1963), w latach 1983–1989 studiował 
na Wydziale Malarstwa w Akademii Sztuk Pięknych w Krakowie (dy-
plom w pracowni prof. Jana Szancenbacha w 1989). Prowadzi Pracownię 
Malarstwa na Wydziale Malarstwa ASP w Krakowie. Większość jego 
dotychczasowej twórczości należy do nurtu malarstwa religijnego. 

141

https://angelicum.it/st-john-paul-ii-institute-of-culture/lets-paint-catholicism-again/pl/
https://angelicum.it/st-john-paul-ii-institute-of-culture/lets-paint-catholicism-again/pl/
https://angelicum.it/st-john-paul-ii-institute-of-culture/lets-paint-catholicism-again/pl/
https://angelicum.it/st-john-paul-ii-institute-of-culture/lets-paint-catholicism-again/pl/
https://angelicum.it/st-john-paul-ii-institute-of-culture/lets-paint-catholicism-again/pl/


i Romualda Oramusa5. Wszyscy przynależą do po-
kolenia studiujących w okresie burzliwych przemian 
społeczno-politycznych w Polsce, ale też względnej 
swobody w wyborze konwencji artystycznej. Jako 
młodzi artyści byli świadkami i uczestnikami ruchu 
kultury niezależnej, szczególnie tego jego odłamu, 
który znalazł oparcie w Kościele. Ich prace reprezen-
tują różne poetyki, ale łączy je tradycyjne medium 
malarstwa sztalugowego. Wprawdzie nie uczestniczą 
we wspomnianym wyżej programie, odpowiadają na-
tomiast na indywidualne zamówienia i inspiracje ze 
środowisk katolickich, bywają również beneficjenta-
mi wspomnianego mecenatu. Celem tego artykułu 
jest przedstawienie wybranych obrazów, w których 
malarze odnoszą się do konkretnej lub wyobrażonej 
budowli sakralnej – katedry, kaplicy, klasztoru6. Tytuł 
tekstu stanowi metaforę obecności malarza w miejscu 
naznaczonym doświadczeniem duchowym, stanowią-
cym dlań źródło inspiracji i przestrzeń do kontaktu 
z odbiorcą. Namysł zasugerowany wielokropkiem 
wciętym pomiędzy frazę „świątynia... sztuki” każe 
na tomiast postawić pytanie o pragmatyczny bądź 
religijny charakter tej relacji7. W artykule podjęto 
próbę znalezienia odpowiedzi na pytanie, jaki mo-
del twórczości wybierają wskazani malarze, czy bli-
żej im do autonomicznej, modernistycznej wizji ich 

5  Romuald Oramus – (ur. 1953), studiował na Wydziale 
Malarstwa Akademii Sztuk Pięknych w Krakowie w latach 1974–
1979 (dyplom w pracowni prof. Adama Marczyńskiego wraz 
z graficznym aneksem w pracowni prof. Mieczysława Wejmana). 
Zajmuje się malarstwem sztalugowym oraz grafiką warsztatową, 
pisze teksty o sztuce. W latach 80. XX wieku uczestniczył w Ruchu 
Kultury Niezależnej. Do 2023 roku pracował w Instytucie Malarstwa 
i Edukacji Artystycznej w Uniwersytecie Komisji Edukacji Narodowej 
w Krakowie. 

6   Temat ten stanowi uzupełnienie badań prowadzonych 
w Pracowni Badań nad Ikonosferą przy Instytucie Malarstwa 
i Edukacji Artystycznej Uniwersytetu Komisji Edukacji Narodowej 
w Krakowie od 2018 roku. Ich celem było rozpoznanie w sztukach 
wizualnych dróg przekraczania rzeczywistości materii w kierunku 
obszarów, gdzie obraz świata postrzeganego przez zmysły odsyła 
poza siebie, a używane przez artystę środki wizualne stają się „ob-
razami sensu”, kierując ku ukrytej Istocie Rzeczy. W ramach pro-
jektu otwarto trzy wystawy: w czerwcu 2018 roku OBECNOŚĆ 
w Galerii Krypta u Pijarów (kuratorzy: A. Daca, Ł. Murzyn), w li-
stopadzie 2019 roku METAFIZYKA OBECNOŚCI w Muzeum 
Archidiecezji Krakowskiej oraz w grudniu 2019 roku ISTOTA 
RZECZY w rzeszowskim Muzeum Diecezjalnym. O wystawie 
w Muzeum Archidiecezjalnym zob.: J. Winnicka-Gburek, Homo 
Metaphysicus, „Arteon” 12, 2019, s. 6–9. Równolegle do działań ku-
ratorskich nakładem Wydawnictwa Naukowego Uniwersytetu KEN 
w Krakowie ukazała się monografia wieloautorska pt. Metafizyka 
obecności. Inspiracje religijne w dziełach artystów krakowskich 2000–
2019, red. B. Stano, A. Daca, Kraków 2019.

7   Sformułowanie takie było używane na przykład w roman-
tyzmie jako metafora doskonałości tej sfery działalności człowieka 
oraz pod koniec XIX wieku wraz z rozwojem muzealnictwa, por. 
R. Kasperowicz, Figury zbawienia? Idea „religii sztuki” w wybranych 
koncepcjach artystycznych XIX stulecia, Lublin 2010; A. Kiciński, 
Muzea – instrumenty ekspozycji czy świątynie, „Muzealnictwo” 43, 
2001, s. 57–75.

and Romuald Oramus5. The artists in question are 
united by their shared experience of studying dur-
ing a period of turbulent socio-political change in 
Poland. They are also distinguished by their relative 
freedom in choosing their artistic conventions. As 
emerging artists, they bore witness to and actively 
participated in the independent culture movement, 
particularly its branch that found support in the 
Church. The works of these artists represent a va-
riety of poetics, yet they are unified by the conven-
tional medium of easel painting. While they do not 
participate in the previously mentioned programme, 
they respond to individual commissions and inspira-
tions from Catholic circles, and are also beneficiar-
ies of the aforementioned patronage. The objective 
of this article is to present a selection of paintings 
in which the artists refer to a specific or imagined 
sacred building – a cathedral, chapel or monastery6. 
The title of the text functions as a metaphor for the 
painter’s presence in a location marked by spiritual 
experience, which serves as a wellspring of inspira-
tion for the artist and a space for engagement with 
the viewer. The ellipsis in the phrase ‘temple... of art’ 
prompts the question of the pragmatic or religious 
nature of this relationship7. The article seeks to ad-

5  Romuald Oramus (born in 1953) studied at the Faculty of 
Painting at the Academy of Fine Arts in Kraków from 1974 to 1979, 
graduating from Prof. Adam Marczyński’s studio with a minor in 
graphic arts from Prof. Mieczysław Wejman’s studio. He works in 
easel painting and graphic arts, and he writes about art. Back in 
the 1980s, he was involved in the Independent Culture Movement. 
He worked at the Institute of Painting and Art Education at the 
University of the National Education Commission in Krakow un-
til 2023.

6   This topic complements research conducted at the Iconosphere 
Research Laboratory at the Institute of Painting and Art Education 
of the University of the National Education Commission in Krakow 
since 2018. The objective of this study was to identify ways in which 
visual arts transcend the reality of matter and move towards areas 
where the image of the world perceived by the senses refers to the 
realm beyond itself, and the visual means used by the artist become 
‘images of meaning’, pointing towards the hidden Essence of Things. 
As part of the project, three exhibitions were opened: in June 2018 
OBECNOŚĆ [PRESENCE] at the gallery Krypta u Pijarów (cu-
rators: A. Daca, Ł. Murzyn), in November 2019 METAFIZYKA 
OBECNOŚCI [METAPHYSICS OF PRESENCE] at the Museum 
of the Archdiocese of Kraków and in December 2019 ISTOTA 
RZECZY [THE ESSENCE OF THINGS] at the Diocesan Museum 
in Rzeszów. On the exhibition at the Museum of the Archdiocese of 
Kraków cf.: J. Winnicka-Gburek, Homo Metaphysicus, „Arteon” 12, 
2019, pp. 6–9. Concurrently with the curatorial works Wydawnictwo 
Naukowe Uniwersytetu KEN in Kraków published a collection of 
essays Metafizyka obecności. Inspiracje religijne w dziełach artystów kra-
kowskich 2000–2019 [Metaphysics of Presence. Religious Inspirations in 
the Works of Kraków Artists], eds. B. Stano, A. Daca, Kraków 2019.

7   This phrase was used, for example, in Romanticism as 
a metaphor for the perfection of this sphere of human activity, and 
at the end of the 19th century with the development of museology, 
cf. R. Kasperowicz, Figury zbawienia? Idea „religii sztuki” w wy-
branych koncepcjach artystycznych XIX stulecia [Figures of Salvation? 
The Idea of the ‘Religion of Art’ in Selected Artistic Concepts of the 

142



działalności, która na poziomie ekspozycji najlepiej 
sprawdza się w white cube, czy raczej kieruje nimi 
przemożna chęć powrotu do przestrzeni sacrum, na-
wet kosztem utraty niezależności. Starano się wyka-
zać, że ich postawa i dokonywane wybory tematów 
czy sposób ich realizacji bliskie są stale powracają-
cym modom na romantyzm8. Jakkolwiek twórczość 
omawianych artystów przypada na drugą połowę XX 
wieku i dekady obecnego stulecia, to w jej obrębie 
ujawniają się cechy tej historycznej już formacji, jak 
chociażby: indywidualizm, emocjonalność, wrażli-
wość na naturę, przywiązanie do rodzimych tradycji, 
kult tego, co wywodzi się od prostego ludu. Można 
też przyjąć, że tak jak neoromantyzm pokrywał się 
z ostatnią fazą romantyzmu, tak ten najnowszy nurt 
zazębia się z takimi kierunkami w malarstwie jak 
neoekspresjonizm, aktywny szczególnie w ostatnim 
dwudziestoleciu XX wieku, ale nadal kultywowany 
w akademiach i salonach wystawowych.

Axis Mundi Zbigniewa Cebuli

Autor cyklu Axis Mundi – Zbigniew Cebula 
– uczestniczył dwukrotnie, w 2013 i 2017 roku, 
w plenerze w barokowym klasztorze w Trutowie 
koło Torunia, gdzie od trzystu lat są obecni karme-
lici9. Pobyt za klauzurą (łac. clausus – zamknięty), 
wraz z jedenastoma innymi uczestnikami i trzema 
zakonnikami, skłonił artystę do podziału własnych 
kompozycji na dwie strefy. Tak powstał cykl Axis 
Mundi składający się z kilkudziesięciu kompozycji 
w technice olejnej i mieszanej na płótnie o wymia-
rach nieprzekraczających pół metra oraz niewielkiej 
grupy większych obrazów (o boku szerokości oko-
ło 150 cm). Artysta w tytule posłużył się pojęciem 
ukutym przez Mirceę Eliadego dla określenia kul-
tur archaicznych10. Większość obrazów z tego cyklu 

8  Warto przypomnieć, że pojęcie neoromantyzmu Julian 
Krzyżanowski przypisał literaturze przełomu XIX i XX wieku, 
jest ono też powszechnie odnoszone do muzyki tej epoki zwanej 
Młodą Polską.

9   W 1717 roku Jan Rętfiński, do którego rodziny należa-
ło Trutowo, zapisał wieś karmelitom. Budowa kościoła św. Anny 
przypada na lata 1732–1738. Po roku 1740 dobudowano budynek 
klasztoru. W 1863 roku rząd carski w ramach represji po powstaniu 
styczniowym usunął karmelitów z Trutowa. Zakon ponownie objął 
kościół i klasztor w roku 1946, więcej na ten temat zob.: http://www.
karmelici.pl/artykuly/klasztory/trutowo. W 2001 roku w Trutowie 
odbył się pierwszy ogólnopolski plener malarski. Powtórzono go 
w 2013 roku. W 2017 roku w szerszej formule działań w różnych 
mediach towarzyszył obchodom jubileuszu 300-lecia klasztoru. 
Kuratorem pleneru i wystawy poplenerowej był Jan Brzuskiewicz.

10  Axis mundi– z łac. „oś kosmiczna”, „oś świata” to idea środ-
ka świata, uważanego za stabilny element Wszechświata. W wie-
lu kulturach stanowiła ona podstawową koncepcję kosmogonii, 
zazwyczaj wierzono, że od niej rozpoczęło się stwarzanie świata. 
Według wierzeń na osi następuje zatrzymanie czasu, przez co moż-
liwy jest pełny kontakt zarówno z przeszłością, jak i przyszłością. 

dress the question of the creative model adopted by 
the painters in question, namely whether they align 
more closely with an autonomous, modernist per-
spective of their work, which is optimally showcased 
in a ‘white cube’ exhibition space, or whether they 
are driven by an overwhelming desire to return to 
the sacred space, even at the cost of sacrificing their 
artistic independence. An effort was made to dem-
onstrate that their attitude and choice of themes, as 
well as the manner of their realisation, are close to 
the constantly recurring fashions for romanticism8.
Although the work of the artists in question dates 
from the second half of the 20th century and the first 
decade of the current century, it exhibits hallmarks of 
the aforementioned movement, including individual-
ism, emotionalism, sensitivity to nature, a profound 
connection to indigenous traditions, and a venera-
tion of everything that comes from the folk. It can be 
hypothesised that, similarly to the manner in which 
neo-romanticism coincided with the final phase of 
romanticism, this contemporary trend overlaps with 
such painting movements as neo-expressionism, which 
flourished during the latter two decades of the 20th 
century, yet continues to be cultivated in academic 
institutions and exhibition spaces.

Axis Mundi by Zbigniew Cebula

The author of the Axis Mundi series, Zbigniew 
Cebula, participated twice, in 2013 and 2017, in an 
open-air event at the Baroque monastery in Trutowo 
near Toruń, where Carmelites have been present for 
three hundred years9. The artist’s cloistered residence 
(Latin clausus – closed), shared with eleven other 
participants and three monks, prompted the artist 
to divide his compositions into two zones. Such was 
the genesis of the Axis Mundi series, comprising nu-
merous compositions in oil and mixed media on can-

19th Century,] Lublin 2010; A. Kiciński, Muzea – instrumenty 
ekspozycji czy świątynie [Museums: Exhibition Venues or Temples?], 
„Muzealnictwo” 43, 2001, pp. 57–75.

8   It is important to note that Julian Krzyżanowski called 
the literature of the turn of the late 19th and 20th c. neo-romantic, 
and the name is also commonly used with reference to the music 
of the era of the Young Poland Movement.

9  In 1717, Jan Rętfiński, whose family owned Trutowo, be-
queathed the village to the Carmelites. The construction of St. 
Anne’s Church was initiated in 1732 and concluded in 1738. After 
1740, a monastery building was added. In 1863, as part of the repres-
sion following the January Uprising, the tsarist government removed 
the Carmelites from Trutowo. In 1946, the order regained control 
of the church and monastery. For further information on this topic, 
cf.: http://www.karmelici.pl/artykuly/klasztory/trutowo.In 2001, 
the first nationwide open-air painting event was held in Trutowo. 
It was repeated in 2013. In 2017, the celebrations of the 300th an-
niversary of the monastery were accompanied by a broader range 
of activities in various media. Jan Brzuskiewicz assumed the role of 
curator for both the open-air event and the post-event exhibition.

143

https://pl.wikipedia.org/wiki/Karmelici
http://www.karmelici.pl/artykuly/klasztory/trutowo
http://www.karmelici.pl/artykuly/klasztory/trutowo
http://www.karmelici.pl/artykuly/klasztory/trutowo


zawiera podobne elementy: sąsiadujące ze sobą pasy 
nasyconego światłem, łagodnie sfałdowanego krajo-
brazu i misterną tkankę łuków nowożytnej budowli.

Praca w plenerze, poza własną pracownią, ma na 
ogół charakter dwuetapowy. Zwykle uczestnicy sta-
rają się poznać bogactwo materialne i duchowe da-
nego miejsca oraz zaznajomić z historią architektury 
czy regionu. Właściwy plener kończy się roboczym 
pokazem dla lokalnej społeczności. Późniejsza praca 
we własnej pracowni polega na dokończeniu rozpo-
czętego obrazu, by następnie pokazać go w salonie 
wystawowym, zwykle już w większej miejscowości 
i dla szerszej publiczności. Dla pleneru z 2017 roku 
była to Galeria Miejska we Włocławku11. W przy-
padku dzieł Cebuli reminiscencje odnoszące się do 
różnych miejsc i okoliczności zaczęły się nakładać, 
tworząc swoisty palimpsest12. Obok detali zauważo-
nych w klasztorze w Trutowie pojawiły się na przy-
kład motywy z okien krakowskiej pracowni czy ka-
dry z codziennych relacji z bliskimi13 [il. 1]. Jednak 
inspiracja karmelickim klasztorem, podobnie jak in-
nymi wcześniejszymi pobytami plenerowymi, któ-
re wspomina Adam Organisty w katalogu Zbigniew 
Cebula. Wieloryby i wulkany14, okazała się na tyle 
silna, że właściwie wciąż wywiera wpływ na zasady 
kompozycji nowych obrazów15 [il. 2].

Inna koncepcja mówi, że axis mundi łączy i podtrzymuje niebo i zie-
mię, a jej podstawa zanurzona jest w dolnym świecie (zw. „piekłem”). 
Jej uobecnieniem w różnych kulturach były: góra święta, drzewo 
kosmiczne, Droga Mleczna, filar, kolumna lub słup; por. M. Eliade, 
Sacrum, mit, historia. Wybór esejów, tłum. A. Tatarkiewicz, Warszawa 
1974, s. 58–63. 

11   Szerzej o genezie i ruchu plenerowym w XX wieku zob.: 
B. Stano, Artysta w fabryce. Dwa oblicza mecenatu przemysłowe-
go w PRL, Kraków 2019, s. 27–67. Zagadnienie to w odniesieniu 
również do ostatnich trzech dekad analizują autorzy publikacji: 
Przestrzeń alternatywna dla działań artystycznych, red. B. Stano, 
J. Łapińska, Kraków–Wieliczka 2019. 

12   Adam Organisty używa pojęcia „jukstapozycji” na okre-
ślenie nakładania się trzech płaszczyzn: realistycznej, fantastycznej 
i wspomnieniowej w obrazach Cebuli, zob. A. Organisty, O twór-
czości malarskiej Zbigniewa Cebuli, w: Zbigniew Cebula. Wieloryby 
i wulkany, katalog wystawy, Galeria Pryzmat, 10 IV–23 IV 2018, 
Kraków 2018, s. 16. 

13   Na przykład obraz Pieśń powstał już po powrocie z plene-
ru, kiedy córka pokazała artyście zapis nutowy jednego z utworów 
ze starego śpiewnika kościelnego. Ważna była forma owego zapisu, 
a także jej odczytanie; na podstawie rozmowy z artystą z 27 XII 
2019 roku. Zasadę podziału na dwie strefy i wprowadzanie zapa-
miętanych „cytatów” z otoczenia odnajdujemy również w innych 
obrazach, nawiązujących do pracowni na krakowskim Kazimierzu, 
na przykład Axis Mundi – Patrząc z ul. Szerokiej na ul. Szeroką 30 
(2014/15), stopniowo włączanych do tego cyklu. 

14  Organisty 2018, jak przyp. 11, s. 5–9. Autor dowodzi, że 
inspiracja na plenerach jeszcze z okresu studiów i zaraz po nich 
dotyczyła eksperymentów technologicznych w zakresie stosowa-
nia barwników mineralnych. 

15   Te nowe obrazy odwołują się do miejsca wyobrażonego – 
na przykład przesyconej duchowością Wschodu, ale obumarłej dziś 
Mistry, jak na płótnie Axis Mundi – Mistra II (2018/19) – lub osobi-
ście poznanego – Krety. Należą one do ostatnich, jeszcze nieekspo-

vas, with a maximum size of half a metre, in addi-
tion to a small group of larger paintings (with a side 
length of approximately 150 cm). In the title, the 
artist employed a term coined by Mircea Eliade to 
describe archaic cultures10. Most of the paintings in 
this series contain similar elements: adjacent strips 
of light-saturated, gently undulating landscape and 
the intricate fabric of arches in a modern building.

The process of working outdoors, that is to say 
in a location other than one’s own studio, is generally 
comprised of two distinct stages. Participants usually 
try to learn about the material and spiritual richness 
of a specific locale, as well as to become acquainted 
with the history of its architecture or region. The 
actual plein air session is concluded with a working 
exhibition for the local community. Subsequent work 
in the artist’s own studio consists of the completion of 
a painting that was started, and its subsequent display 
in an exhibition hall, usually in a larger town and for 
a wider audience. In the case of the 2017 plein air 
session, this was Galeria Miejska in Włocławek11. In 
Cebula’s works, reminiscences relating to various lo-
cations and circumstances began to overlap, thereby 
creating a kind of palimpsest12. In addition to the 
details noticed in the monastery in Trutowo, there 
were, for example, motifs from the windows of the 
Krakow studio or frames from the artist’s everyday 
interactions with loved ones13 [fig. 1]. However, the 

10  Axis mundi – Lat. ‘cosmic axis’ or ‘axis of the world’ denotes 
the concept of the centre of the world, regarded as a stable element 
of the universe. In many cultures, it was a fundamental concept of 
cosmogony, and it was generally accepted that the creation of the 
world began with it. It is believed that time comes to a halt on the 
axis, thereby enabling full contact with both the past and the future 
to be made. Another concept posits that the axis mundi connects 
and sustains heaven and earth, with its base immersed in the lower 
world (called ‘hell’). Its manifestations in various cultures includ-
ed: the sacred mountain, the cosmic tree, the Milky Way, a pillar, 
column or pole (cf. M. Eliade, Sacrum, mit, historia. Wybór esejów 
[Selected Essays], transl. A. Tatarkiewicz, Warszawa 1974, pp. 58–63). 

11   More about the origins and the plein air movement in 
the 20th century cf.: B. Stano, Artysta w fabryce. Dwa oblicza me-
cenatu przemysłowego w PRL [The Artist in the Factory. Two Faces 
of Industrial Patronage in Communist Poland], Kraków 2019, pp. 
27–67. This issue is also analysed in relation to the last three de-
cades by the authors of the publication: Przestrzeń alternatywna 
dla działań artystycznych [Alternative Space for Artistic Activities], 
eds. B. Stano, J. Łapińska, Kraków–Wieliczka 2019. 

12  Adam Organisty uses the term ‘juxtaposition’ to describe 
the overlapping of three planes: realistic, fantastical and reminis-
cent in Cebula’s paintings, cf. A. Organisty, O twórczości malar-
skiej Zbigniewa Cebuli [On the Paintings of Zbigniew Cebula], in: 
Zbigniew Cebula. Wieloryby i wulkany [Zbigniew Cebula: Whales 
and Volcanoes], exhibition catalogue, Galeria Pryzmat, 10.04–
23.04.2018, Kraków 2018, p. 16. 

13   For instance, the painting Song was created after the artist 
returned from an outdoor session, during which his daughter showed 
him the musical notation of a song from an old church songbook. 
The form of this notation was important, as was its interpretation; 
based on a conversation with the artist on 27 December 2019. The 
principle of dividing the painting into two zones and introducing 

144



W cyklu Axis Mundi artysta rejestruje nie tylko 
zabytki Szwajcarii Dobrzyńskiej16 z charakterystycz-
nymi układami pomieszczeń czy detale fresków, lecz 
także bogatą strukturę murów klasztoru,  barwę oko-
licznych grud ziemi. Jednym z takich obrazów jest 
Pejzaż zza klauzury I, w którym sprawne oko może 
dostrzec fragment fresku z Matką Boską Opiekunką17 
znajdujący się pod miękko sklepionymi łukami, który 
z empory mogli codziennie podziwiać uczestnicy ple-
neru, będący wówczas częścią tej małej odizolowanej 
społeczności. Do cyklu należą również dwa obrazy pt. 
Penuel I i Penuel II odwołujące się do starotestamen-
talnego motywu walki Jakuba z aniołem. Tym razem 
dopełnieniem kompozycji figuratywnej w arkadzie jest 
krajobraz z drzewem i polem, czyli motywami budzą-
cymi skojarzenia ze wspomnieniami z dzieciństwa18. 
Drzewo, tak jak kolumna czy drabina, może być też 
utożsamiane z tytułową axis mundi. W trzech kompo-
zycjach Axis Mundi – patrząc z ulicy Szerokiej na ulicę 
Szeroką 12 (2014/2015) [il. 3] motywy te zastępuje  
ażurowa ściana lub drabina sugerująca bliskość tych 
dwóch odległych od siebie ulic o tej samej nazwie,  
znajdujących się w Krakowie i Lublinie19. Wymienione 

nowanych kompozycji. Wyróżnia je, mimo małej skali, ograniczonej 
palety barw i mięsistej faktury, bogata narracja, inspirowana mitami. 

16  Szwajcaria Dobrzyńska to malowniczy region w Polsce, w szcze-
gólności obszar wokół miasta Golub-Dobrzyń. Charakterystyczne 
dla tego terenu są liczne wzgórza piaskowe, jeziora i naturalne kra-
jobrazy, które przypominają plenery alpejskie.

17   Późnobarokowa polichromia pochodząca prawdopodob-
nie z 1738 roku przedstawia głównie sceny z historii zakonu kar-
melitów oraz wywodzących się z niego świętych.

18   Artysta w rozmowach często powraca do wspomnienia 
z Bruśnika koło Ciężkowic. Wątek ten przywołany został już w inter-
pretacjach jego twórczości, por. Organisty 2018, jak przyp. 11, s. 9. 

19   „Te obrazy – dodaje artysta – są związane Lublinem, 
a niewielkie czarno-białe wklejki są kopiami przedwojennych zdjęć 

inspiration of the Carmelite monastery, like other ear-
lier outdoor stays mentioned by Adam Organisty in 
the catalogue Zbigniew Cebula. Wieloryby i wulkany 
[Zbigniew Cebula: Whales and Volcanoes]14, proved to 
be so strong that it still influences the principles of 
composition in new paintings15 [fig. 2].

In the series Axis Mundi the artist records not only 
the architectural heritage of Szwajcaria Dobrzyńska16, 
with characteristic room layouts and fresco details, but 
also the rich structure of the monastery walls and the 
colour of the surrounding clods of earth. One such 
example is the painting titled Landscape from Behind 
the Cloister I, in which a discerning observer may be 
able to identify a fragment of a fresco depicting Our 
Lady of Protection17. The location was situated be-
neath gently vaulted arches, which could be admired 

memorised ‘quotations’ from the surroundings has also been ob-
served in other paintings referring to the studio in the Kraków dis-
trict of Kazimierz, for example. Axis Mundi – A View from Szeroka 
Street to Szeroka 30(2014/15), gradually included in the series. 

14  Organisty 2018, as in footnote 11, pp. 5–9. The author 
argues that his inspiration during his studies and immediately 
afterwards was related to technological experiments in the use of 
mineral dyes.

15  These recent paintings allude to an imaginary place, such 
as Mystras, which is steeped in Eastern spirituality but is now de-
funct, as depicted in the canvas Axis Mundi – Mystras II (2018/19). 
Alternatively, the artist may choose to allude to a place that is per-
sonally known to him, such as Crete. These belong to the latest, 
as yet unexhibited compositions. Despite their small scale, limited 
colour palette and fleshy texture, they are distinguished by a rich 
narrative inspired by myths. 

16   Szwajcaria Dobrzyńska (Dobrzyń Switzerland) is a pic-
turesque region in Poland, particularly the area around the town 
of Golub-Dobrzyń. The area is characterised by numerous sand 
hills, lakes and natural landscapes reminiscent of Alpine scenery.

17  The late Baroque polychrome decoration, probably dating 
from 1738, mainly depicts scenes from the history of the Carmelite 
Order and saints associated with it.

1.	Z. Cebula, z  cyklu Axis Mundi – Pieśń II, olej na płótnie, 
36×47 cm, 2013–2014, z archiwum artysty

1.	Z. Cebula, from the series Axis Mundi – Song II, oil on can-
vas, 36×47 cm, 2013–2014, from the artist’s archive

2.	Z. Cebula, z cyklu Axis Mundi – Mistra I, technika własna 
na płótnie, 36×46 cm, 2019, z archiwum artysty

2.	Z. Cebula, from the series Axis Mundi – Mystras I, mixed 
technique on canvas, 36×46 cm, 2019, from the artist’s archive

145

https://pl.wikipedia.org/wiki/Polichromia


wyżej obrazy łączą figuratywne wtrącenia: cytaty z li-
teratury czy źródeł wizualnych, choć zdecydowanie 
częściej przybierają one charakter ornamentalnej in-
tarsji. Takich momentów w kompozycjach przybywa. 
Obrazy malowane w plenerze zawierają poza gładkimi 
partiami, wprowadzonymi w ruch dzięki grze świateł 
i cieni, impasty i drobne partie kolażowe z usztywnio-
nego płótna o grubym splocie. Praca w domu oraz na 
plenerach ze studentami pozwala, jak zdradza artysta, 
eksperymentować z preparowaniem gotowych deta-
li z pozamalarskich tworzyw, które następnie „opra-
wione” w obraz, nadają mu miąższość reliefu. Farba 
gubi podziały, a kameralna skala pozwala przyjrzeć się 
tym obrazom-przedmiotom jak kamieniom szlachet-
nym. Zajrzenie do pracowni artysty na krakowskim 
Kazimierzu i wgląd w tajemnice procesu twórczego 
potwierdzają zauważone przez o. Tomasza Biłkę za-
interesowanie malarza doświadczaniem haptyczno-
ści materii malarskiej20. U Cebuli zadziwia połącze-
nie intensywności zestawień barwnych z bogactwem 
faktury [il. 4]. Na przełomie lat 50. i 60. XX wieku 

Żydów z ulicy Szerokiej w Lublinie. Czytałem esej o mistycznym 
Lublinie, jego geometrii, topografii. Jako że mam pracownię na 
ul. Szerokiej, namalowałem te obrazy z konkretnymi numerami 
kamienic lubelskich. Zatem: patrząc z ul. Szerokiej w Krakowie na 
ul. Szeroką w Lublinie”; cyt. z korespondencji mailowej z artystą 
z dn. 27 XI 2019 roku. 

20  T. Biłka OP, Płonące pola, „Arteon” 7, 2019, s. 34–45.

every day from the gallery by the participants of the 
plein-air workshop, who were then part of this small, 
isolated community. The series also comprises two 
paintings titled Penuel I and Penuel II, which refer to 
the Old Testament motif of Jacob’s struggle with the 
angel. This time, the figurative composition in the 
arcade is complemented by a landscape with a tree 
and a field, motifs that evoke childhood memories18. 
Like a column or a ladder, a tree can also be identified 
with the titular axis mundi. In the three compositions 
Axis Mundi— A View from Szeroka Street to Szeroka 
12 (2014/2015) [fig. 3] – these motifs are replaced 
by an openwork wall or ladder, which suggests the 
proximity of the two streets of the same name located 
in Krakow and Lublin19. The above-mentioned paint-
ings feature figurative elements, such as quotations 
from literature or visual sources, which more often 
take the form of ornamental embellishments. Such 
elements are becoming increasingly prevalent in the 
compositions. Apart from smooth areas set in mo-
tion by the interplay of light and shadow, paintings 
created en plein air contain impasto and small collage 
sections made of stiffened canvas with a thick weave. 
Working both at home and outdoors with students 
enables the artist – as he explains – to experiment 
with creating ready-made details from non-painting 
materials. When these are ‘framed’ within a painting, 
they give it the thickness of a relief. The divisions in 
the paint disappear, and the intimate scale enables us 
to view these paintings as if they were precious stones. 
A visit to the artist’s studio in the Kazimierz district 
of Krakow and an insight into the creative process 
confirm Father Tomasz Biłka’s observation that the 
painter is interested in experiencing the haptic nature 
of painting materials20. Cebula’s work is distinguished 
by the joining of intense colour combinations and 
rich texture [fig. 4]. During the transition from the 
1950s to the 1960s, this genre of painting was pre-
dominantly monochromatic, with only a subtle ap-
plication of colour21. Imitations or relics of clods of 
earth, plaster and fence slats had to resemble the ma-

18   The artist often revisits in conversations his memories of 
Bruśnik near Ciężkowice. This theme has already been touched upon 
in analyses of his work, cf. Organisty 2018, as in footnote 11, p. 9. 

19   “These paintings are connected with Lublin,” adds the 
artist. “The small black-and-white inserts are copies of pre-war 
photographs of Jews from Szeroka Street in Lublin. I read an essay 
about the mystical Lublin and its geometry and topography. Since 
I have a studio on Szeroka Street, I painted these pictures featur-
ing specific Lublin tenement house numbers. It’s like looking from 
Szeroka Street in Krakow at Szeroka Street in Lublin.” Quoted from 
email correspondence with the artist dated 27 November 2019. 

20  T. Biłka OP, Płonące pola [Burning Fields], „Arteon” 7, 
2019, pp. 34–45.

21   Cf. Malarstwo materii 1958–1963. Grupa Nowohucka 
[Painting the Matter 1958–1963. Nowa Huta Group], exhibition 
catalogue, eds. M. Branicka, M. Tarabuła, Galeria Zderzak, Kraków 
2000.

3.	Z. Cebula, z cyklu Axis Mundi – Patrząc z ul. Szerokiej na 
ul. Szeroką 12, olej na płótnie, 37×33 cm, 2014–2015, z archi-
wum artysty

3.	Z. Cebula, from the seriesAxis Mundi – A View from Szero-
ka Street to Szeroka 12, oil on canvas, 37×33 cm, 2014–2015, 
from the artist’s archive

146



tego typu malarstwo było na ogół monochromatycz-
ne, jedynie znakowane kolorem21. Imitacje lub relikty 
grud ziemi, tynki, sztachety musiały być bliskie na-
turze materii. Równocześnie artyści tacy jak Janusz 
Tarabuła czy Danuta Urbanowicz sięgali po wizualne 
cytaty: fotografie, druki okolicznościowe22, a Bronisław 
Kierzkowski, wybierając blachę, cement, plastik czy 
szkło, przepracowywał koloryzm w stronę „ornamen-
tyki ludów kolorowych”23. W ich kompozycjach za-
biegi te miały służyć anamnezie: przypominaniu osób 
z niezbyt odległej przeszłości lub przedmiotów dzie-
dzictwa materialnego. W twórczości Zbigniewa Cebuli 
można dostrzec odrębność propozycji strukturalnych, 
imitacje detali krajobrazu i budynków artysta uszla-
chetnia barwą i zróżnicowaniem faktury, dzięki cze-
mu podtrzymuje intymny i intelektualny (a nie tylko 
wizualny czy namacalny) kontakt z miejscem [il. 5]. 
Dowodzi to, że autor potrafi kreować i z powodze-
niem podejmuje, „wielkie narracje”24. 

21   Por. Malarstwo materii 1958–1963. Grupa Nowohucka, ka-
talog wystawy, red. M. Branicka, M. Tarabuła, Galeria Zderzak, 
Kraków 2000.

22   Warto porównać obrazy Cebuli z kompozycjami Janusza 
Tarabuły z cyklu Portrety reprodukowanymi w: Janusz Tarabuła 
i II Grupa Krakowska, red. J. Lewiński, Kraków 2015, s. 124–127. 

23   G. Reck, Wystawa prac Bronisława Kierzkowskiego, 
„Panorama Północy” 14, 1959, s. 15; por. P. Majewski, Malarstwo 
materii w Polsce jako formuła „nowoczesności”, Lublin 2006, s. 155–
162. 

24   Mowa tu o obrazach malowanych równolegle do cyklu Axis 
Mundi, na przykład Płaszcz Proroka, Sen Pielgrzyma, jak i o cyklu 
Wieloryb w Katedrze, por. Z. Cebula /malarstwo/, katalog wystawy, 
BWA Ostrowiec Świętokrzyski, styczeń–luty 2017. 

terial closely. At the same time, artists such as Janusz 
Tarabuła and Danuta Urbanowicz used visual referenc-
es, such as photographs and commemorative prints22. 
Meanwhile, Bronisław Kierzkowski reworked colour-
ism towards the ‘ornamentation of people of colour’ 
by using sheet metal, cement, plastic, and glass23. In 
their compositions, these techniques were intended 
to serve as an anamnesis, that is to say, a reminder 
of people from the not-too-distant past or objects of 
material heritage. In the oeuvre of the artist, the dis-
tinctiveness of structural proposals is evident; the artist 
refines imitations of landscape details and buildings 
with colour and texture variation, thus maintaining 
an intimate and intellectual (rather than merely visual 
or tangible) connection with the place [fig. 5]. This 
demonstrates the author’s capacity to formulate and 
execute ‘grand narratives’ successfully24. 

The moment when some of the works were ex-
hibited in the cloisters of the monastery was signifi-

22   It is worth comparing Cebula’s painting with Janusz Tara-
buła’s compositions from the Portraits series, which are reproduced 
in: JanuszTarabułai II Grupa Krakowska [Janusz Tarabuła and the 
II Kraków Group], ed. J. Lewiński, Kraków 2015, pp. 124–127. 

23   G. Reck, Wystawa prac Bronisława Kierzkowskiego 
[An Exhibition of Bronisław Kierzkowski’s Works], „Panorama 
Północy” 14, 1959, p. 15; cf. P. Majewski, Malarstwomaterii 
w Polscejakoformuła „nowoczesności” [Painting the Matter in Poland 
as a Formula of “Modernity”], Lublin 2006, pp. 155–162. 

24   We are talking about paintings created alongside the Axis 
Mundi series, such as The Prophet’s Cloak and The Pilgrim’s Dream, 
as well as the Whale in the Cathedral series, cf. Z. Cebula /malarst-
wo/ [Z. Cebula/Painting], exhibition catalogue, BWA Ostrowiec 
Świętokrzyski, January-February 2017. 

4.	Z. Cebula, z cyklu Axis Mundi – Mistra IV, olej na płótnie, 
47×57, 2019, z archiwum artysty

4.	Z. Cebula, from the series Axis Mundi – Mistra IV, oil on 
canvas, 47×57cm, 2019, from the artist’s archive

5.	Z. Cebula, z  cyklu Axis Mundi – Udręka, olej na płótnie, 
33×30 cm, 2014, z archiwum artysty

5.	Z. Cebula, from the series Axis Mundi – Agony, oil on can-
vas, 33×30 cm, 2014, from the artist’s archive

147



Dla odczytania cyklu nie bez znaczenia był mo-
ment ekspozycji części prac na terenie krużganków 
klasztornych25. Prace powstawały tuż obok, w stre-
fie sacrum, właściwie wówczas jeszcze jej nie opuści-
ły. Od tego pokazu dla lokalnej publiczności zaczęły 
peregrynację po galeriach, choć ich wybór i bliskość 
sacrum wydają się warte odnotowania26. „Ważne jest 
też wnętrze krypty, które ma swój charakter, klimat 
– bardzo specyficzne i wymagające a równocześnie 
potrafiące wzmocnić przekaz. To trudna a zarazem 
wdzięczna przestrzeń wystawiennicza, pod warunkiem 
respektowania jej charakteru” – tak komentował pla-
nowaną, choć niezrealizowaną wówczas obecność swo-
ich obrazów w tej ważnej dla kontekstu sztuki reli-
gijnej galerii27 [il. 6]. Należy odnotować, że Adam 
Organisty namawia artystę do prób zmierzenia się 
z byciem sam na sam z przestrzenią sacrum, pisząc: 
„Bez trudu można sobie wyobrazić wnętrze kościoła, 
którego jednym z elementów wyposażenia są pochła-

25  Materiał filmowy z tego pleneru zob.: K. Prętkowska, 
Klasztor w Trutowie miejscem pleneru artystów, https://bydgoszcz.
tvp.pl/33504373/klasztor-w-trutowie-miejscem-pleneru-artystow

26   Z powodu remontu krypty wystawa ostatecznie odbyła się 
w Muzeum Archidiecezjalnym w Krakowie, por. Zbigniew Cebula. 
Axis Mundi, Malarstwo, katalog wystawy. Muzeum Archidiecezjalne, 
26 IX–15 X 2019, Kraków 2019, część cyklu była również prezen-
towana w Muzeum Diecezjalnym w Rzeszowie od 5 XII 2019 do 
20 I 2020 w ramach wystawy ISTOTA RZECZY. W krypcie malarz 
miał szansę pokazać swoje obrazy dopiero w październiku 2022 roku. 

27   Z. Cebula, w: Galeria Krypta u Pijarów, wrzesień–paź-
dziernik 2019, wystawa Zb. Cebuli, http://welcometo.pl/galeria-
krypta-u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/

cant for the reading of the series25. The works were 
created right next door, in the sacred zone. In fact, 
they did not leave it at that time. This exhibition 
for the local audience marked the beginning of their 
journey through galleries, although their selection 
and proximity to the sacred are noteworthy26. “The 
interior of the crypt is also important as it has its 
own specific and demanding character and atmos-
phere, which can reinforce the message. It is a chal-
lenging yet rewarding exhibition space, provided its 
unique features are respected,” he commented on 
the planned presence of his paintings in this gal-
lery, which is significant in the context of religious 
art27[fig. 6]. It should be noted that Adam Organisty 
encourages artists to embrace solitude in sacred spac-
es. He writes, “It is easy to imagine the interior of 

25  Video footage from this outdoor event cf.: K. Prętkowska, 
Klasztor w Trutowie miejscem pleneru artystów [The monastery in 
Trutowo is a venue for an outdoor painting session], https://bydgoszcz.
tvp.pl/33504373/klasztor-w-trutowie-miejscem-pleneru-artystow

26  Ultimately, due to renovation work on the crypt, the ex-
hibition was held at the Museum of the Archdiocese in Kraków, 
cf. Zbigniew Cebula. Axis Mundi, Malarstwo [Zbigniew Cebula. 
Axis Mundi. Painting], exhibition catalogue. The Museum of the 
Archdiocese, 26.09 –15.10.2019, Kraków 2019, part of the cy-
cle was also shown in the Diocesan Museum in Rzeszów from 
5.12.2019 to 20.01 2020 as a part of the exhibition ISTOTA 
RZECZY [THE ESSENCE OF THINGS]. The painter only had the 
opportunity to display his paintings in the crypt in October 2022.   

27   Z. Cebula, in: Galeria Krypta u Pijarów, wrzesień–paździer-
nik 2019, wystawa Zb. Cebuli [Galeria Krypta u Pijarów, September-
October 2019, the exhibition of Z. Cebula], http://welcometo.pl/gale-
ria-krypta-u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/

6.	Wystawa malarstwa Z. Cebuli, Krypta u Pijarów, 12–29 X 2022, z archiwum artysty

6.	The exhibition of Z. Cebula’s paintings, Krypta u Pijarów, 12–29.10.2022, from the artist’s archive

148

https://bydgoszcz.tvp.pl/33504373/klasztor-w-trutowie-miejscem-pleneru-artystow
https://bydgoszcz.tvp.pl/33504373/klasztor-w-trutowie-miejscem-pleneru-artystow
http://welcometo.pl/galeria-krypta-u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/
http://welcometo.pl/galeria-krypta-u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/
http://welcometo.pl/galeria-krypta-u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/
https://bydgoszcz.tvp.pl/33504373/klasztor-w-trutowie-miejscem-pleneru-artystow
https://bydgoszcz.tvp.pl/33504373/klasztor-w-trutowie-miejscem-pleneru-artystow
http://welcometo.pl/galeria-krypta-u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/
http://welcometo.pl/galeria-krypta-u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/


niające widza bogactwem materii dekoracje malarskie 
autorstwa Zbigniewa Cebuli”28. 

Cykl mogilski Janusza Matuszewskiego 

Określenie „cykl mogilski” może być nieco my-
lące, gdyż składają się na niego tylko dwa obrazy 
olejne: Pieta mogilska [il. 7] i Ukrzyżowanie mogil-
skie [il. 8], oba o pionowym wydłużonym formacie 
170×65 cm, datowane na 2018 rok. Można by do 
niego dodać, choć umownie, jeszcze kilka innych 
prac związanych z opactwem cystersów w Mogile, 
poprzedzających jego powstanie. W związku z tym, 
że zostały one bardzo obszernie opisane i poddane 
analizie ikonograficznej, warto skupić się na dwóch 
wspomnianych kompozycjach religijnych29. 

Obrazy te stanowią malarską interpretację wy-
branych stacji Drogi Krzyżowej autorstwa nieznane-
go późnobarokowego artysty z sanktuarium Krzyża 
Świętego w Mogile30 [il. 9, 10]. Zestawione ze sobą, 
tworzą dyptyk. Malarz nie wykonał wiernych kopii, 
choć w swoim notatniku wizualnym posiada foto-
graficzne reprodukcje stacji. Przebywając w mogil-
skiej świątyni, długo wpatrywał się w przedstawienia 
obrazujące mękę Pańską. Patrzenie na dzieło sztuki 
lub jego odpowiednik – reprodukcję – i budowanie 
w oparciu o nie własnego artefaktu – to typowy dla 
niego tryb pracy w odniesieniu do wybranej przed 
kilkunastu laty tematyki religijnej31. W pracowni uzu-
pełnił kompozycje o kilka nowych wątków. 

Wybierając te, a nie inne stacje, decydował się 
na sceny najbardziej przejmujące emocjonalnie, a na-
stępnie uwypuklił je poprzez nasycenie barwą świateł. 
Warto porównać stacje mogilskiej Drogi Krzyżowej 
z kompozycją Matuszewskiego. Krakowski malarz 
wydłuża format dzieła, przez co proporcje postaci 
zmieniają się, budząc skojarzenia z manierą El Greca32. 
Dodaje też osoby, których nie było w mogilskich sta-
cjach, stąd przestrzeń kompozycji gęstnieje. Partie 
pejzażu zostają wprowadzone w dynamiczny ruch, 
głównie za sprawą zmieszanego koloru i widocznych 
na powierzchni ruchów pędzla. Należy dodać, że pod 

28  Organisty 2018, jak przyp. 11, s. 19. 
29   Mowa tu o tekście: A. Organisty, Malarstwo religijne Janusza 

Matuszewskiego w kręgu sztuki i duchowości cysterskiej, w: Dzieje 
i kultura cystersów w Polsce 1, red. M. Starzyński, D. Tabor CR, 
Kraków 2016, s. 117–127. 

30   Por. I. Kołodziejczyk, Mogiła opactwo cystersów, Kraków 
1992.

31  Artysta uważa, że „kościoły są miejscem przechowywania 
cichych bytów”, J. Matuszewski, rozmowa z malarzem z 19 XI 2019.

32  O inspiracjach tym artystą oraz barokiem cysterskim 
szerzej pisze: Organisty 2016, jak przyp. 28, s. 118; zob. także: 
A. Organisty, El Greco we współczesnej sztuce polskiej, w: Ars Sacra 
El Greca. W 100-lecie Niepodległości i Muzeum, katalog wystawy, 
Muzeum Diecezjalne w Siedlcach, listopad 2018 – styczeń 2019, 
red. ks. R. Mirończuk, Siedlce 2018, s. 130, 140, il. 9. 

a church adorned with richly decorative paintings 
by Zbigniew Cebula, which captivate the viewer”28. 

The Mogiła Cycle by Janusz Matuszewski

The term “Mogiła Cycle” can be misleading as it 
consists of only two oil paintings: Mogiła Pietà [fig. 7] 
and Mogiła Crucifixion [fig. 8], which are both verti-
cal, elongated paintings measuring 170×65 cm and 
dated 2018. One could, albeit arbitrarily, add a few 
other works related to the Cistercian abbey in Mogiła 
that predate its creation. As these have been described 
in great detail and subjected to iconographic analy-
sis, the focus here will be on the two religious com-
positions mentioned above29. 

These paintings offer a visual interpretation of se-
lected stations of the Way of the Cross, as depicted by 
an anonymous late Baroque artist from the Sanctuary 
of the Holy Cross in Mogiła30 [fig. 9, 10]. When 
placed side by side, they form a diptych. Although 
the painter has photographic reproductions of the 
stations in his visual notebook, he did not make faith-
ful copies. While in the church in Mogiła, he spent 
a long time gazing at the depictions of the Passion 
of Christ. Using a work of art or its reproduction as 
a basis for creating his own artefact is a typical ap-
proach for him when working on religious subject 
matter, which he chose several years ago31. He added 
several new themes to the compositions in the studio.

By selecting these particular stations, he chose 
the scenes that were most emotionally poignant and 
emphasised them by saturating them with colourful 
lights. A comparison of the stations of the Way of 
the Cross in Mogiła with Matuszewski’s composi-
tion is worthwhile. The Kraków-based artist elongates 
the format of the work, altering the proportions of 
the figures and evoking associations with El Greco’s 
style32. He also adds people who were not present at 

28  Organisty 2018, as in footnote 11, p. 19. 
29   I refer here to the text: A. Organisty, Malarstwo religijne 

Janusza Matuszewskiego w kręgu sztuki i duchowości cysterskiej [Janusz 
Matuszewski’s Religious Paintings in the Circle of Cistercian Art and 
Spirituality] in: Dzieje i kultura cystersów w Polsce 1 [The History 
and Culture of the Cistercians in Poland I], eds. M. Starzyński, D. 
Tabor CR, Kraków 2016, pp. 117–127. 

30   Cf. I. Kołodziejczyk, Mogiła opactwo cystersów [The 
Cistercian Abbey in Mogiła], Kraków 1992.

31  The artist believes that “churches are places where silent 
beings are kept,” J. Matuszewski, conversation with the painter 
on 19 November 2019. 

32  For more on his inspiration from this artist and Cistercian 
Baroque, see: Organisty 2016, as in footnote 28, p. 118; cf. also: 
A. Organisty, El Greco we współczesnej sztuce polskiej [El Greco 
in Contemporary Polish Art] in: Ars Sacra El Greca. W 100-lecie 
Niepodległości i Muzeum [El Greco’s Ars Sacra. On the 100th 
Anniversary of Independence and the Museum], exhibition catalogue, 
the Diocesan Museum in Siedlce, November 2018 – January 2019, 
ed. Fr. R. Mirończuk, Siedlce 2018, pp. 130, 140, fig. 9. 

149



7.	J. Matuszewski, Pieta mogilska, olej na płótnie, 170×68 cm, 
2018, fot. J. Firek-Matuszewska

7.	J. Matuszewski, Mogiła Pietà, oil on canvas,  170×68  cm, 
2018, photo J. Firek-Matuszewska

8.	J. Matuszewski, Ukrzyżowanie mogilskie, olej na płótnie, 
170×75 cm, 2018, fot. J. Firek-Matuszewska

8.	J. Matuszewski, Mogiła Crucifixion, oil on canvas, 170×75 cm, 
2018, photo J. Firek-Matuszewska

względem formalnym pierwowzór nie stał na wyso-
kim poziomie, wprawdzie barwy zostały użyte pra-
widłowo odnośnie do przyjętej symboliki, ale mistrz 
lub ten, kto konserwował stacje, nie dbał o niuan-
se, silnie kontrastując róże i błękity. Matuszewski 
spotęgował działanie kolorów, szczególnie karmi-

the Mogiła stations, making the composition denser. 
Parts of the landscape are set in motion, primarily 
due to the mixed colours and visible brushstrokes on 
the surface. Admittedly, in formal terms the original 
was not of a high standard: although the colours were 
used correctly in relation to the accepted symbolism, 

150



nów i oranżów, „wylewających się” z szat na oto-
czenie. Szarofioletowej tonacji używa do malowania 
ciał, nie tylko Zmarłego, ale i pozostałych osób oraz 
aniołów. Po recepcji dziesiątek obrazów z wizerun-
kiem Ukrzyżowanego obejrzanych w pracowni arty-
sty można powiedzieć, że Matuszewski wypracował 
taką formę opracowania ciała Chrystusa, muskular-
nego, a jednocześnie dalekiego od prawideł anatomii. 
Innymi słowy: malowanie takiego Mesjasza to pasja, 
a jednocześnie credo krakowskiego twórcy. W obu 
kompozycjach w szczytowych partiach pojawia się 
motyw Boga Ojca lub Trójcy Świętej. Rozjaśnione 
fragmenty odwracają uwagę od głównych grup po-
staci, szczególnie, że te bywają nienaturalnie przycięte 
światłem własnych szat (Ukrzyżowanie mogilskie). Nie 
można jednak odebrać tym obrazom spójności, choć 
przesunięcie dominant z głównej sceny na poboczne 
wątki może sprawić, że odbiorca za kluczowy temat 
obrazów uzna światło, a nie tytułowe sceny biblijne. 

Cykl mogilski stanowi ogniwo w łańcuchu działań 
łączących artystę z cystersami – ich siedzibą w Mogile 
czy pocysterskim Lubiążem, konkretnymi zakonni-
kami czy przedmiotami tylko widzianymi lub taki-
mi, które stały się jego własnością, jak habit cysterski 
podarowany przez przyjaciela mnicha. Poprzedziły 

the author or restorer did not pay attention to nuanc-
es, combining strong pinks and blues. Matuszewski 
intensifies the effect of colours, especially carmine 
and orange, which ‘spill’ from the robes onto the 
surroundings. He uses grey-violet tones to paint not 
only the bodies of the deceased, but also those of the 
other people and angels. Having viewed dozens of 
paintings of the Crucified Christ in the artist’s stu-
dio, it is clear that Matuszewski developed a style 
of depicting Christ’s body that is muscular yet ana-
tomically inaccurate. In other words, painting such 
a Messiah is both the Krakow artist’s passion and 
credo. In both compositions, the motif of God the 
Father or the Holy Trinity appears in the upper parts. 
These brightened fragments distract the viewer’s at-
tention from the main groups of figures, especially as 
they are sometimes unnaturally cut off by the light 
from their own robes (Mogiła Crucifixion). However, 
the coherence of these paintings is undeniable, al-
though the shift of the dominant elements from the 
main scene to secondary themes may cause viewers 
to consider light, rather than the biblical scenes, to 
be the paintings’ key theme.

The Mogiła Cycle is one link in a chain of ac-
tivities connecting the artist with the Cistercians, 

9.	Droga Krzyżowa, Stacja XII – Ukrzyżowanie, kościół Wnie-
bowzięcia Najświętszej Maryi Panny i św. Wacława w Mogile, 
fot. S. Wójcicki 

9.	The Way of the Cross, Station XII – Crucifixion, the Church 
of the Assumption of the Virgin Mary and St. Wenceslaus in 
Mogiła, photo S. Wójcicki

10.	Droga Krzyżowa, Stacja XIII – Jezus zdjęty z  krzyża, ko-
ściół Wniebowzięcia Najświętszej Maryi Panny i  św. Wacława 
w Mogile, fot. S. Wójcicki 

10.	The Way of the Cross, Station XIII – Jesus is taken down 
from the cross, the Church of the Assumption of the Virgin 
Mary and St. Wenceslaus in Mogiła, photo S. Wójcicki

151



je: obrazy z wizerunkiem św. Bernarda z Clairvaux 
[il. 12] i św. Jana Ewangelisty, ofiarowane klasztorowi 
(oba ok. 2008), autoportrety malarza w stroju domi-
nikańskim, np. datowany na 2003/2006, z czaszką, 
sercem i krucyfiksem, czy z 2013/2014 z wizerun-
kiem biczowanego Chrystusa (budzący skojarzenia 
z wizerunkiem Gauguina, zapewne za sprawą złota-
wej tonacji tła oraz motywu obrazu w obrazie), sce-
ny rodzajowe o charakterze wizji (np. Autoportret ze 
świętym Bernardem z Clairvaux z 2010 r.) oraz inne 
przedstawienia tego teologa i twórcy spekulatywnej 
mistyki, między innymi na obwolutach wydawnictw 
z jego pismami. Warto zatrzymać się przy scenie z opa-
tem, gdyż mamy tu do czynienia z, wydawałoby się, 
bardziej realną scenerią niż w Cyklu mogilskim. We 
wnętrzu świątyni, być może w zakrystii, olbrzymie 
płótno, krzesło, półnagi malarz przy sztaludze, jego 
syn oraz unoszący się święty, który dopiero co zszedł 
z nieba po drabinie33. Złożoność tej sytuacji, którą 
nazwać by chyba można interwencją Bożą w osobie 
świętego, obrazują gesty i pozy: otwarte ze zdziwienia 
usta chłopca i jego pięści zaciśnięte kurczowo na ra-
mie krzesła, skupienie ojca, gest obejmowania i aura 
wokół świętego. Scena ta budzi skojarzenia z piętna-

33   Kiedy rozmawiałam z artystą o tym obrazie, przypomniał 
o swojej pracy przed kilkudziesięcioma laty w  kościele w Dobrej pod 
Limanową pod kierunkiem malarza fresków Bolesława Szpechta. 

their headquarters in Mogiła and Lubiąż, and spe-
cific monks and objects that he either saw or that 
became his property, such as a Cistercian habit that 
was presented to him by a monk friend. This was pre-
ceded by paintings depicting St Bernard of Clairvaux 
[fig. 12] and St John the Evangelist, which were do-
nated to the monastery around 2008. There are also 
self-portraits of the painter in a Dominican habit, 
dated 2003/2006, with a skull, a heart and a crucifix; 
and from 2013/2014, with an image of the scourged 
Christ (which evokes associations with Gauguin’s 
work, probably due to the golden background and 
the motif of a painting within a painting). There 
are also genre scenes of a visionary nature, such as 
Self-Portrait with Saint Bernard of Clairvaux (2010), 
as well as other depictions of this theologian and 
creator of speculative mysticism. This includes im-
ages on the dust jackets of publications of his writ-
ings. The scene with the abbot is particularly note-
worthy, as it appears to be more realistic than the 
scenes in The Mogiła Cycle. Inside the church, per-
haps in the sacristy, there is a huge canvas, a chair 
and a half-naked painter at an easel with his son, 
as well as a floating saint who has just descended 
from heaven on a ladder33. The complexity of this 

33  When I spoke to the artist about this painting, he remi-
nisced about his work in the church in Dobra near Limanowa 

11.	 J. Matuszewski, Dominikanin, tempera na płótnie, 34×25 cm, 
2016, fot. J. Firek-Matuszewska

11.	 J. Matuszewski, A  Dominican Friar, tempera on canvas, 
34×25 cm, 2016, photo J. Firek-Matuszewska

12.	J. Matuszewski, Św. Bernard z Clairvaux, olej na płótnie, 
2008, fot. S. Wójcicki

12.	J. Matuszewski, St. Bernard of Clairvaux, oil on canvas,   
2008, photo S. Wójcicki

152



stowiecznym Tryptykiem z Mérode mistrza Roberta 
Campina i jego uczniów, gdzie pokorni donatorzy 
proszą o wstawiennictwo, święty Józef zajmuje się 
tym, co potrafi najlepiej, a Bóg wpada w central-
ną scenę Zwiastowania przez okno w postaci filigra-
nowego dzieciątka. Mimo że malarzy dzielą wieki, 
scena mistrza niderlandzkiego wydaje się bardziej 
prawdopodobna niż ta tylko z pozoru współczesna. 
Natomiast to uaktualnienie wizji św. Bernarda znaj-
dziemy w innym obrazie zamówionym do kościoła 
w Mogile (Amplexus ze św. Bernardem, 2023) [il. 13]. 
Chrystus schodzi z krzyża do świętego, a wprowadzo-
ny w obraz naturalnej wielkości cień sugeruje, że to 
ten, kto właśnie ma wejść na krużganki klasztorne, 
jest świadkiem tej sytuacji. 

Obok tych zamówionych i malowanych z po-
trzeby serca „cysterskich” obrazów Adam Organisty 
wymienia również malowidła wykonane na drzwiach 
szafy o. Mateusza Kawy OCist34. Dodać należy, że 
cystersi, w pobliżu których mieszkał od 2003 roku, 
to nie jedyny zakon interesujący malarza. W ostat-
nich latach powstała cała grupa ekscentrycznie wy-
kadrowanych (zdarzają się sylwetki bezgłowe), nie-
wielkich skalą, wizerunków dominikanów [il. 11]
oraz cykl zwodniczo do siebie podobnych zmarłych 
zakonnic. Jeden z obrazów z bardziej rozbudowaną 

34  Organisty 2016, jak przyp. 28, s. 125. 

situation, which could be described as divine inter-
vention through the saint, is conveyed through the 
figures’ gestures and poses: the boy’s open-mouthed 
surprise and clenched fists on the chair frame, his fa-
ther’s concentration, the embrace and the saint’s aura. 
The scene evokes the 15th-century Mérode Triptych 
by Robert Campin and his pupils, in which humble 
donors request intercession, Saint Joseph performs 
his role, and God, in the form of a tiny child, en-
ters the central scene of the Annunciation through 
the window. Although the painters were separat-
ed by centuries, the Dutch master’s scene seems 
more plausible than the seemingly contemporary 
one. However, this updated version of St Bernard’s 
vision can be found in another painting commis-
sioned for the church in Mogiła (Amplexus with St 
Bernard, 2023) [fig. 13]. Christ descends from the 
cross to the saint, and the life-size shadow in the 
painting suggests that the person about to enter the 
monastery cloisters is witnessing this scene.

In addition to these ‘Cistercian’ paintings, paint-
ed on commission or undertaken at his own initia-
tive, Adam Organisty also mentions the paintings on 
the wardrobe doors of Father Mateusz Kawa OCist34. 

several decades ago, under the supervision of the fresco painter 
Bolesław Szpecht.

34  Organisty 2016, as in footnote 28, p. 125. 

13.	J. Matuszewski, Amplexus ze św. Bernardem, olej na płótnie, 163x110 cm, 2023, fot. S. Wójcicki

13.	J. Matuszewski, Amplexus with St. Bernard, oil on canvas, 163x110 cm, 2023, photo S. Wójcicki

153

https://pl.wikipedia.org/wiki/Robert_Campin
https://pl.wikipedia.org/wiki/Robert_Campin


While the painter had resided near the Cistercians 
from 2003 onwards, his interest extended beyond 
this particular order. In recent years, he has created 
a whole series of small-scale images of Dominicans 
with eccentric framing (some of the figures are head-
less) [fig. 11) and a series of deceptively similar de-
ceased nuns. One of his more narrative-driven paint-
ings, Monks and Nuns Adoring Christ (2015/2016), 
was inspired by his reflections on the charisma of 
the Carmelite and Discalced Carmelite communi-
ties. The monastery depicted is intended to represent 
a vision of the New Jerusalem. As with the Mogiła 
Cycle and the aforementioned self-portrait with St. 
Bernard, this painting confirms that the space sur-
rounding the figures does not have the characteris-
tics of ‘ground trodden by feet’, and that the figures 
themselves do not claim to be real, contemporary 
‘flesh and blood’ figures. One reason for this is the 
conscious decision to abandon the study of mod-
els and outdoor painting (we are familiar with such 
practices: Mannerism35). In Matuszewski’s paintings, 
objects that are repeated many times lose their ma-
teriality, even though their originals are within reach 
in the artist’s studio. “The appearance of an object 
should be transparent it should allow layers from the 
depths to shine through. […] It should be painted 
carefully,” explained the artist, arranging successive 
older [fig. 14) more recent ‘religious’ still lifes36. In 
exceptional cases, objects regain the illusion of three-
dimensionality and the tangibility of their surfaces. 
One such example is Still Life with Two Crucifixes and 
a Skull. These objects may prove more important to 
the viewer than the inconspicuous reproduction of 
another self-portrait abandoned in the foreground. 
Moreover, the artist distracts attention from it with 
the title. However, this gesture, together with the 

35   The artist refers to his use of similar patterns as ‘walking 
in the footsteps’. He selects his subjects from churches, regional 
museums, or from random reproductions. The important thing is 
the ‘aura’ of the image, which can emanate even from a poor-quality 
photograph or engraving. To familiarise himself with unfamiliar 
images, he reads the Bible and the writings of the Church Fathers.

36  J. Matuszewski, conversation with the artist on 19.11.2019.
This attitude towards nature may stem from the artist’s fascina-
tion with mystical writings. Consider, for example, the advice of 
St John of the Cross.: “[I]t is certainly lawful, and even expedi-
ent, for beginners to find some sensible sweetness and pleasure in 
images, oratories and other visible objects of devotion […] But 
the spiritual person that would make progress must strip himself 
of all those pleasures and desires wherein the will can rejoice, for 
pure spirituality is bound very little to any of those objects, but 
only to interior recollection […]” St John of the Cross, Ascent of 
Mount Carmel, Book III, ch. 39 par.1, transl. and ed. E. Allison 
Peers, 3rd revised edition, Catholic Spiritual Direction, https://
www.catholicspiritualdirection.org/ascentcarmel.pdf [the origi-
nal uses the Polish translation published as: St John of the Cross, 
Droga na Górę Karmel, Księga trzecia, 38, 3–39, 1 in: Święty Jan 
od Krzyża, Doktor Kościoła, Dzieła, ed. o. O. Filek OCD, transl. 
o. B. Smyrak OCD, Kraków 1986, p. 385.]

narracją Zakonnicy i Zakonnice adorujący Chrystusa 
(2015/2016) narodził się pod wpływem zadumy nad 
charyzmatem wspólnot karmelitanek i karmelitów 
bosych, a przedstawiony na nim klasztor ma stano-
wić wizję Nowej Jerozolimy. Obraz ten potwierdza 
to, co widoczne w Cyklu mogilskim oraz omawianym 
autoportrecie ze św. Bernardem, że przestrzeń ota-
czająca osoby nie ma cech „udeptanej stopami zie-
mi”, podobnie jak one same nie pretendują do mia-
na realnie obecnych, współczesnych, z „krwi i kości”. 
Jednym z powodów takiego obrazowania jest świa-
doma rezygnacja ze studium z modela i pracy w ple-
nerze (znamy takie obyczaje, patrz: manieryzm35). 
Przedmioty, powtarzane wielokrotnie, te same, tra-
cą na obrazach Matuszewskiego materialność, choć 
w pracowni artysty ich pierwowzory są na wyciągnię-
cie ręki. „Wygląd przedmiotu ma być transparent-
ny – ma przepuszczać warstwy z głębi […] należy 
malować go uważnie” – tłumaczył artysta, układając 
kolejne, starsze [il. 14] i te ostatnie, „religijne” mar-
twe natury36. Bywają wyjątkowe przypadki, kiedy 
przywracana jest przedmiotom iluzja trójwymiaro-
wości i namacalność powierzchni. Do takich należy 
Martwa natura z dwoma krucyfiksami i czaszką. Dla 
oglądającego te przedmioty mogą okazać się waż-
niejsze od tej niepozornej, porzuconej na pierwszym 
planie reprodukcji kolejnego autoportretu, zresztą ar-
tysta również tytułem odwraca od niej uwagę. Z dru-
giej strony gest ten, wraz z motywem powielonego 
ukrzyżowania (kolejna interpretacja mogilskiej stacji), 
rozsypanych monet i biretu, wzmaga wanitatywne 
przesłanie całej kompozycji.  

Odnośnie do realnej lub potencjalnej obecno-
ści prac Matuszewskiego w przestrzeni sacrum nale-
ży stwierdzić, że dyptyk był na razie eksponowany 
tylko w Muzeum Diecezjalnym w Rzeszowie. Adam 
Organisty wraz z Małgorzatą Wyrzykowską widzie-
liby miejsce płócien artysty i innych współczesnych 
malarzy w pozbawionym oryginalnego wyposażenia 

35   Korzystanie z podobnych wzorów artysta nazywa „cho-
dzeniem po śladach”. Wybiera tematy bezpośrednio ze świątyń, 
z regionalnych muzeów czy znalezione na przypadkowych repro-
dukcjach. Liczy się „aura” wizerunku, którą może emanować na-
wet słabej jakości zdjęcie czy rycina. Spotkanie z obcym obrazem 
oswaja lekturą Biblii i tekstów ojców Kościoła.

36   J. Matuszewski, z rozmowy z artystą dn. 19 XI 2019. Taki 
stosunek do rzeczy czy natury może wynikać również z fascyna-
cji artysty tekstami mistyków, przypomnijmy co radził św. Jan od 
Krzyża: „Początkującym w życiu duchowym, na te rzeczy nie tylko 
się zezwala, lecz nawet potrzeba, by znajdowali upodobanie i pew-
ną odczuwalną pociechę w obrazach, kaplicach i w innych poboż-
nych przedmiotach wizualnych. […] Jednakże na dalszej drodze 
musi człowiek duchowy oderwać się od tych wszystkich upodobań 
i pożądań, jakie sprawiają woli radość. Czysty bowiem duch mało 
zważa na te przedmioty, lecz dąży do wewnętrznego skupienia”, św. 
Jan od Krzyża, Droga na Górę Karmel, Księga trzecia, 38, 3–39, 1, 
w: Święty Jan od Krzyża, Doktor Kościoła, Dzieła, red. o. O. Filek 
OCD, tłum. o. B. Smyrak OCD, Kraków 1986, s. 385.   

154

https://www.catholicspiritualdirection.org/ascentcarmel.pdf
https://www.catholicspiritualdirection.org/ascentcarmel.pdf


motif of the duplicated crucifixion (another inter-
pretation of the Mogiła station), the scattered coins 
and the biretta, serves to reinforce the vanitas mes-
sage of the entire composition.

Regarding the presence, or potential presence, 
of Matuszewski’s works in sacred spaces, it should 
be noted that the diptych has only ever been ex-
hibited at the Diocesan Museum in Rzeszów. Adam 
Organisty and Małgorzata Wyrzykowska propose 
displaying the artist’s canvases alongside those of 
other contemporary painters in the Church of St 
James in Lubiąż, which has been stripped of its 
original furnishings37. However, it should be noted 
that even if this vision of revitalisation were fully 
realised, the church would not resume its original 
functions; it would merely become a museum housed 
within the church38. In the case of the monastery 
in Mogiła, where several of his works have already 
been installed, the context is different. Perhaps it 
is the one proposed by Adam Organisty: a step to-
wards the modernisation of religious art39. Regardless 
of these attempts to gain adequate recognition for 
his art, Matuszewski ensured constant daily contact 
with the ‘sacred place’ by designing his own two-
storey ‘cloistered’ studio with a triforium [fig. 15]. 
Convinced of the artist’s authenticity and enchant-
ed by the aura of the place, as well as persuaded by 
the host’s words40, the present author sees no rea-
son to treat the effect of this creation without due 
seriousness. ‘Temple of art’ is the most accurate 
phrase that comes to mind when looking at the 
stacked canvases on frames that resemble an icon-
ostasis, the bound books, the liturgical equipment, 
and the polychromes.

37  It was also suggested that the lost altar paintings by 
Michael Willmann in the post-Cistercian church in Lubiąż, Silesia, 
should be replaced with contemporary paintings. A. Organisty, 
M. Wyrzykowska, Muzeum Willmanna, czyli “świątynia sztuki” 
w Lubiążu. Propozycje rewitalizacji kościoła klasztornego Wniebowzięcia 
NMP w: Kościół klasztorny Wniebowzięcia NMP w Lubiążu. Historia, 
stan zachowania, koncepcja rewitalizacji [The Willmann Museum, or the 
‘Temple of Art’ in Lubiąż. Proposals for the Revitalisation of the Monastery 
Church of the Assumption of the Blessed Virgin Mary in: Monastery 
Church of the Assumption of the Blessed Virgin Mary in Lubiąż. 
History, State of Preservation, Revitalisation Concept], ed. A. Kozieł,  
Wrocław 2010, pp. 149–164. 

38  The authors of the revitalisation project only discuss preserv-
ing the memory of this function; Organisty, Wyrzykowska 2010, 
as in footnote 33, p. 159; cf. M. Howorus-Czajka, Alternatywne 
funkcje zabytkowych wnętrz kościelnych a mariaż ze sztuką współczesną 
[The Alternative Use of Historic Church Interiors in Conjunction with 
Contemporary Art]in:http://www.muzeumlubelskie.pl/images/me-
dia/file/1_Howorus-Czajka_SiML_19.pdf

39  Organisty 2016, as in footnote 28, p. 121. 
40   Cf. A. Organisty, “Na przebłaganie za grzechy nasze…”. 

O malarstwie Grzegorza Bednarskiego i Janusza Matuszewskiego [“In 
Atonement for Our Sins…”. On the Painting of Grzegorz Bednarski 
and Janusz Matuszewski], “Ethos” 1, 2014, pp. 239–253. 

14.	Wnętrze pracowni J. Matuszewskiego, na sztaludze tegoż, 
Martwe natury, po 2000, olej na płótnie, fot. A. Daca

14.	The interior of J. Matuszewski’s studio, on the easel visible 
Still Lifes by the same artist, after 2000, oil on canvas, photo 
A. Daca

15.	Wnętrze pracowni J. Matuszewskiego, na sztaludze tegoż, 
Autoportret z  czaszką, sercem i  krucyfiksem, olej na płótnie, 
85×71 cm, 2003–2006, fot. A. Daca

15.	The interior of J. Matuszewski’s studio, on the easel visible 
Self-Portrait with a Skull, Heart and Crucifix by the same artist, 
oil on canvas, 85×71 cm, 2003–2006, photo A. Daca

155

http://www.muzeumlubelskie.pl/images/media/file/1_Howorus-Czajka_SiML_19.pdf
http://www.muzeumlubelskie.pl/images/media/file/1_Howorus-Czajka_SiML_19.pdf


kościele św. Jakuba w Lubiążu37. Trzeba jednak mieć 
świadomość, że gdyby udało się tę wizję rewitalizacji 
w pełni zrealizować, świątynia nie odzyskałaby już 
pierwotnych funkcji, a byłaby tylko muzeum w mu-
rach kościelnych38. W przypadku klasztoru w Mogile, 
gdzie trafiło już kilka jego realizacji, mamy zatem 
inny kontekst, może właśnie ten postulowany przez 
Adama Organistego: krok w stronę aktualizacji sztuki 
religijnej39. Niezależnie od tych prób zyskania odpo-
wiedniego rezonansu dla swojej sztuki Matuszewski 
zapewnił sobie stały, codzienny, kontakt z „miejscem 
świętym”, projektując własną pracownię za „klauzu-
rą”, na dwa piętra wysoką, z emporą [il. 15]. Wsparta 
słowami gospodarza i przekonana o autentyzmie po-
stawy artysty40 oraz zauroczona aurą tego miejsca 
autorka nie widzi podstaw, by efekt tej kreacji trak-
tować bez należytej powagi. „Świątynia sztuki” – to 
najtrafniejsze, co ciśnie się na usta na widok pię-
trzących się płócien na ramach przypominających 
ikonostas, oprawnych ksiąg, sprzętów liturgicznych 
i polichromii. 

Katedry Romualda Oramusa

Katedry to monumentalny cykl powstający od 
2007 roku, liczący już ponad sto płócien w technice 
olejnej, akrylowej oraz enkaustyki, o zróżnicowanych 
formatach41. Równolegle do niego powstawały grafi-
ki w technikach druku wklęsłego (akwaforty, akwa-
tinty, odprysku, miękkiego werniksu i suchej igły), 
z których część datowana na lata 2016–2019 utwo-
rzyła spójną całość pod nazwą: Katedra Prousta42. 
W przeważającej części cyklu mamy do czynienia 
z interpretacją konkretnych budowli o przeznacze-
niu sakralnym, na przykład w serii o numerach od 

37  Powstał również pomysł, by w pocysterskim kościele 
w Lubiążu na Śląsku w miejsce zaginionych obrazów ołtarzowych 
mistrza Michaela Willmanna wprowadzić obrazy współczesne. 
A. Organisty, M. Wyrzykowska, Muzeum Willmanna, czyli „świą-
tynia sztuki” w Lubiążu. Propozycje rewitalizacji kościoła klasztorne-
go Wniebowzięcia NMP w: Kościół klasztorny Wniebowzięcia NMP 
w Lubiążu. Historia, stan zachowania, koncepcja rewitalizacji, red. 
A. Kozieł, Wrocław 2010, s. 149–164. 

38   Autorzy projektu rewitalizacji mówią jedynie o zacho-
waniu pamięci o tej funkcji; Organisty, Wyrzykowska 2010, jak 
przyp. 33, s. 159; por. M. Howorus-Czajka, Alternatywne funk-
cje zabytkowych wnętrz kościelnych a mariaż ze sztuką współczesną,  
http://www.muzeumlubelskie.pl/images/media/file/1_Howorus-
Czajka_SiML_19.pdf

39  Organisty 2016, jak przyp. 28, s. 121. 
40   Por. A. Organisty, „Na przebłaganie za grzechy nasze…”. 

O malarstwie Grzegorza Bednarskiego i Janusza Matuszewskiego, 
“Ethos” 1, 2014, s. 239–253. 

41  Przy pierwszym spotkaniu z obrazami nie dostrzeżemy za-
pewne, że artysta eksperymentuje nie tylko ze spoiwem, ale i z 
barwnikami mineralnymi.

42   Cykl ten po raz pierwszy eksponowany był w Bibliotece 
Polskiej w Paryżu od 15 I do 8 II 2020 pod nazwą: ROMUALD 
ORAMUS. LA CATHÉDRALE. PEINTURES ET GRAVURES. 

Cathedrals by Romuald Oramus

Created since 2007, Cathedrals is a monumen-
tal series comprising over a hundred oil, acrylic and 
encaustic paintings in various formats41. At the same 
time, Oramus created prints using intaglio techniques, 
such as etching, aquatint, sugar lift, soft ground etch-
ing and drypoint. Some of these prints, dating from 
2016–2019, form a coherent series entitled Proust’s 
Cathedral42. For the most part, the series focuses on 
interpreting specific sacred buildings. For example, 
series numbers XXVIII to XXXI feature the Early 
Gothic cathedral in Rouen.

A skilled medievalist might recognise these plans 
and perspective projections as similar to those of oth-
er stone churches in France, Catalonia and Italy, or 
brick churches in Poland. The author encountered 
these places during his travels. While encounters with 
the sacred, full of intense stimuli, do not necessarily 
lead to spiritual experiences, the ‘proto-images’ pre-
served in his memory and in his photographs, sup-
plemented by his reading about the era of the cathe-
dral builders and his own reflections translated into 
literary language, inspired him to repeatedly and pas-
sionately recreate them in a variety of compositional 
variations43. One of the paintings appears to be a dip-
tych, as if two separate compositions, sometimes featur-
ing motifs of buildings from different locations, were 
combined into one image, creating a sense of balance 
(e.g. Cathedral IX). By contrast, the next painting in 
this series, Cathedral XXIX [fig. 16], and others that 
followed feature vaulted spaces organised by vertical 
stripes or, as the author describes it, a “barely percep-
tible structural cut”44, reminiscent of the principles 
of division in Zbigniew Cebula’s Axis Mundi series.

In the first series, Time Stopped and Feasts, which 
date from the 1980s, the artist seems to consider the 
characters’ surroundings unimportant; they appear 

41  When we first view the paintings, we are unlikely to no-
tice that the artist has experimented with both binders and min-
eral pigments.

42  This series was first exhibited at the Polish Library in Paris 
from 15 January to 8 February 2020 under the title: ROMUALD 
ORAMUS. LA CATHÉDRALE. PEINTURES ET GRAVURES. 

43   This is how the painter describes the challenges he faced in 
translating his perception of the scale and variability of the spaces 
within the monuments he visited into the language of art: “In this 
game with the illusion of cathedral motifs, it was not so much for-
mal speculation that played a role, but rather the conviction that 
it was impossible to fully grasp through everyday experience – the 
veristic convention of representation. […] The precise and logical 
architectural structure of the buildings did not allow for complete 
control over perception.” R. Oramus, Droga do katedr [The Road 
to Cathedrals] in: B. Krasnowolski, R. Oramus, Romuald Oramus. 
Katedra. Malarstwo z lat 2007–2011 [Romuald Oramus. Cathedral. 
Painting from the Period 2007–2011], Kraków 2013, p. 42.

44   On his interest with the motif of the axis mundi: Oramus 
2013, as in footnote 42, p. 44. 

156

http://www.muzeumlubelskie.pl/images/media/file/1_Howorus-Czajka_SiML_19.pdf
http://www.muzeumlubelskie.pl/images/media/file/1_Howorus-Czajka_SiML_19.pdf


XXVIII do XXXI kryje się wczesnogotycka katedra 
w Rouen. Wprawny mediewista skojarzy być może 
również plany i rzuty perspektywiczne innych ka-
miennych świątyń francuskich, katalońskich, wło-
skich czy ceglanych kościołów w Polsce. Miejsc tych 
autor doświadczył w czasie licznych podróży. Choć 
ten typ spotkania z sacrum, pełen intensywnych bodź-
ców, nie sprzyja przeżyciom duchowym, zachowane 
w pamięci „protobrazy” i wykonane zdjęcia, uzu-
pełnione lekturami o epoce budowniczych katedr 
oraz przekładem na język literacki własnych refleksji, 
zaprowadziły go do uporczywego i namiętnego ich 
powtarzania, w najrozmaitszych wariantach kom-
pozycyjnych43. Jednym z nich jest pozorny dyptyk, 
tak jakby w jeden obraz wmalowano dwie odrębne 
kompozycje (czasem złożone z motywów różnych 
budowli odległych geograficznie), zmuszając je do 

43   W ten sposób malarz pisze o problemach przełożenia na 
język sztuki percepcji skali i zmienności przestrzeni odwiedzanych 
zabytków: „W tej grze z iluzją motywów katedr rolę odegrały nie 
tyle formalne spekulacje, co przeświadczenie o niemożliwości ogar-
nięcia jej w pełni za pomocą potocznego doświadczenia – wery-
stycznej konwencji przedstawienia. […] Precyzyjna i logiczna ar-
chitektoniczna struktura odwiedzanych budowli nie zapewniała 
pełnej kontroli nad własną percepcją”, R. Oramus, Droga do ka-
tedr, w: B. Krasnowolski, R. Oramus, Romuald Oramus. Katedra. 
Malarstwo z lat 2007–2011, Kraków 2013, s. 42.

clean and austere45. Clearly, architecture is becoming 
increasingly important in Everyday Rituals. Like in an 
icon, it is important that a single composition con-
tains several scenes. This simultaneity of vision also 
appears in Cathedrals, alongside the contrasts of blues 
and yellows (cf. Everyday Rituals XIII, 2002), created 
by the effect of stained glass on the façades. In the 
Real-Unreal series, which is the result of his first trip 
to northern Spain (2004–2005), architectural motifs 
intertwine with the language of pure abstraction, such 
as the pulsation of lights and the changing rhythm of 
signs. Bogusław Krasnowolski considered the beginning 
of the cycle to be two series of forty canvases created 
in parallel: Space and Light, on the Borderline Between 
Abstraction and Figuration (2007), and Selected Places 
– Cathedrals, Vaults, Excavations (2008–2010)46. It is 

45  A. Budzałek, Sylwetki – Romuald Oramus [Profiles: Romuald 
Oramus], https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&vie
w=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-
32018&Itemid=235&lang=pl

46   B. Krasnowolski, Katedry Romualda Oramusa [Cathedrals 
by Romuald Oramus] in: Romuald Oramus. Katedra z nieba i z ziemi.
Malarstwo [Romuald Oramus. Cathedral from Heaven and Earth], 
exhibition catalogue, the Museum of the Archdiocese in Kraków 
6 July – 31 August Kraków 2016, p. 14. Another exhibition of 
the Cathedrals series ended at the Galeria Pracownia Otwarta in 
Krakow in 2020, proving that this was a very long-lasting choice.

16.	R. Oramus, Katedra XXIX, akryl, olej, enkaustyka na płótnie; 100x150 cm, 2009–2011, fot. J. Ruciński

16.	R. Oramus, Cathedral XXIX, acrylic, oil, encaustic on canvas; 100x150 cm, 2009–2011, photo J. Ruciński

157

https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=235&lang=pl
https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=235&lang=pl
https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=235&lang=pl


bycia w równowadze (np. Katedra IX). Natomiast 
w kolejnym obrazie z tego cyklu i innych, później-
szych, jak Katedra XXIX [il. 16], pola sklepień po-
rządkują pionowe pasy, lub jak to określa autor: „le-
dwo uchwytne konstrukcyjne cięcie”44, co można 
skojarzyć z zasadami podziału obrazów cyklu Axis 
Mundi Zbigniewa Cebuli. 

W pierwszych cyklach Czas zatrzymany i Uczty 
pochodzących z lat 80. XX wieku otoczenie postaci 
wydaje się mało ważne dla artysty, jest wyczyszczone 
i „surowe”45. Widać, że architektura nabiera znacze-
nia w Rytuałach codzienności. Istotne jest to, że w jed-
nej kompozycji, jak w ikonie, mamy do czynienia 
z kilkoma scenami równocześnie. Ten symultanizm 
spojrzenia będzie występował również w Katedrach, 
podobnie jak kontrasty błękitów i żółcieni (por. 
Rytuały codzienności XIII, 2002) rejestrowane jako 
efekt działania szkieł witrażowych na elewacje. W serii 
Realne-nierealne, owocu pierwszej podróży do pół-
nocnej Hiszpanii (2004–2005), motywy architek-
toniczne przenikają się z językiem czystej abstrakcji: 
pulsowaniem świateł, zmiennym rytmem znaków. Za 
początek cyklu Bogusław Krasnowolski uznał dwie 
serie powstających równolegle czterdziestu płócien 
Przestrzeń i światło, na pograniczu abstrakcji i figu-
racji (2007) oraz Miejsca wybrane – katedry, sklepie-
nia, wykopaliska (2008–2010)46. Warto wspomnieć 
o kwestii wskazanej przez profesora Krasnowolskiego, 
a mianowicie o powinowactwie cyklu z wizerunka-
mi wnętrz świątyń protestanckich malowanymi po-
wszechnie w siedemnastowiecznej Holandii47.  

Oramusa interesuje problem organizacji wnętrza 
świątyni, głównie sklepień i ich relacji do innych par-
tii budowli (rozczłonkowanych maswerkami ścian 
i okien, geometrycznych podziałów witraży) lub do 
jej rzutu poziomego. Fascynują go również podziały 
funkcji określające przynależność do sfery boskiej –
sacrum, z wyodrębnionym miejscem najświętszym, 
i sfery ludzkiej – profanum. Artysta, myśląc nad kom-
pozycją i znaczeniem poszczególnych kadrów, samo-
dzielnie szuka dla nich właściwego miejsca i oczywi-
ście odpowiedniej palety barw48. „Zastosowane tafle 

44   O zainteresowaniach motywem axis mundi: Oramus 2013, 
jak przyp. 42, s. 44. 

45   A. Budzałek, Sylwetki – Romuald Oramus, https://zpap.pl/
zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sy-
lwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=23
5&lang=pl

46   B. Krasnowolski, Katedry Romualda Oramusa, w: Romuald 
Oramus. Katedra z nieba i z ziemi. Malarstwo, katalog wystawy, Muze- 
um Archidiecezjalne w Krakowie 6 VII – 31 VIII Kraków 2016, 
s. 14. W 2020 roku w krakowskiej Pracowni Otwartej skończył 
się kolejny pokaz cyklu Katedr, zatem wybór ten okazał się bar-
dzo trwały.

47   Ibidem, s. 16. 
48   B. Krasnowolski następująco odczytuje kod barw w Kate-

drach: stefa boska – błękit nieba, strefa ziemska – brunatno-poma-

important to note the observation made by Professor 
Krasnowolski regarding the resemblance of the cycle 
to images of Protestant church interiors, which were 
frequently painted in 17th-century Holland47.  

Oramus is interested in the interior organisation 
of the church, particularly the vaults and how they 
relate to the rest of the building, divided by tracery 
walls and windows and stained glass in geometric 
patterns. He is also fascinated by the functional divi-
sions that determine belonging to the divine sphere, 
or the sacred, with its separate holy place, and the 
human sphere, or the profane. When considering the 
composition and meaning of individual frames, the 
artist independently seeks the most suitable location 
for them and, naturally, the most appropriate colour 
palette48. “The glass panes used, impossible to repli-
cate in later centuries, shone with sapphire and cobalt 
blue, ruby and orange red, supported by tones close 
to gold and malachite and azure green.”49 Of course, 
when standing in front of an easel, one disciplines 
oneself and selects a specific and usually narrow set-
ting for each composition. When considering the lo-
cation of this most sacred sphere, it is worth noting 
the intersection of the vaulted spaces depicted in the 
compositions. Treating it as an archetypal axis mundi 
means that this is where time would stop, enabling 
full contact with both the past and the future. The 
permanence of the sacred heritage is certainly one as-
pect that keeps the painter fascinated by this motif.

The structural logic of geometric forms is not 
affected by details such as frescoes, sculptures, and 
woodcarvings, all of which were certainly present in 
churches. References to specific buildings disappear 
from the titles. This is similar to Cubist portraits, 
where the semi-abstract form and laconic caption 
do not serve to identify the model. Moreover, with-
in the key motif of the vault itself, we can observe 
a metamorphosis in the individual paintings, with 
the star-shaped ribs and chiaroscuro-modelled arches 
gradually transforming into geometric ornamenta-
tion. This is probably why, in one of his commentar-
ies, Oramus pointed out that cathedrals assume “the 
ahistoricity of form and iconography”50.

Two distinctive motifs stand out in this diverse 
series. The first, a figurative motif, refers to the pres-
ence of humans in sacred spaces. This motif appears 
in the 2008–2011 paintings Cathedral XIII, XIV and 

47   Ibidem, p. 16. 
48  B. Krasnowolski’s interpretation of the colour code in ca-

thedrals is as follows: the divine zone is represented by the blue 
of the sky; the earthly zone is symbolised by the brownish-orange 
colours of the soil; and the intermediate zone, or the transept, is 
a green derived from blue and yellow, cf. Krasnowolski 2016, as 
in footnote 45, p. 26.  

49  Oramus 2013, as in footnote 42, p. 60.
50  Ibidem, p. 46. 

158

https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=235&lang=pl
https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=235&lang=pl
https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=235&lang=pl
https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=235&lang=pl


szkła, niemożliwe do powtórzenia w wiekach póź-
niejszych, lśniły szafirowym i kobaltowym błękitem, 
rubinową i oranżową czerwienią, wsparte tonami bli-
skimi złota oraz malachitową i lazurową zielenią”49. 
Oczywiście, stając przed sztalugą, dyscyplinuje się 
i wybiera dla każdej kompozycji określony, wąski 
z reguły, zestaw. Zastanawiając się nad umiejscowie-
niem owej sfery najświętszej, warto zwrócić uwagę 
na zaznaczony w kompozycjach styk między polami 
sklepień. Jeżeli traktować go jako archetypiczną axis 
mundi, to tu następowałoby owo zatrzymanie cza-
su, przez co możliwy byłby pełny kontakt zarówno 
z przeszłością, jak i przyszłością. Trwałość dziedzic-
twa przynależnego do sacrum to z pewnością jeden 
z aspektów utrzymujących malarza w permanentnej 
fascynacji tym motywem. 

Konstrukcyjnej logiki geometrycznych form nie 
zakłócają detale, na przykład freski, rzeźby, wyposa-
żenie snycerskie, których z pewnością nie brakowa-
ło w świątyniach. Z tytułów znikają odniesienia do 
konkretnych budowli. To tak, jak w portretach ku-
bistów, gdzie nie tylko na poły abstrakcyjna forma, 

rańczowe kolory gleby, strefa pośrednia – transept – zieleń pochodna 
błękitu i żółci, por. Krasnowolski 2016, jak przyp. 45, s. 26.  

49  Oramus 2013, jak przyp. 42, s. 60.

XV, and in the 2010 print Cathedral IV [fig. 17]. 
These compositions feature the distinct silhouettes of 
nuns, painted by the artist with the same freedom as 
the ruins of archaeological relics in the Cathedrals. 
From Heaven and Earth series51. On closer inspec-
tion of the painting from the Real-Unreal XV series 
(2005), a barely discernible motif of two nuns can be 
seen. According to the artist, this is reminiscent of the 
sight of young members of the Fraternity of Jerusalem 
at the sanctuary of St Michael the Archangel on the 
island of Mont Saint-Michel, on the border between 
Normandy and Brittany52. In Cathedral XIII [fig. 19], 
the fascination with the division of the vault gives 
way to admiration for the Romanesque church plan. 
The ‘divine’ blue is now reserved only for concentric 
circles (which this time refer not to the rose window, 
but to Robert Fludd’s diagrams), and for the habit of 
one of the nuns53. In the centre, in an area designated 
for arches to pile up in other compositions and for 
the presbytery to be located in the church plan, lumi-
nous figures glide as if in a film frame. Symbolically, 
they touch the outermost circle of Fludd’s terra opaca 
scheme, i.e. the ‘metaphysical sky’, which is closest 
to the brightness of God. The remaining details of 
Oramus’ painting are lost in darkness. Perhaps this 
is also a reference to the hermetic texts of this physi-
cian (author of Medicina catholica), which discuss both 
darkness as the origin of all things and the fate of man 
on earth (represented by the dark circle in the centre), 
i.e. in a place far from the divine light.

In the 2010 etching, the omnipresence of nuns 
in a sacred interior is also evident. Their fluid rhythm 
evokes a sense of ecstasy and religious rapture, of 
being in the present moment while simultaneously 
transcending time. The nuns appear to be penetrat-
ing the walls; spirit triumphs over matter. The art-
ist provides a justification for this interpretation of 
the image by recounting the observed situation in 
detail: “The women, beautiful in their youth and 

51  We are talking about the series Cathedral. From Heaven 
and Earth (2009–10), which was inspired by the artist’s witness-
ing of archaeological excavations carried out under the Kraków 
Market Square.

52   Report from this meeting cf.: R. Oramus, Impresje fran-
cuskie [French Impressions], „Konspekt” 2011, no. 1 (38), p. 54. 

53   The monastery, known as ‘The Wonder’ (La Merveille), 
features also other architectural styles other than the Gothic style 
admired by the artist. Building on Oramus’ interests, Bogusław 
Krasnowolski points out that the composition of this painting was 
influenced not only by the Romanesque and Baroque interiors of 
the monastery, but also by the drawings of Robert Fludd, an al-
chemist and occultist who lived at the turn of the 16th and 17th 
centuries: Krasnowolski 2016, as in footnote 45, p. 50. Oramus’ 
drawing is most similar to the engraving Terra opaca from R. Fludd’s 
work Utriusque Cosmi metaphysica, physica atque technica Historia, 
Oppenheim 1617; cf. the analysis of selected works by Fludd: M. 
Rzepińska, W kręgu malarstwa [In the World of Painting], Wrocław 
1988, pp. 115–137. 

17.	R. Oramus, Katedra IV, 15×12 cm, akwaforta, akwatinta, 
2010, fot. R. Oramus

17.	R. Oramus, Cathedral IV, 15×12  cm, etching, aquatint, 
2010, photo R. Oramus

159



ale i lakoniczny podpis nie służą identyfikacji mo-
dela. Zresztą w obrębie samego kluczowego moty-
wu sklepienia na poszczególnych obrazach dostrze-
gamy metamorfozę, rozpięte na kształt gwiazdy żebra 
i światłocieniowo modelowane wysklepki stopniowo 
przechodzą w geometryczny ornament. Stąd zapewne 
Oramus w jednym z komentarzy wskazał, że Katedry 
zakładają „ahistoryczność formy i ikonografii”50.

W tym bogatym cyklu uwagę zwracają dwa wy-
jątkowe motywy. Pierwszy figuratywny odnosi się do 
obecności człowieka we wnętrzu sakralnym. Występuje 
w obrazach Katedra XIII, XIV, XV, datowanych na 
lata 2008–2011, i w grafice Katedra IV z 2010 roku 
[il. 17]. Pojawiają się w tych kompozycjach wyraźne 
sylwetki zakonnic, które artysta maluje równie swobod-
nie, co ruiny reliktów archeologicznych z cyklu (Katedry. 
Z nieba i z ziemi)51. Przyglądając się uważnie obrazowi 
z serii Realne-nierealne XV (2005), również można do-
strzec ledwie rozpoznawalny motyw dwóch mniszek. 
Tym razem, jak podpowiada artysta, to reminiscencje 

50  Ibidem, s. 46. 
51   Mowa tu o cyklu Katedra. Z nieba i z ziemi (2009–2010) 

inspirowanym wykopaliskami archeologicznymi dokonywanymi 
pod płytą Rynku w Krakowie, których artysta był świadkiem. 

draped in majestic folds, were part of the architecture, 
dominating it with their proportions. The women 
were monumentalised in the group by the rhythm of 
their robes, yet at the same time they were tiny, fit-
ting into the rhythm of the columns and the size of 
the cross-ribbed vault”54. The etching introduces the 
‘theatre of life’, which features grand narratives that 
are already familiar from Oramus’ earlier series, into 
an imaginary interior (the Proust’s Cathedral series). 
Alongside this, nuns also reappear, based on the ‘ar-
chaeology of memories’ (for example, in the prints 
Proust’s Cathedral III, In the Shadow of Young Girls in 
Flower I and Proust’s Cathedral XIII, In the Shadow 
of Young Girls in Flower II (2016–2019) [fig. 18]).

Another notable motif is the burning cathedral, 
which features in Oramus’ work from 2009 to 2011. 
According to the artist, his area of experience included 
specific interiors, such as the cathedral in Chartres and 
the Basilica of the Assumption of the Virgin Mary in 
Gdańsk55. The painter’s intention was to depict the 
emergence of the vault from darkness and the trans-

54  Oramus 2013, as in footnote 42, p. 50. 
55   Based on a conversation between B. Stano and R. Oramus 

on 3.12.2019. 

18.	R. Oramus, Katedra Prousta XIII – W cieniu zakwitających dziewcząt II, akwaforta, akwatinta, miękki werniks, odprysk, sucha 
igła, 19,6×29,5 cm, 2016–2019, fot. P. Hrehorowicz

18.	R. Oramus, Proust’s Cathedral XIII, In the Shadow of Young Girls in Flower II,etching, aquatint, sugar lift, soft ground etching and 
drypoint, 19.6×29.5 cm, 2016–2019, photo P. Hrehorowicz

160



19.	R. Oramus, Katedra XIII, olej na płótnie, 100×100  cm, 
2008–2011, fot. J. Ruciński 

19.	R. Oramus, Cathedral XIII, oil on canvas, 100×100  cm, 
2008–2011, photo J. Ruciński

widoku młodych członkiń zgromadzenia Wspólnoty 
Jerozolimskiej w sanktuarium św. Michała Archanioła na 
wyspie Mont Saint-Michel, na pograniczu Normandii 
i Bretanii52. W Katedra Prousta XIII [il. 19] znika fascy-
nacja podziałem sklepienia, zastępuje ją zachwyt nad 
rzutem romańskiego kościoła, a „boski” błękit zarezer-
wowany jest tylko dla koncentrycznych kręgów (tym 
razem nie będących odniesieniem do rozety, tylko do 
diagramów Roberta Fludda) oraz habitu jednej z mni-
szek53. W centrum, w wyznaczonym polu, gdzie w in-
nych kompozycjach piętrzą się łuki, a w planie świątyni 
umiejscowione jest prezbiterium, niczym w filmowym 
kadrze suną świetliste postacie. Symbolicznie stykają się 
z najbardziej zewnętrznym kręgiem schematu terra opa-
ca Fludda, czyli „niebem metafizycznym”, najbliższym 
jasności Boga. Pozostałe detale obrazu Oramusa toną 
w mroku. Być może to również odniesienie do herme-
tycznych tekstów tego lekarza (autora dzieła Medicina 
catholica), w których jest mowa zarówno o ciemności 
jako prapoczątku rzeczy, jak i o losie człowieka na ziemi 
(w schemacie ciemny krąg pośrodku), zatem w miejscu 
oddalonym od Boskiego światła.

52   Relacja z tego spotkania zob.: R. Oramus, Impresje fran-
cuskie, „Konspekt” 2011, nr 1 (38), s. 54. 

53   W architekturze klasztoru określanego jako „Cud” – La 
Merveille – znajdziemy również inne style niż podziwiany przez 
artystę gotyk. Bogusław Krasnowolski, idąc tropem zainteresowań 
Oramusa, wskazuje, że na podziały kompozycji tego obrazu miały 
wpływ nie tylko romańskie i barokowe jego wnętrza, lecz również 
rysunki alchemika i okultysty żyjącego na przełomie XVI i XVII 
wieku Roberta Fludda: Krasnowolski 2016, jak przyp. 45, s. 50. 
Rysunek Oramusa zbliżony jest najbardziej do ryciny Terra opaca 
z dzieła R. Fludda, Utriusque Cosmimetaphysica, physica atque techni-
ca Historia, Oppenheim 1617; por. analiza wybranych dzieł Fludda: 
M. Rzepińska, W kręgu malarstwa, Wrocław 1988, s. 115–137. 

lation of supernatural, unearthly light into painterly 
light. In 2015, a new series was created, depicting the 
cathedral’s dark interiors with intense flashes of light 
on the vault. This effect was achieved by using oily 
gold pastels, which were then spread with turpen-
tine and partially covered with paint. Cathedral XL 
(2015–2017) [fig. 20] is a ‘diptych’ combining the 
motif of rock crystal inscribed in the nave’s perfectly 
symmetrical cross-section – a symbol of the order, 
durability and immutability of nature – with a de-
piction of a fire consuming the temple. This is the 
simplest interpretation of what we see on the right 
side of the composition. The twisted arches and sup-
ports resemble a vine or a thorny bush, motifs that 
the artist observed in the stained-glass windows of 
the Franciscan Church in Krakow56. This ambiguity 
brings the two sides of the ‘diptych’ closer together 
as they are both linked to the order of nature and its 
drastic disruption. However, returning to the original 
intuitive clue, the burning temple is, for the author, 
primarily a symbol of loss and the transience of the 
material world, regardless of the extent and scale of 
the damage. This vision could also be seen as a sign 
of the times. Although the author distances him-
self from this interpretation, the prophetic nature of 

56  St Francis by Wyspiański and the two stained-glass windows 
on the left side of the presbytery depict the power of fire. The au-
thor emphasises the importance of Krakow’s inspirations from the 
Franciscan and Dominican churches, as well as St. Mary’s Basilica, 
for this series. The first of these is also referenced in Cathedral 
XLI (2015–2017). Based on a conversation with R. Oramus on 
12.02.2020. 

20.	R. Oramus, Katedra XL, olej na płótnie, 170×200  cm, 
2015–2017, fot. J. Ruciński

20.	R. Oramus, Cathedral XL, oil on canvas,  170×200  cm, 
2015–2017, photo J. Ruciński

161



W akwaforcie z 2010 roku rejestrujemy również 
wszechobecność mniszek we wnętrzu sakralnym. Ich 
płynny rytm może budzić skojarzenia z rodzajem eksta-
zy, uniesień religijnych, bycia tu i teraz, a jednocześnie 
poza czasem. Mniszki zdają się przenikać przez ściany, 
duch triumfuje nad materią. Takie odczytanie obrazu 
sugeruje artysta, relacjonując szczegółowo zaobserwo-
waną sytuację: „Piękne młodością niewiasty rzeźbione 
majestatycznie opadającymi fałdami swego odzienia były 
zatem częścią architektury, dominującej nad nimi skalą 
proporcji. Kobiety były zmonumentalizowane w gru-
pie rytmem swych szat, a zarazem maleńkie, wpisując 
się w rytm kolumn oraz wielkości krzyżowo-żebrowe-
go sklepienia”54. Akwaforta zapowiada wprowadzenie 
„teatru życia” – wielkich narracji, znanych już z wcze-
snych serii Oramusa – do wyimaginowanego wnętrza 
(cykl Katedra Prousta). Wraz z nim powracają również 
mniszki na zasadzie „archeologii wspomnień” (na przy-
kład w grafice Katedra Prousta III. W cieniu zakwita-
jących dziewcząt I i Katedra Prousta XIII, W cieniu za-
kwitających dziewcząt II, 2016–2019 [il. 18]).

Drugim motywem, na który warto zwrócić uwagę, 
jest temat płonącej katedry pojawiający się w pracach 
Oramusa z lat 2009–2011. Artysta mówi, że polem do-
świadczeń były dlań konkretne wnętrza: między innymi 
katedry w Chartres i bazyliki Wniebowzięcia Najświętszej 
Maryi Panny w Gdańsku55. Założeniem malarza było 
pokazanie, jak sklepienie wyłania się z mroku i w jaki 
sposób światło nadprzyrodzone, nie ziemskie przekłada 
się na światło malarskie. W 2015 roku pojawiła się nowa 
seria przedstawiająca mroczne wnętrza katedry z inten-
sywnymi rozbłyskami światła na sklepieniu. Światło wy-
dobyte zostało dzięki użyciu tłustej złotej pasteli, rozpro-
wadzonej następnie terpentyną i pokrywanej częściowo 
farbą. Katedra XL (2015–2017) [il. 20] to „dyptyk”, 
który łączy motyw kryształu górskiego wpisanego w ide-
alnie symetryczny przekrój nawy – symbol porządku 
natury, trwałości i niezmienności – z przedstawieniem 
pożaru, który trawi świątynię.To najprostsze skojarzenie 
z tym, co dostrzegamy po prawej stronie kompozycji. 
Poskręcane łuki sklepienne i podpory nabierają cech 
pnącza, ciernistego krzewu, czyli motywów, na które 
zapatrzył się artysta w witrażach krakowskiego kościoła 
Franciszkanów56. Ta niejednoznaczność powoduje, że 
obie strony „dyptyku” stają się sobie bliższe, bo wiążą się 
z porządkiem natury i jego drastycznym zachwianiem. 
Wróćmy jednak do pierwotnego intuicyjnego tropu, 
płonąca świątynia, niezależnie od rangi i skali zniszczeń, 

54  Oramus 2013, jak przyp. 42, s. 50. 
55   Na podstawie rozmowy B. Stano z R. Oramusemz 3 XII 2019. 
56  Św. Franciszek Wyspiańskiego oraz dwa witraże z lewej strony 

prezbiterium przedstawiają potęgę żywiołu ognia. Autor podkreśla, 
że krakowskie inspiracje kościołem Franciszkanów, Dominikanów 
i kościołem Mariackim są bardzo istotne dla tego cyklu. Do pierw-
szego z nich nawiązuje również Katedra XLI (2015–2017). Na pod-
stawie rozmowy z R. Oramusem z 12 II 2020. 

the representation in the context of the Notre-Dame 
Cathedral fire on 15 April 2019 is hard to ignore57. 

Both Bogusław Krasnowolski and Sebastian 
Stankiewicz, who confirmed this in 2020, stated that 
they perceive this entire cycle as a search for mysticism, 
contemplation and prayer58. “Having a contemplative 
attitude towards works of art means more than just 
appreciating aesthetic phenomena. Creative rapture is 
sometimes compared to a state of prayer. Many paint-
ings inspire meditation, and some even elicit deep 
prayer. Some artists have even compared the state of 
creative inspiration to religious ecstasy”59. At the time 
of writing these words, three years before he took up 
the subject of sacred spaces, Oramus did not realise 
that by extracting frames from this sacred reality and 
transferring them to secular galleries – profane zones 
– he would be able to bring viewers closer to a state 
of religious contemplation. The artist is reluctant to 
display his paintings in close proximity to the sacred. 
He does not see the point of such a connection – a ca-
thedral within a cathedral. If his goal is to contemplate 
God, then this can only be achieved through admira-
tion for the perfection of human works (the architect, 
the builder and, finally, the painter himself, a virtuoso 
with a brush). As with pure abstraction, viewers may 
experience cumulative aesthetic impressions conducive 
to spiritual exercises and contemplation of perfection 
when they see motifs of sacred interiors subjected to 
painterly interpretation. Ultimately, God may be on 
the horizon of these thoughts.

57   Such speculations also appeared in the introduction to the 
catalogue: M. Tomaszewski, Wystawa Romualda Oramusa w Bibliotece 
Polskiej w Paryżu [Romuald Oramus’ Exhibition at the Polish Library 
in Paris], w: Romuald Oramus. La cathédrale. Peinture et gravure, 
Société Historique et Littéraire Polonaise, 15 janvier–8 février 2020, 
Paris 2020, p. 7. Tomaszewski suggests that “in the artist’s paintings, 
the silhouette of Notre Dame is evoked in a quasi-visionary dimen-
sion”. Oramus adds that, although unintentional, this motif result-
ed from the properties of aquatint and appeared in Cathedral XVII. 
The Guermantes Way II: “the smoke in the cathedral can be seen not 
only as a nod to Proust’s work and the transience he highlights, but 
also as an extension of the metaphysical nature of life emphasised by 
the writer. The print was made before the 2019 fire of Notre-Dame 
Cathedral in Paris, and thus also refers to the possible entropy of life, 
including the loss of seemingly permanent cultural and religious val-
ues.” R. Oramus, Katedra Prousta [Proust’s Cathedral] in: Romuald 
Oramus. La cathédrale. Peinture et gravure, Société Historique et Littéraire 
Polonaise, 15 janvier–8 février 2020, Paris 2020, p. 22. 

58  Krasnowolski 2016, as in footnote 42, p. 14. This interpreta-
tion was confirmed by the exhibition curator at Otwarta Pracownia, 
cf.: S. Stankiewicz, Katedralne porządki neum [The Cathedral Orders 
of Neumes], in: Romuald Oramus. Katedra: obrazy [Romuald Oramus. 
Cathedral: The Paintings], exhibition catalogue, Otwarta Pracownia 
29.11.2019–17.01.2020, Kraków 2019, n.p.; S. Stankiewicz, Katedralne 
porządki neum [The Cathedral Order of Neumes], in: Romuald Oramus. 
La cathédrale. Peinture et gravure, Société Historique et Littéraire 
Polonaise, 15 janvier–8 février 2020, Paris 2020, p. 26. 

59   R. Oramus, Radość iluzji malarskiej. Eseje o sztuce [The 
Joy of Painterly Illusion. Essays on Art], Kraków 2004, pp. 29–30. 

162



to dla autora przede wszystkim symbol utraty, przemi-
jania tego, co materialne. Wizję tę można również od-
czytać jako znak czasów. Pomimo że autor dystansuje 
się od takiej interpretacji, nasuwa się myśl o profetycz-
ności tego przedstawienia w kontekście pożaru Katedry 
Notre Dame w Paryżu 15 kwietnia 2019 roku57. 

Bogusław Krasnowolski skonstatował, a w 2020 
roku Sebastian Stankiewicz potwierdził, że cały ten 
cykl odbierają jako poszukiwanie mistyki, kontemplacji 
i modlitwy58. „Kontemplacyjna postawa wobec dzieł 
sztuki nie jest tylko delektacją estetycznych zjawisk. 
Uniesienia twórcze bywają porównywane do stanów 
modlitewnych. Liczne obrazy pobudzają do medytacji, 
a nawet głębokiej modlitwy. […] są artyści, którzy stan 
natchnienia twórczego porównywali do stanów eksta-
zy religijnej”59. Oramus, pisząc te słowa trzy lata przed 
podjęciem tematu przestrzeni sakralnych, nie zdawał 
sobie sprawy, że wyrywając kadry z tej świętej rzeczy-
wistości i przenosząc je do świeckich galerii – stref pro-
fanum – będzie w stanie zbliżyć oglądających do stanu 
kontemplacji religijnej. Artysta bowiem niechętnie widzi 
swoje malarstwo w bezpośrednim sąsiedztwie sacrum. 
Nie dostrzega sensu takiego związku: katedra w kate-
drze. Jeżeli jego celem jest kontemplacja Boga, to tyl-
ko poprzez podziw dla doskonałości dzieł rąk ludzkich 
(architekta, budowniczego, w końcu samego malarza, 
wirtuoza pędzla). Tak jak w przypadku czystej abstrak-
cji oglądający, widząc poddane malarskiej interpretacji 
motywy wnętrz sakralnych, może doznać skumulowa-
nych wrażeń estetycznych, sprzyjających ćwiczeniom 
duchowym, rozmyślaniu o doskonałości, a ostatecznie 
na horyzoncie tych myśli może być Bóg.

57   Takie spekulacje pojawiły się również we wstępie do katalogu: 
M. Tomaszewski, Wystawa Romualda Oramusa w Bibliotece Polskiej 
w Paryżu, w: Romuald Oramus. La cathédrale. Peinture et gravure, 
Société Historique et Littéraire Polonaise, 15 janvier–8 février 2020, Paris 
2020, s. 7. Tomaszewski sugeruje, że na obrazach artysty „sylwetka 
Notre Dame przywoływana jest w quasi-wizjonerskim wymiarze”. 
Oramus podpowiada, że motyw ten, choć w sposób niezamierzo-
ny, wynikający z właściwości akwatinty, zaistniał w Katedrze XVII. 
Strona Guermantes II: „Pojawiający się w katedrze dym może tu być 
odbierany nie tylko jako odniesienie autora grafiki do dzieła Prousta 
i akcentowanego przezeń procesu przemijania, ale także jako konty-
nuacja zaznaczanego przez pisarza metafizycznego wymiaru życia. 
Grafika powstawała w okresie poprzedzającym pożar paryskiej ka-
tedry Notre Dame w 2019 roku, stając się też odniesieniem do moż-
liwego procesu entropii materii życia, w tym utraty – zdawałoby się 
trwałych – wartości kultury i religii”. R. Oramus, Katedra Prousta w: 
Romuald Oramus. La cathédrale. Peinture et gravure, Société Historique 
et Littéraire Polonaise, 15 janvier–8 février 2020, Paris 2020, s. 22. 

58  Krasnowolski 2016, jak przyp. 42, s. 14. Taki trop inter-
pretacji potwierdził kurator wystawy w Otwartej Pracowni, zob.: 
S. Stankiewicz, Katedralne porządki neum, w: Romuald Oramus. 
Katedra obrazy, katalog wystawy, Otwarta Pracownia 29 XI 2019–
17 I 2020, Kraków 2019, bn.; S. Stankiewicz, Katedralne porząd-
ki neum, w: Romuald Oramus. La cathédrale. Peinture et gravure, 
Société Historique et Littéraire Polonaise, 15 janvier–8 février 2020, 
Paris 2020, s. 26. 

59   R. Oramus, Radość iluzji malarskiej. Eseje o sztuce, Kraków 
2004, s. 29–30. 

Cathedrals was exhibited in various locations. 
At the collective exhibition METAPHYSICS OF 
PRESENCE one of the paintings from the series was 
displayed alongside various other pieces of abstract art: 
by Tadeusz Gustaw Wiktor60, Władysław Podrazik61, 
Paweł Jach62 and Adam Brincken63 [fig. 21]. In par-
ticular, the proximity of the works of the first two 
artists may have evoked associations with the tradi-
tion of Byzantine icons. As Oramus reminds us, in 
this tradition, “flat or gradually modulated, saturat-
ed and luminous colour expresses symbolic space”64. 
The exhibition’s curators sought to enhance this ef-
fect through the use of lighting.

In 2016, the entire space of the gallery at the 
Museum of the Archdiocese in Krakow was taken over 
by Cathedrals, an exhibition by Romuald Oramus fea-
turing around forty of his paintings. Each of the seven 
intimate exhibition rooms in the 14th-century cellars of 
the former St Stanislaus House displayed several com-
positions, creating the impression of strolling through 
a church or churches at different times of day [fig. 22]. 
The importance of consciously arranging compositions 
so that they create an effect that not only encourages 
contemplation or is pleasing to the eye, but also intel-
lectual reflection, was evident at the artist’s last exhibi-
tion at Otwarta Pracownia in Kraków. In a small room 

60   Tadeusz Gustaw Wiktor (born 1946) is a painter, illustra-
tor, graphic artist, art critic and theorist. He studied at the Faculty 
of Painting and the Faculty of Graphic Arts at the Academy of Fine 
Arts in Krakow from 1968 to 1974, graduating with honours from 
Prof. Adam Marczyński’s Painting Studio. He is a professor at the 
Academy of Fine Arts in Krakow and the University of Rzeszów. 
Between 1984 and 2018, he participated in the International Plein 
Air Workshop for Geometric Painters organised by Bożena Kowalska.

61   Władysław Podrazik (born 1953) began studying at the 
Faculty of Painting at the Academy of Fine Arts in Krakow in 1984. 
He graduated from the studio of Prof. Jerzy Nowosielski in 1989. He 
practises painting and poetry, and writes about art. His essays have 
been published in “Tygodnik Powszechny”, “Wiadomości ASP”, 
“Głos Plastyków” and “ArsForum”, among others. In 2007, he and 
Roman Mazurkiewicz published a selection of Jerzy Nowosielski’s 
writings entitled Prorok na skale (The Prophet on the Rock) with the 
Znak publishing house. He paints abstract easel paintings.

62  Paweł Jach (born 1979) graduated from the Faculty of 
Sculpture at the Academy of Fine Arts in Krakow, receiving his 
diploma in 2005 from the studio of Prof. Bogusz Salwiński. In 
2016, he obtained a Doctor of Arts degree by presenting a series 
of sculptures and a doctoral dissertation entitled On the Way to 
the Hidden. He is currently an assistant professor in the sculpture 
studio at the Faculty of Painting and Art Education. He works in 
the fields of sculpture, painting and drawing.

63  Adam Brincken (born 1951) studied at the Academy of Fine 
Arts in Krakow from 1970 to 1975, graduating with honours from 
Prof. Adam Marczyński’s studio. He is a painter who also practises 
stained glass and polychrome in sacred spaces. He is also a draughts-
man, stage designer, curator and arranger of many thematic and 
monographic exhibitions. He runs his own painting studio at the 
Academy of Fine Arts in Krakow and is also the head of the de-
partment and the art education programme. From 1982 to 1989, 
he was one of the leaders of the Independent Culture Movement.

64  Oramus 2013, as in footnote 42, p. 46. 

163



Katedry eksponowane były w różnych miejscach. 
Na wystawie zbiorowej METAFIZYKA OBECNOŚCI 
jeden z obrazów cyklu znalazł się w sali z różnymi 
odmianami abstrakcji: Tadeusza Gustawa Wiktora60, 
Władysława Podrazika61, Pawła Jacha62 i Adama 

60  Tadeusz Gustaw Wiktor (ur. 1946), malarz, rysow-
nik, grafik, krytyk i teoretyk sztuki. Studiował na Wydziale 
Malarstwa i Wydziale Grafiki ASP w Krakowie w latach 1968–
1974 (dyplom z wyróżnieniem w Pracowni Malarstwa prof. Adama 
Marczyńskiego). Jest profesorem zw. ASP Krakowie oraz UR 
w Rzeszowie. W latach 1984–2018 uczestniczył w międzynaro-
dowym Plenerze malarzy posługujących się językiem geometrii, or-
ganizowanym przez Bożenę Kowalską.

61  Władysław Podrazik (ur. 1953), studia rozpoczął w 1984 
roku na Wydziale Malarstwa w Akademii Sztuk Pięknych 
w Krakowie. Dyplom uzyskał w 1989 roku w pracowni prof. Jerzego 
Nowosielskiego. Uprawia malarstwo, poezję i pisze teksty o sztu-
ce. Swoje eseje publikował m. in. w „Tygodniku Powszechnym”, 
„Wiadomościach ASP”, „Głosie Plastyków” i „ArsForum”. 
W roku 2007 w Wydawnictwie Znak wydał wraz z Romanem 
Mazurkiewiczem wybór myśli Jerzego Nowosielskiego pt. Prorok 
na skale. Maluje abstrakcyjne obrazy sztalugowe. 

62  Paweł Jach – (ur. 1979), absolwent Wydziału Rzeźby ASP 
w Krakowie (w 2005 roku dyplom w pracowni prof. Bogusza 
Salwińskiego). W roku 2016 uzyskał stopień doktora sztuki, na 
podstawie cyklu rzeźbiarskiego oraz rozprawy doktorskiej pt.: Na 
drodze do Ukrytego. Obecnie adiunkt w pracowni rzeźby Wydziału 
Malarstwa oraz Edukacji Artystycznej. Prowadzi aktywność twór-
czą na polu rzeźby, malarstwa i rysunku. 

with an unusual trapezoidal layout, the artist designed 
a mural featuring musical notation with neumes – his 
own images – representing a separate sphere of the sa-
cred, or a painterly sacred space [fig. 23]. References 
to Gregorian chant, the music of the cathedral build-
ers, had previously appeared at one of his exhibitions 
at Galeria Pryzmat in 2014. However, it seems that 
they did not have the same effect in that monumental, 
white cube-type hall as they did in Otwarta Pracownia, 
which is squeezed into the courtyard of a tenement 
house on Dietla Street in Krakow. At that time, the 
neumes were arranged as a record of the Introitus an-
tiphon for the entrance, which was sung during the 
consecration of the temple: Terribilis est locus iste: hic 
domus Dei est et porta cæli: et vocábitur aula Dei65. The 
intimate scale of the project and the type of interior did 
not allow for the development of a fully legible record 
of this time. However, one of the paintings, Cathedral 
XIII (discussed earlier in this article), was clearly dif-
ferent from the others because of its figural motif and 
deliberate placement in the exhibition (it filled a win-

65   Transl. “How awesome is this place! This is none other 
than the house of God, and this is the gate of heaven.” (Gen 28:17), 
Bible Gateway, Revised Standard Version Catholic Edition (the orig-
inal uses the Polish translation Biblia Jerozolimska, Wydawnictwo 
Pallottinum, Poznań 2005).

21.	Wystawa „Metafizyka obecności”, obrazy R. Oramusa, T. G. Wiktora, A. Brinckena i rzeźba P. Jacha, Muzeum Archidiecezjalne 
w Krakowie, 8 XI 2019–6 I 2020, fot. K. Wolska-Wróbel

21.	Exhibition “Metaphysics of Presence”, the paintings of R. Oramus, T.G. Wiktor, A. Brincken and a sculpture by P. Jach, the Mu-
seum of the Archdiocese in Kraków, 8.11.2019– 6.01.2020, photo K. Wolska-Wróbel

164



dow recess). It was intended to allude to the initial. 
Both installations celebrate order, particularly the one 
in Pracownia Otwarta, and remind us of the potential 
to translate the harmony of sacred music into a har-
mony of colours and exhibition layout66. 

Conclusions

When meeting with artists, I asked them a chal-
lenging question about their awareness of the sacred 
place to which they refer, in the context of the topic 
at hand. I was captivated by Janusz Matuszewski’s 
statement that being in a church is an opportunity 
to ‘breathe in’ its atmosphere. He prolongs this state 
in his own studio, but I realise that any studio can 
have the status of a ‘church’ for an artist, even if they 
only experience the actual sacred building by looking 
out of their studio window (Oramus and Cebula). 

66  Cf. R. Oramus, Dźwięki katedr [Cathedral Sounds], in:  
B. Krasnowolski, R. Oramus, Romuald Oramus. Katedra. Malarstwo 
z lat 2007 –2011 [Romuald Oramus. Cathedral. Painting from the 
Period 2007–2011], Kraków 2013, pp. 64–83. Oramus also drew 
an interesting parallel by comparing Marcel Proust’s literary work, 
In Search of Lost Time, to the construction of a Gothic cathedral. 
This took into account Proust’s efforts to translate his experiences 
of cathedrals into the language of painting and graphic art; Oramus 
2020, as in footnote 57, pp. 9–11. 

Brinckena63 [il. 21]. Szczególnie sąsiedztwo z dziełami 
dwóch pierwszych artystów mogło wywołać u oglą-
dających skojarzenie Katedr z tradycją bizantyjskich 
ikon, „gdzie – jak przypomina Oramus – płaski lub 
stopniowo modulowany, nasycony i świetlisty kolor 
wyraża przestrzeń symboliczną”64. Kuratorki wystawy 
postarały się, aby wzmóc ten efekt światłem. 

W 2016 roku Katedry opanowały całą przestrzeń 
galerii Muzeum Archidiecezjalnego w Krakowie, gdzie 
Romuald Oramus pokazał około czterdziestu swoich 
płócien. Każda z siedmiu kameralnych sal ekspozy-
cyjnych czternastowiecznych piwnic byłego Domu  
św. Stanisława przyjęła na siebie ciężar kilku kompo-
zycji, co dawało wrażenie płynnego przechadzania się 
po świątyni, a może raczej świątyniach, podglądania 
ich z różnych perspektyw o każdej porze dnia [il. 22]. 
Znaczenie świadomego zestawienia kompozycji tak, 
by budowała z wnętrzem efekt nie tylko służący kon-

63  Adam Brincken (ur. 1951), studiował w ASP Kraków w la-
tach 1970–1975 (dyplom z wyróżnieniem w pracowni prof. Adama 
Marczyńskiego). Malarz, uprawiający także witraż i polichromię 
w przestrzeniach sakralnych, rysownik, scenograf, kurator i aranżer 
wielu wystaw problemowych i monograficznych. Prowadzi w kra-
kowskiej ASP autorską Pracownię Malarstwa, będąc jednocześnie 
kierownikiem katedry i kierunku edukacja artystyczna. W latach 
1982–1989 był jednym z animatorów Ruchu Kultury Niezależnej. 

64  Oramus 2013, jak przyp. 42, s. 46. 

22.	R. Oramus, Katedra. Z nieba i z ziemi, wystawa w Muzeum Archidiecezjalnym w Krakowie, 6.07–31.07.2016, z archiwum artysty

22.	R. Oramus, Cathedral. From Heaven and Earth, exhibition at the Museum of the Archdiocese in Kraków, 6.07–31.07.2016, 
from the artist’s archive

165



Oramus maintains an intellectual reflection on a motif 
he encountered two decades earlier by visiting succes-
sive churches. None of the cycles discussed have been 
completed, even though the artists gave their oil paint-
ings different titles. This does not seem to be a nec-
essary or creative task for Oramus or Matuszewski, 
however, as the influence of their early experiences 
with the sacred sphere is evident in their work. The 
artists do not succumb to habituation; they still feel 
the need to react to repeated exposure to the same 
stimulus, whether in the form of memories of impor-
tant places or subsequent visits to them. This does 
not lead to indifference, however, but to revelations 
and renewed admiration. Concurrently, changes in 
iconography, composition or colour scheme that oc-
cur in subsequent interpretations of motifs are often 
only noticeable after prolonged analysis and contem-
plation of the broader spectrum of the artists’ work, 
which may seem strange given the many emotions 
involved. In the case of the aforementioned artists, 
we can speak of a creative process akin to meditating 
on the Word of God or contemplating the Face of 
God – practices recommended by the Church Fathers 
where this place also played a significant role67. Such 

67   B. Stano, Miejsca święte wg Jana od Krzyża w obrazach ręką 
ludzką czynionych. Myśli na kanwie twórczości Juliana Jończyka, 
Agnieszki Dacy i Łukasza Murzyna [Sacred Places According to John of 
the Cross in Images Created by Human Hands. Thoughts Based on the 
Works of Julian Jończyk, Agnieszka Daca and Łukasz Murzyn] in: Estetyka 
i charyzmat Zmartwychwstańców [The Aesthetics and Charisma of the 
Resurrectionists], eds. D. Tabor, B. Ciciora, Kraków 2023, pp. 323–341. 

23.	R. Oramus, „Katedra”, wystawa w Otwartej Pracowni w Krakowie, 29.11.2019– 3.01.2020, z archiwum artysty

23.	R. Oramus, “Cathedral”, exhibition at Otwarta Pracownia in Kraków, 29.11.2019– 3.01.2020, from the artist’s archive

templacji czy po prostu przyjazny dla oka, lecz rów-
nież sprzyjała refleksji intelektualnej, zaistniał także 
na ostatniej wspomnianej już wystawie artysty w kra-
kowskiej Otwartej Pracowni. Do małego pomieszcze-
nia o dziwnym trapezoidalnym planie artysta zapro-
jektował polichromię notacji muzycznej z neumami 
– własnymi obrazami – jako swoistą, wydzieloną sferę 
sacrum – malarskiego sacrum [il. 23]. Te odniesienia 
do chorału gregoriańskiego, muzyki z czasów budow-
niczych katedr, pojawiły się już wcześniej na jednej 
z jego wystaw w Galerii Pryzmat w 2014 roku, ale 
wydaje się, że w tamtej monumentalnej sali w typie 
white cube nie dawały takiego efektu, jak we wciśnię-
tej w podwórzec krakowskiej kamienicy przy ulicy 
Dietla Otwartej Pracowni. Wówczas neumy zosta-
ły ułożone jako zapis antyfony na wejście (Introitus) 
śpiewanej podczas konsekracji świątyni Terribilis est 
locusiste: hic domus Dei est et portacæli: et vocábitur 
aula Dei65. Tym razem kameralna skala realizacji i typ 
wnętrza nie pozwoliły rozwinąć w całości czytelnego 
zapisu. Jednak jeden z obrazów, wyraźnie różniący się 
od pozostałych, bo z motywem figuralnym, Katedra 
XIII (wcześniej omówiony w niniejszym artykule) 
i świadomie umiejscowiony w ekspozycji (wypełniał 
wnękę okienną), miał stanowić aluzję do inicjału. 
Obie instalacje głoszą pochwałę porządku – szcze-
gólnie ta w Pracowni Otwartej – oraz przypominają 

65  Tłum. „O jakże miejsce to przejmuje grozą! Prawdziwie jest 
to dom Boga i brama do nieba!” (Rdz 28, 17) Biblia Jerozolimska, 
Wydawnictwo Pallottinum, Poznań 2005.

166



an attitude of fidelity to the idea, recognised through 
feelings based on the reaction of the senses to the 
motif of God’s house, could be associated with the 
Neo-Romanticism movement. However, this is not 
the only evidence of this affinity. This affinity is also 
evident in artists’ references to tradition in technology 
(Oramus: encaustic painting; Matuszewski: the cru-
cifixion, Pietà, St Bernard, New Jerusalem; Cebula: 
Greece and ancient and early Christian culture; 
Matuszewski: Mogiła, Cistercians, Oramus: Spain, 
France, Gothic). The Neo-Romantics proclaimed that 
the easiest way to access God and truth was through 
homegrown piety and simple faith. This can clearly 
be seen in Matuszewski’s repeated visits to Mogiła, 
his selection of works that are sincere but not par-
ticularly artistic, Cebula’s depiction of Szeroka Street, 
and Oramus’ portrayal of St Mary’s Church.

Returning to the question posed in the intro-
duction about creative models for painters, Janusz 
Matuszewski is the only artist who can be placed 
among those who want their art to be as close to the 
sacred as possible. For example, he decided not to dis-
play his works at temporary exhibitions. Although he 
does not know exactly where his paintings are placed 
in the Mogiła monastery, he is proud that they are 
there. His subsequent paintings prove that these re-
lationships are important to him and irreplaceable 
in terms of his spiritual development. Some of his 
paintings are exhibited in the galleries mentioned 
in the introduction. However, when preparing sub-
sequent exhibitions, the artist ensures that the sur-
roundings do not dominate his art. For example, he 
avoids the renovated frescoes in Krypta u Pijarów. 
The other two painters do not avoid religious con-
texts; however, they are more interested in ensuring 
the autonomy of their work and that the surround-
ings add value to their paintings.

By leaving the interpretation of their paintings 
open, artists give viewers the opportunity to project 
their experiences of viewing works in galleries and 
studios onto the paintings themselves. Personal en-
counters with these artists were unique, just as it is 
important to them to be in sacred places that cap-
tivate with their richness of shapes and colours and 
are steeped in local history. Perhaps one day contem-
porary painters will feel like co-hosts of these spac-
es, which they occasionally visit discreetly and from 
which they draw inspiration in abundance.

Dr Bernadeta Stano 
University of the National Education 

Commission in Kraków
e-mail: bernadeta.stano@op.pl

Translation by Monika Mazurek

o możliwości przełożenia harmonii muzyki sakralnej 
na harmonię barw i aranżację wystawy66. 

Podsumowanie

Spotykając się z artystami, zadawałam im w kon-
tekście podjętego tematu trudne pytania o świadomość 
miejsca świętego, do którego się odwołują. Bardzo urze-
kło mnie sformułowanie Janusza Matuszewskiego, że 
przebywanie w świątyni to okazja do „nawdychania 
się” jej atmosfery. On sam przedłuża sobie ten stan 
we własnej pracowni, ale zdaję sobie sprawę, że każ-
da pracownia może mieć dla artysty status „świątyni”, 
nawet gdy właściwej budowli sakralnej doświadcza on 
tylko wyglądając przez okno swojej pracowni (Oramus 
i Cebula). Oramus zachowuje stan intelektualnego na-
mysłu nad przyswojonym dwie dekady wcześniej moty-
wem, peregrynując do kolejnych kościołów. Wszystkie 
omówione cykle nie zostały zamknięte, mimo że ar-
tyści nadawali olejnym pracom inne tytuły, co zresztą 
dla Oramusa czy Matuszewskiego nie wydaje się po-
trzebnym i twórczym zadaniem, widać w nich wpływ 
tych pierwszych doświadczeń ze sfery sacrum. Artyści 
nie ulegają zjawisku habituacji i wciąż odczuwają po-
trzebę reakcji na wielokrotne powtarzanie tego same-
go bodźca czy to w postaci wspomnień z ważnego dla 
nich miejsca, czy jego kolejnego oglądu. Nie prowadzi 
to do zobojętnienia, lecz do olśnień i ponownych za-
chwytów. Jednocześnie, co może wydawać się dziwne 
przy tylu emocjach, zmiany w ikonografii, kompozy-
cji czy kolorystyce, które następują w kolejnych inter-
pretacjach motywów, często są dostrzegalne dopiero 
po dłuższej analizie i wpatrywaniu się w szersze spek-
trum ich dorobku. W odniesieniu do wymienionych 
artystów można mówić o procesie twórczym podob-
nym do medytacji nad Słowem Bożym czy kontem-
placji Oblicza Boga, a więc o praktykach zalecanych 
przez ojców Kościoła, gdzie również owo miejsce od-
grywało niebagatelną rolę67. Taką postawę wierności 
idei, rozpoznawanej poprzez uczucia zrodzone z reak-
cji zmysłów wobec motywu domu Bożego, można by 
wiązać z nurtem neoromantyzmu, ale to nie jedyny 
dowód na istnienie tego powinowactwa. Objawia się 
ono we wszelkim odwoływaniu się artystów do tradycji 

66  Por. R. Oramus, Dźwięki katedr, w: B. Krasnowolski, R. Ora- 
mus, Romuald Oramus. Katedra. Malarstwo z lat 2007 –2011, 
Kraków 2013, s. 64–83. Bardzo interesującą paralelę poczynił 
również Oramus, przyrównując dzieło literackie Marcela Prousta 
W poszukiwaniu straconego czasu do kompozycji gotyckiej kate-
dry, z uwzględnieniem swoich starań, by własne doświadczenia 
katedr przełożyć na język malarski i graficzny; Oramus 2020, jak 
przyp. 57, s. 9–11. 

67  B. Stano, Miejsca święte wg Jana od Krzyża w obra-
zach ręką ludzką czynionych. Myśli na kanwie twórczości Juliana 
Jończyka, Agnieszki Dacy i Łukasza Murzyna, w: Estetyka i cha-
ryzmat Zmartwychwstańców, red. D. Tabor, B. Ciciora, Kraków 
2023, s. 323–341. 

167



Bibliography 

Books, book chapters and articles
The Bible, Bible Gateway, Revised Standard Version Catholic 

Edition (the original uses the Polish translation Biblia 
Jerozolimska, Wydawnictwo Pallottinum, Poznań 2005 
The Bible text: „Biblia Tysiąclecia”).

Biłka T. OP, Płonące pola [Burning Fields], „Arteon” 7, 2019, 
pp. 34–45.

Eliade M., Sacrum, mit, historia. Wybór esejów [Selected 
Essays], transl. A. Tatarkiewicz, Warszawa1974.

Kasperowicz R., Figury zbawienia? Idea „religii sztuki” w wyb-
ranych koncepcjach artystycznych XIX stulecia [Figures of 
Salvation? The Idea of the ‘Religion of Art’ in Selected 
Artistic Concepts of the 19th Century,], Lublin 2010.

Kiciński A., Muzea – instrumenty ekspozycji czy świąty-nie 
[Museums: Exhibition Venues or Temples?], „Muzeal-
nictwo” 43, 2001, pp. 57–75.

Kołodziejczyk I., Mogiła opactwo cystersów [The Cistercian 
Abbey in Mogiła], Kraków 1992.

Krasnowolski B., Oramus R., Romuald Oramus. Katedra. Ma-
larstwo z lat 2007–2011 [Romuald Oramus. Cathedral. 
Painting from the Period 2007–2011], Kraków 2013.

Janusz Tarabuła i II Grupa Krakowska [Janusz Tarabuła and 
the II Kraków Group], ed. J. Lewiński, Kraków 2015.

Majewski P., Malarstwo materii w Polsce jako formuła „nowo-
czesności” [Painting the Matter in Poland as a Formula of 
“Modernity”], Lublin 2006.

Malarstwo materii 1958 –1963. Grupa Nowohucka [Painting 
the Matter 1958–1963. Nowa Huta Group], exhibition 
catalogue, eds. M. Branicka, M. Tarabuła, the Zderzak 
Gallery, Kraków 2000.

Metafizyka obecności. Inspiracje religijne w dziełach arty-
stów krakowskich 2000–2019 [Metaphysics of Presence. 
Religious Inspirations in the Works of Kraków Artists], 
eds. B. Stano, A. Daca, Kraków 2019.

Oramus R., Impresje francuskie [French Impressions], „Kons-
pekt” 2011, no.1 (38), pp. 54–56. 

Oramus R., Radość iluzji malarskiej. Eseje o sztuce [The Joy 
of Painterly Illusion. Essays on Art], Kraków 2004.

Organisty A., Malarstwo religijne Janusza Matuszewskiego 
w kręgu sztuki i duchowości cysterskiej [Janusz Matuszew-
ski’s Religious Paintings in the Circle of Cistercian 
Art and Spirituality] in: Dzieje i kultura cystersów 
w Polsce 1 [The History and Culture of the Cistercians 
in Poland I],eds. M. Starzyński, D. Tabor CR, Kraków 
2016, pp. 117–127. 

Organisty A., Wyrzykowska M., Muzeum Willmanna, czy-
li „świątynia sztuki” w Lubiążu. Propozycje rewitali-
zacji kościoła klasztornego Wniebowzięcia NMP [The 
Willmann Museum, or the ‘Temple of Art’ in Lubiąż. 
Proposals for the Revitalisation of the Monastery 
Church of the Assumption of the Blessed Virgin Mary 
in: Monastery Church of the Assumption of the Blessed 
Virgin Mary in Lubiąż. History, State of Preservation, 

w zakresie technologii (Oramus, enkaustyka), ikono-
grafii (Matuszewski: motyw ukrzyżowania, piety, św. 
Bernarda, Nowej Jerozolimy; Oramus: model świątyni 
chrześcijańskiej), podróży do źródeł kultury (Cebula: 
Grecja, kultura starożytna i wczesnochrześcijańska, 
Matuszewski: Mogiła, cystersi, Oramus: Hiszpania, 
Francja, gotyk). Neoromantycy głosili pogląd, że naj-
łatwiej uzyskać dostęp do Boga i prawdy dzięki rodzi-
mej pobożności i prostej wierze. Ten kierunek dostrzec 
można w powrotach Matuszewskiego do Mogiły, w jego 
wyborach dzieł szczerych, ale nie o wysokich walorach 
artystycznych, w oglądaniu ulicy Szerokiej przez Cebulę 
czy kościoła Mariackiego przez Oramusa. 

Wracając do postawionego we wstępie pytania 
o model twórczości identyfikujący malarzy, trzeba 
zauważyć że tylko Janusza Matuszewskiego można 
umieścić w rzędzie artystów chcących być ze swoją 
sztuką jak najbliżej sacrum. Świadczą o tym chociażby 
decyzje o rezygnacji z kolejnych odsłon swoich dzieł 
na wystawach czasowych. Mimo że nie śledzi, gdzie 
konkretnie zostały umieszczone jego obrazy na tere-
nie klasztoru w Mogile, to wie, że tam są i jest z tego 
dumny. Kolejnymi pracami udowadnia, że te relacje 
są dla niego ważne, niezastąpione i stymulujące roz-
wój duchowy. Część jego obrazów pokazywana jest 
w galeriach wymienionych we wstępie, choć artysta 
przygotowując kolejny pokaz, stara się, by otoczenie 
nie zdominowało jego sztuki (na przykład odnowio-
ne freski w Krypcie u Pijarów). Pozostali dwaj mala-
rze nie unikają kontekstów religijnych, ale bardziej 
interesuje ich autonomia ich twórczości oraz to, by 
otoczenie stało się wartością dodaną do ich obrazów. 

Malarze, pozostawiając otwartą kwestię interpretacji 
swoich obrazów, dają szansę projekcji nań doświadczeń 
z oglądu ich dzieł w galeriach i pracowniach. Osobiste 
spotkania z wymienionymi artystami były wyjątkowe, 
podobnie jak dla nich przebywanie w miejscach świę-
tych, ujmujących bogactwem kształtów i barw, przesy-
conych lokalną historią. Może nastąpi kiedyś moment, 
że malarz współczesny poczuje się współgospodarzem 
tych przestrzeni, w których od czasu do czasu dys-
kretnie gości i z których garściami czerpie inspirację. 

dr Bernadeta Stano 
Uniwersytet Komisji Edukacji Narodowej 

w Krakowie
e-mail: bernadeta.stano@op.pl

Bibliografia 

Druki zwarte i ciągłe
Biłka T. OP, Płonące pola, „Arteon” 7, 2019, s. 34–45.
Eliade M., Sacrum, mit, historia. Wybór esejów, tłum. A.  Tatar- 

kiewicz, Warszawa1974.

168



Kasperowicz R., Figury zbawienia? Idea „religii sztuki” 
w wybranych koncepcjach artystycznych XIX stulecia, 
Lublin 2010.

Kiciński A., Muzea – instrumenty ekspozycji czy świątynie, 
„Muzealnictwo” 43, 2001, s. 57–75.

Kołodziejczyk I., Mogiła opactwo cystersów, Kraków 1992.
Krasnowolski B., Oramus R., Romuald Oramus. Katedra. 

Malarstwo z lat 2007–2011, Kraków 2013.
Janusz Tarabuła i II Grupa Krakowska, red. J. Lewiński, 

Kraków 2015.
Majewski P., Malarstwo materii w Polsce jako formuła „no-

woczesności”, Lublin 2006.
Malarstwo materii 1958 –1963. Grupa Nowohucka, kata-

log wystawy, red. M. Branicka, M. Tarabuła, Galeria 
Zderzak, Kraków 2000.

Metafizyka obecności. Inspiracje religijne w dziełach arty-
stów krakowskich 2000–2019, red. B. Stano, A. Daca, 
Kraków 2019.

Oramus R., Impresje francuskie, „Konspekt” 2011, nr 1 
(38), s. 54–56. 

Oramus R., Radość iluzji malarskiej. Eseje o sztuce, Kraków 
2004.

Organisty A., Malarstwo religijne Janusza Matuszewskiego 
w kręgu sztuki i duchowości cysterskiej, w: Dzieje i kul-
tura cystersów w Polsce 1, red. M. Starzyński, D. Tabor 
CR, Kraków 2016, s. 117–127. 

Organisty A., Wyrzykowska M., Muzeum Willmanna, czyli 
„świątynia sztuki” w Lubiążu. Propozycje rewitalizacji 
kościoła klasztornego Wniebowzięcia NMP, w: Kościół 
klasztorny Wniebowzięcia NMP w Lubiążu. Historia, 
stan zachowania, koncepcja rewitalizacji, red. A. Kozieł, 
Wrocław 2010, s. 149–164. 

Organisty A., „Na przebłaganie za grzechy nasze…”. 
O malarstwie Grzegorza Bednarskiego i  Janusza 
Matuszewskiego, „Ethos” 1, 2014, s. 239–253.

Przestrzeń alternatywna dla działań artystycznych, red. 
B. Stano, J. Łapińska, Kraków-Wieliczka 2019. 

Reck G., Wystawa prac Bronisława Kierzkowskiego, 
„Panorama Północy” 14, 1959, s. 15. 

Rzepińska M., W kręgu malarstwa, Wrocław 1988.
Stano B., Artysta w fabryce. Dwa oblicza mecenatu prze-

mysłowego w PRL, Kraków 2019.
Stano B., Miejsca święte wg Jana od Krzyża w obrazach 

ręką ludzką czynionych. Myśli na kanwie twórczości 
Juliana Jończyka, Agnieszki Dacy i Łukasza Murzyna, 
w: Estetyka i charyzmat Zmartwychwstańców, red. 
D. Tabor, B. Ciciora, Kraków 2023, s. 323–341.

Szczerski A., 4xnowoczesność. Transformacje Nowoczesność 
w III RP, w: Transformacje Nowoczesność w III RP [ka-
talog], red. C. Frejlich, A. Szczerski, Kraków 2024, 
s. 17–35. 

Święty Jan od Krzyża, Doktor Kościoła, Dzieła, red. o. O. 
Filek OCD, tłum. o. B. Smyrak OCD, Kraków 1986. 

Winnicka-Gburek J., Homo Metaphysicus, „Arteon” 12, 
2019, s. 6–9.

Revitalisation Concept], ed. A. Kozieł, Wrocław 2010, 
pp. 149–164.

Organisty A., „Na przebłaganie za grzechy nasze…”. O ma-
larstwie Grzegorza Bednarskiego i Janusza Matuszews-
kiego [“In Atonement for Our Sins…”. On the Painting of 
Grzegorz Bednarski and Janusz Matuszewski], „Ethos” 1, 
2014, pp. 239–253.

Przestrzeń alternatywna dla działań artystycznych [Alternative 
Space for Artistic Activities], eds. B. Stano, J. Łapińska, 
Kraków-Wieliczka 2019. 

Reck G., Wystawa prac Bronisława Kierzkowskiego [An Ex-
hibition of Bronisław Kierzkowski’s Works], „Panorama 
Północy” 14, 1959, p. 15. 

Rzepińska M., W kręgu malarstwa [In the World of Painting], 
Wrocław 1988.

Stano B., Artysta w fabryce. Dwa oblicza mecenatu prze-
mysłowego w PRL [The Artist in the Factory. Two Faces of 
Industrial Patronage in Communist Poland], Kraków 2019.

Stano B., Miejsca święte wg Jana od Krzyża w obrazach ręką 
ludzką czynionych. Myśli nakanwie twórczości Juliana 
Jończyka, Agnieszki Dacy i Łukasza Murzyna, [Sacred 
Places According to John of the Cross in Images Created 
by Human Hands. Thoughts Based on the Works of Julian 
Jończyk, Agnieszka Daca and Łukasz Murzyn] in: Estetyka 
i charyzmat Zmartwychwstańców [The Aesthetics and 
Charisma of the Resurrectionists], eds. D. Tabor, B. 
Ciciora, Kraków 2023, pp. 323–341.

Szczerski A., 4xnowoczesność. Transformacje Nowoczesność 
w III RP [4 x Modernity. Transformations: Modernity 
in the Third Polish Republic] in: Transformacje. Nowo-
czesność w III RP [Transformations: Modernity in the 
Third Polish Republic, exhibition catalogue], eds. 
C. Frejlich, A. Szczerski, Kraków 2024, pp. 17–35. 

St John of the Cross, Ascent of Mount Carmel, Book III. transl. 
and ed. E. Allison Peers, 3rd revised edition, Catholic 
Spiritual Direction, https://www.catholicspiritualdirec-
tion.org/ascentcarmel.pdf (the original text uses Święty 
Jan od Krzyża, Doktor Kościoła, Dzieła, ed. o. O. Filek 
OCD, transl. o. B. Smyrak OCD, Kraków 1986). 

Winnicka-Gburek J., Homo Metaphysicus, „Arteon” 12, 
2019, pp. 6–9.

Exhibition Catalogues and Unpublished Texts
Ars Sacra El Greca. W 100-lecie Niepodległości i Muzeum 

[El Greco’s Ars Sacra. On the 100th Anniversary of Inde-
pendence and the Museum], exhibition catalogue, the 
Diocesan Museum In Siedlce, ed. Fr. R. Mirończuk, 
November 2018 – January 2019 Siedlce.

Romuald Oramus. Katedra z nieba i z ziemi. Malarstwo 
[Romuald Oramus. Cathedral from Heaven and Earth], 
exhibition catalogue, the Museum of the Archdiocese 
in Kraków, 6.07–31.08.2016.

Romuald Oramus. La cathédrale. Peinture et gravure, Société 
Historique et Littéraire Polonaise, 15 janvier – 8 février 
2020, Paris 2020.

169

https://www.catholicspiritualdirection.org/ascentcarmel.pdf
https://www.catholicspiritualdirection.org/ascentcarmel.pdf


Katalogi wystaw i teksty niepublikowane
Ars Sacra El Greca. W 100-lecie Niepodległości i Muzeum, 

katalog wystawy, Muzeum Diecezjalne w Siedlcach, 
red. ks. R. Mirończuk, listopad 2018–styczeń 2019 
Siedlce.

Romuald Oramus. Katedra z nieba i z ziemi. Malarstwo, ka-
talog wystawy, Muzeum Archidiecezjalne w Krakowie 
6.07–31.08.2016.

Romuald Oramus. La cathédrale. Peinture et gravure, Société 
Historique et Littéraire Polonaise, 15 janvier – 8 février 
2020, Paris 2020.

Romuald Oramus. Katedra obrazy, katalog wystawy, Otwarta 
Pracownia Kraków 29.11.2019–17.01.2020.

Zbigniew Cebula. Wieloryby i wulkany, katalog wystawy, 
Galeria Pryzmat Kraków, 10.04–23.04. 2018.

Z. Cebula /malarstwo/, katalog wystawy, BWA Ostrowiec 
Świętokrzyski, styczeń-luty 2017.

Zbigniew Cebula. Axis Mundi, Malarstwo, katalog wystawy. 
Muzeum Archidiecezjalne, Kraków 26.09–15.10.2019.

Strony internetowe
Namalować katolicyzm od nowa, https://angelicum.it/st-

-john-paul-ii-institute-of-culture/lets-paint-catholi-
cism-again/pl/ (dostęp: 25.03.2025)

Karmelici http://www.karmelici.pl/artykuly/klasztory/tru- 
towo

K. Prętkowska, Klasztor w Trutowie miejscem pleneru artystów  
(dostęp: 02.01.2020), https://bydgoszcz.tvp.pl/ 3350 
4373/klasztor-w-trutowie-miejscem-pleneru-artystow

Galeria Krypta u Pijarów, wrzesień–październik 2019, wy-
stawa Zb. Cebuli, http://welcometo.pl/galeria-krypta-
u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-
cebuli/(data dostępu 02.01.2020).

M. Howorus-Czajka, Alternatywne funkcje zabytkowych 
wnętrz kościelnych a mariaż ze sztuką współczesną, 
http://www.muzeumlubelskie.pl/images/media/file/1_
Howorus-Czajka_SiML_19.pdf (dostęp: 02.01.2020).

A. Budzałek, Sylwetki – Romuald Oramus, https://zpap.pl/
zpap/index.php?option=com_content&view=article&i-
d=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum
-32018&Itemid=235&lang=pl (dostęp: 02.01 2020).

Romuald Oramus. Katedra: Obrazy [Romuald Oramus. 
Cathedral: The Paintings],exhibition catalogue, Otwarta 
Pracownia Kraków 29.11.2019 –17.01.2020.

Zbigniew Cebula. Wieloryby i wulkany [Zbigniew Cebula. 
Whales and Volcanoes], exhibition catalogue, Galeria 
Pryzmat Kraków, 10.04–23.04. 2018.

Z. Cebula /malarstwo/ [Z. Cebula/Painting/], exhibition 
catalogue, BWA Ostrowiec Świętokrzyski, January-
February 2017.

Zbigniew Cebula. Axis Mundi, Malarstwo [Zbigniew Cebula. 
Axis Mundi. Painting] exhibition catalogue. The Mu-
seum of the Archdiocese, Kraków 26.09 –15.10. 2019.

Websites
Namalować katolicyzm od nowa [Painting Catholicism 

Anew]https://angelicum.it/st-john-paul-ii-institute-of-
culture/lets-paint-catholicism-again/pl/ (access date: 
25.03.2025).

Carmelites http://www.karmelici.pl/artykuly/klasztory/tru-
towo

K. Prętkowska, Klasztor w Trutowie miejscem pleneru art-
ystów [The monastery in Trutowo is a venue for an out-
door painting session] (access date 02.01.2020) https://
bydgoszcz.tvp.pl/33504373/klasztor-w-trutowie-mie-
jscem-pleneru-artystow

Galeria Krypta u Pijarów, wrzesień–październik 2019, 
wystawa Zb. Cebuli [The Gallery Krypta u Pijarów, 
September-October 2019, the exhibition of Z. Cebula]
http://welcometo.pl/galeria-krypta-u-pijarow-wrze-
sien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/ (access 
date 02.01.2020).

M. Howorus-Czajka, Alternatywne funkcje zabytkowych 
wnętrz kościelnych a mariaż ze sztuką współczesną [The 
Alternative Use of Historic Church Interiors in Conjunction 
with Contemporary Art] in:http://www.muzeumlubelsk-
ie.pl/images/media/file/1_Howorus-Czajka_SiML_19.
pdf(access date 02.01.2020).

A. Budzałek, Sylwetki – Romuald Oramus [Profiles – Romuald  
Oramus], https://zpap.pl/zpap/index.php?option =com_
content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-
oramus&catid=88:arsforum-32018& Itemid=235 
&lang=pl(access date 02.01.2020).

Sacrum et Decorum 18, 2025
ISSN: 1689-5010, e-ISSN 2720-524X
© Author, Creative Commons BY 4.0

170

https://angelicum.it/st-john-paul-ii-institute-of-culture/lets-paint-catholicism-again/pl/
https://angelicum.it/st-john-paul-ii-institute-of-culture/lets-paint-catholicism-again/pl/
https://angelicum.it/st-john-paul-ii-institute-of-culture/lets-paint-catholicism-again/pl/
http://www.karmelici.pl/artykuly/klasztory/trutowo
http://www.karmelici.pl/artykuly/klasztory/trutowo
https://bydgoszcz.tvp.pl/33504373/klasztor-w-trutowie-miejscem-pleneru-artystow
https://bydgoszcz.tvp.pl/33504373/klasztor-w-trutowie-miejscem-pleneru-artystow
http://welcometo.pl/galeria-krypta-u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/
http://welcometo.pl/galeria-krypta-u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/
http://welcometo.pl/galeria-krypta-u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/
http://welcometo.pl/galeria-krypta-u-pijarow-wrzesien-pazdziernik-2019-wystawa-zb-cebuli/
http://www.muzeumlubelskie.pl/images/media/file/1_Howorus-Czajka_SiML_19.pdf
http://www.muzeumlubelskie.pl/images/media/file/1_Howorus-Czajka_SiML_19.pdf
https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=235&lang=pl
https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=235&lang=pl
https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=235&lang=pl
https://zpap.pl/zpap/index.php?option=com_content&view=article&id=2040:sylwetki-romuald-oramus&catid=88:arsforum-32018&Itemid=235&lang=pl


I N  M E M O R I A M

Ewa Dryglas-Komorowska
Akademia Jagiellońska w Toruniu
ORCID: 0000–0002–5196–506X

Mirosławie Rocheckiej  
(1960–2024) – In Memoriam

DOI:10.15584/setde.2025.18.8 

Abstrakt
Kilkanaście lat temu, kiedy jako młoda doktorantka pracowa-

łam w redakcji czasopisma „Litteraria Copernicana” na Wydziale 

Filologicznym Uniwersytetu Mikołaja Kopernika w Toruniu, trafił 

w moje ręce, do recenzji, zbiór szkiców Mirosławy Rocheckiej z lat 

1999–2007 zatytułowany Tajemnice światła i koloru. Abstrakcja 

i sacrum (2007) – fascynująca publikacja z pogranicza estetyki 

i metafizyki; zarazem filozoficzne studium o abstrakcji, ale też 

forma medytacji o sztuce zakorzeniona w duchowości chrze-

ścijańskiej.

Lektura tej książki była dla mnie niezwykle poruszającym 

doświadczeniem naukowym i estetycznym; w dużej mierze 

ukształtowała moje rozumienie nie tylko abstrakcji, ale sztu-

ki w ogóle. W rocznicę śmierci Mirosławy Rocheckiej warto 

wrócić na chwilę do tej właśnie publikacji, bowiem w moim 

przekonaniu szkice zebrane w tomie Tajemnice światła i ko-

loru najpełniej objaśniają twórczość autorki, jej inspiracje, jej 

spojrzenie na sens pracy artystycznej, ale też odsłaniają naj-

głębsze, duchowe fundamenty abstrakcyjnego malarstwa 

Mirosławy Rocheckiej. 

Słowa kluczowe: abstrakcja i sacrum, światło i kolor

Autorka wyznaje w Autoprezentacji, że słowo „abs-
trakcja” długo pozostawało dla niej obce i zakryte, ko-
jarząc się wyłącznie z działaniami czysto formalnymi. 
W swoich szkicach Mirosława Rochecka opowiada 
o własnym doświadczeniu wyjścia poza tak wąsko 
pojmowaną abstrakcję: „Sacrum i abstrakcja to po-
jęcia pokrewne, w pewnym sensie analogiczne […]. 
Abstrakcja i sacrum są sobie bliskie. Abstrakcja służy 
sacrum. […] Sacrum uduchawia abstrakcję. Daje jej 
potrzebną głębię, sens i treść” (s. 21)1. Malarka, próbu-
jąc dotrzeć do korzeni takiego rozumienia malarstwa 

1   Wszystkie cytaty z pochodzą z książki: Mirosława Rochecka, 
Tajemnice światła i koloru. Abstrakcja i sacrum, Wydawnictwo 
Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2007.

Ewa Dryglas-Komorowska
Jagiellonian Academy in Toruń
ORCID: 0000–0002–5196–506X

Mirosława Rochecka  
(1960–2024) – In Memoriam

Abstract
Several years ago, when as a young doctoral student I wor-

ked in the editorial office of the journal “Litteraria Copernicana” 

at the Faculty of Philology, Nicolaus Copernicus University in 

Toruń, I received for review a collection of sketches by Mirosława 

Rochecka from the years 1999–2007, entitled Tajemnice światła 

i koloru. Abstrakcja i sacrum [‘The mysteries of light and colour. 

Abstraction and the sacred’] (2007) – a fascinating publication 

on the boundary between aesthetics and metaphysics; being at 

the same time a philosophical study of abstraction and a form 

of meditation on art, rooted in Christian spirituality.

Reading this book was an incredibly moving scientific and 

aesthetic experience for me; it largely shaped my understan-

ding not only of abstraction but of art in general. On the anni-

versary of Mirosława Rochecka’s death, it is worth revisiting this 

particular publication, for in my opinion, the essays collected 

in the volume Tajemnice światła i koloru most fully explain the 

author’s output, her inspirations, her perspective on the me-

aning of artistic work, as well as reveal the deepest, spiritual 

foundations of Mirosława Rochecka’s abstract painting.

Keywords: abstraction and the sacred, light and colour

In her Autoprezentacja [‘self-presentation’], the au-
thor confesses that the word “abstraction” has long 
remained alien and hidden to her, associated only 
with purely formal activities. In her essays, Mirosława 
Rochecka recounts her own experience of transcending 
such a narrow understanding of abstraction: “The sacred 
and abstraction are related concepts, in a sense analogous 
[...]. Abstraction and the sacred are close. Abstraction 
serves the sacred. [...] The sacred spiritualises abstrac-
tion. It gives abstraction the necessary depth, meaning, 
and substance” (p. 21).1 Trying to get to the roots of 

1   All quotations come from the book: Mirosława Rochecka, 
Tajemnice światła i koloru. Abstrakcja i sacrum, Wydawnictwo 
Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2007 (trans-

171

http://dx.doi.org/10.15584/setde.2025.18.8


abstrakcyjnego, sięgała do filozofii Arystotelesa, este-
tyki Plotyna, do pism Pseudo-Dionizego Areopagity 
oraz dzieł dwudziestowiecznych myślicieli i teoretyków 
sztuki: Jacques'a Maritaina, Jana Pawła II, Władysława 
Stróżewskiego, do rozprawy Kandinsky’ego O ducho-
wości w sztuce. 

Niepowtarzalny „język wartości duchowych” 
charakterystyczny dla malarstwa abstrakcyjnego bu-
dują, w ujęciu Mirosławy Rocheckiej, barwy i światło. 
Zwłaszcza kolor jest dla malarstwa „wartością pod-
stawową, nośnikiem treści, uczuć i znaków” (s. 16). 
Artystka zauważa, że pełną autonomię zyskał on do-
piero w abstrakcji, w której może stanowić wartość 
„nie tylko fizyczną i zmysłową, ale również metafi-
zyczną i duchową” (s. 51). Kolor przysposabia zmysły 
do poznania kontemplacyjnego – otwiera oczy duszy.

Sens pracy artystycznej

Mirosława Rochecka swoją pracę malarską poj-
mowała jako szczególny rodzaj powołania, w którym 
akt tworzenia jest aktem naśladowania Stwórcy, jest 
„pewnego rodzaju stawaniem w relacji z Bogiem – 
wobec Sacrum” (s. 19). Malarka nie ukrywała wła-
snego ciągłego doświadczania tej tajemnicy.

such an understanding of abstract painting, the paint-
er reached for the philosophy of Aristotle, the aesthet-
ics of Plotinus, the writings of Pseudo-Dionysius the 
Areopagite and the works of twentieth-century thinkers 
and theoreticians of art: Jacques Maritain, John Paul 
II, Władysław Stróżewski, and to Kandinsky’s treatise 
Concerning the Spiritual in Art.

The unique “language of spiritual values” charac-
teristic of abstract painting is, according to Mirosława 
Rochecka, built upon colour and light. Colour in 
particular is “a fundamental value in painting, a car-
rier of content, feelings, and signs” (p. 16). The art-
ist notes that colour has gained full autonomy only 
in abstraction, where it can constitute a value “not 
only physical and sensual, but also metaphysical and 
spiritual” (p. 51). Colour prepares the senses for con-
templative cognition—it opens the eyes of the soul.

The meaning of artistic work

Mirosława Rochecka understood her painting as 
a special kind of vocation, in which the act of cre-
ation is an act of imitating the Creator, “a certain 

lator’s note: all quotations have been translated to English by the 
translator of this paper).

1. Mirosława Rochecka, fot. zbiory K. Rocheckiego

1. Mirosława Rochecka, phot. collection of K. Rochecki

172



Celem sztuki nie może być bowiem jedynie ory-
ginalność i nowatorstwo; sztuka nie może być również 
pojmowana wyłącznie autotelicznie. Artystka opowia-
da się po stronie twórczości, która wskazuje na istot-
ne wartości; po stronie artystów, którzy „toczą boje” 
o dobro, prawdę i piękno. W szkicu Piękno absolutne 
autorka wyraża przekonanie, iż tylko sztuka, która jest 
znakiem tęsknoty za absolutem, która staje „na krawę-
dzi nieznanego”, może być ratunkiem dla człowieka, 
może go unieść do utraconych dawno „wyższych świa-
tów” (s. 76). Taka sztuka pozostaje otwarta na piękno 
absolutne – a więc na piękno samego Boga. 

W oczach Mirosławy Rocheckiej artysta to czło-
wiek trwający w nieustannym oczekiwaniu. Na co cze-
ka artysta malarz? Na kolejną epifanię piękna, kolejną 
hierofanię. Czeka na odsłonięcie Tajemnicy.

Mirosława Rochecka (1960–2024) – artyst-
ka, profesor sztuki, dydaktyk, wieloletni pracownik 
Wydziału Sztuk Pięknych Uniwersytetu Mikołaja 
Kopernika w Toruniu. Prowadziła pracownie rysun-
ku i malarstwa dla konserwatorów sztuki. Autorka 
książek: Tajemnice światła i koloru. Abstrakcja i sa-
crum (2007) oraz Hierofanie (2022). Zrealizowała 
ponad 30 wystaw indywidulanych w Polsce i za gra-
nicą, a także uczestniczyła w ponad 200 wystawach 
zbiorowych. Była kuratorem wielu wystaw, m.in. Ars 
Principia (2014) dedykowanej Janowi Pawłowi II; 
międzynarodowej wystawy sztuki współczesnej Znaki 
Apokalipsy (2020) zorganizowanej w Centrum Sztuki 
Współczesnej w Toruniu czy ekspozycji Wyszyński 
– Pater Patriae prezentowanej w latach 2021–2024 
w kilkunastu muzeach i galeriach w Polsce.

Wraz z mężem, prof. Kazimierzem Rocheckim, ar-
tystka zrealizowała sześć edycji ogólnopolskich spotkań 
artystyczno-naukowych pod nazwą Forum Malarstwa 
Polskiego, w ramach których zorganizowano blisko 
100 wystaw w ponad 40 ośrodkach wystawienniczych 
w Polsce. Pokłosiem wspomnianego projektu stała 
się toruńska Galeria Forum, której celem było przez 
lata promowanie sztuki zakorzenionej w wartościach. 
Mirosława Rochecka zainicjowała również powstanie 
Akademickiej Przestrzeni Sztuki UMK, obejmującej 
różne budynki uniwersytetu, a będącej realizacją bli-
skiej artystce (zwłaszcza w ujęciu Stefana Szumana) 
idei wychowania przez sztukę.

dr Ewa Dryglas-Komorowska
Akademia Jagiellońska w Toruniu

e-mail: e.dryglaskomorowska@gmail.com

kind of standing in relationship with God—with the 
Sacred” (p. 19). The painter did not hide her own 
constant experiencing of this mystery.

The goal of art cannot be solely constituted by 
originality and innovation; nor can art be understood 
solely autotelically. The artist advocates for the crea-
tivity that highlights essential values; for artists who 
“fight” for goodness, truth, and beauty. In her essay 
Piękno absolutne [‘Absolute beauty’], the author ex-
presses the belief that only art that is a sign of long-
ing for the absolute, that stands “on the edge of the 
unknown,” can be a salvation for man, can carry 
man to the long-lost “higher worlds” (p. 76). Such 
art remains open to absolute beauty – and therefore 
to the beauty of God himself.

In the eyes of Mirosława Rochecka, an artist is 
a person who persists in ceaseless expectation. What 
does a painter wait for? Yet another epiphany of beauty, 
another hierophany. A painter waits for the Mystery 
to be revealed.

Mirosława Rochecka (1960–2024) – artist, 
professor of art, teacher, and long-time employee of 
the Faculty of Fine Arts of the Nicolaus Copernicus 
University in Toruń. She conducted drawing and 
painting workshops for art conservators. Author of 
the books: Tajemnice światła i koloru. Abstrakcja i sa-
crum [‘Mysteries of light and colour. Abstraction and 
the sacred’] (2007) and Hierofanie [‘hierophanies’] 
(2022). She held over 30 solo exhibitions in Poland 
and abroad and participated in over 200 group exhi-
bitions. Curator of numerous exhibitions, including 
Ars Principia (2014), dedicated to John Paul II; the 
international exhibition of contemporary art Znaki 
Apokalipsy [‘signs of the Apocalypse’] (2020), organ-
ised at Centrum Sztuki Współczesnej w Toruniu [Centre 
of Contemporary Art in Torun]; and the exhibition 
Wyszyński – Pater Patriae, presented in 2021–2024 
in several museums and galleries in Poland.

Together with her husband, Professor Kazimierz 
Rochecki, the artist organised six editions of the na-
tional artistic and scientific meetings called Forum 
Malarstwa Polskiego [‘Polish painting forum’], which 
resulted in nearly 100 exhibitions held in over 40 ex-
hibition centres across Poland. Another outcome of 
the project was the creation of Galeria Forum [Forum 
Gallery] in Toruń, whose goal for years was to pro-
mote art rooted in values. Mirosława Rochecka also 
initiated the establishment of the Nicolaus Copernicus 
University Academic Art Space, encompassing various 
university buildings and embodying the idea of edu-
cation through art, which (especially in its concept 
expressed by Stefan Szuman) was dear to the artist.

Translated by Agnieszka Gicala

Sacrum et Decorum 18, 2025
ISSN: 1689-5010, e-ISSN 2720-524X
© Author, Creative Commons BY 4.0

173



SACRUM ET DECORUM 
MATERIAŁY I STUDIA  
Z HISTORII SZTUKI SAKRALNEJ

ZASADY PUBLIKOWANIA

  1. � Rocznik „SACRUM ET DECORUM. Materiały 
i studia z historii sztuki sakralnej” to czasopismo, 
którego wersję pierwotną stanowią tomy wyda-
wane w formie tradycyjnego nośnika informacji 
– druku na papierze, ujętego w formę kodeksu.

  2. � Do druku przyjmowane są dotychczas niepu-
blikowane artykuły o objętości do 20 stron ma-
szynopisu, w wyjątkowych przypadkach – po 
wcześniejszym uzgodnieniu z zespołem redak-
cyjnym – dopuszczalne jest zwiększenie obję-
tości tekstu.

  3. � Oprócz artykułów Redakcja zamieszcza recen-
zje merytoryczne oraz informacje o książkach 
bądź wydarzeniach artystycznych (m.in. wy-
stawy, konferencje) o objętości do pięciu stron 
maszynopisu.

  4. � Do tekstu prosimy dołączyć: krótką informację 
o autorze, zawierającą jego imię, nazwisko, tytuł 
i stopień naukowy, miejsce pracy.

  5.  Wymogi techniczne:
a)	 teksty prosimy przesyłać w jednym egzem-

plarzu (wydruk komputerowy oraz w wersji 
elektronicznej);

b)	 teksty artykułów winny zawierać streszcze-
nie (ok. 0,5 strony) i pięć lub sześć słów klu-
czowych;

c)	 forma zapisu odnośników została podana 
na stronie internetowej www.sacrumetde-
corum.pl;

d)	 strona znormalizowanego maszynopisu za-
wiera 30 wersów tekstu z ok. 60 znakami 
w wersie (ok. 1800 znaków na stronie).

  6. � Redakcja zastrzega sobie możliwość wprowadza-
nia zmian bądź skrótów w tekstach artykułów, 
po uprzednim uzgodnieniu z autorami.

  7.  Materiałów niezamówionych Redakcja nie zwra-
ca.

SACRUM ET DECORUM 
MATERIALS AND STUDIES  
ON THE HISTORY OF SACRED ART

PUBLICATION GUIDELINES

  1. � The annual SACRUM ET DECORUM. Materials 
and studies on the history of sacred art is a journal 
primarily published in print, in a book format.

  2. � The journal accepts unpublished original ar-
ticles of up to 20 pages of typescript that are 
concerned with the sacred art of the last two 
centuries. In exceptional cases (following agree-
ments with the editors), some of these articles 
may exceed 20 pages.

  3. � Besides articles, the journal also publishes re-
views of books on topics suitable to the profile 
of the journal, as well as short notices on current 
artistic and academic events such as exhibitions 
or conferences. These articles should not gener-
ally exceed 5 pages of typescript.

  4. � All texts should be accompanied by: a short note 
on the author, including their full name, aca-
demic credentials, place of work.

  5.  Technical requirements:
a)	 Texts should be sent in one copy (print-out 

and electronic version).
b)	 Texts of articles should include an abstract of 

around half a page and five or six keywords.
c)	 References should conform to the stylesheet 

available on the website www.sacrumetdeco-
rum.pl.

d)	 One page of standardised typescript should 
consist of 30 lines of text with approximately 
60 characters per line, and therefore an ap-
proximate total of 1800 characters per page.

  6. � The editors reserve the right to modify the text 
of articles, following permission given by the 
authors.

  7. � The editors do not return texts that are un-com-
missioned.

8. � The rules for the submission, evaluating and re-
viewing process are in accordance with the guide-

174



lines of the Ministry of Education and Science 
and Committee on Publication Ethics – COPE 
– and are described in detail on the web page 
www.sacrumetdecorum.pl.

  9. � The Editorial Board follows the guidelines of 
the Ministry of Education and Science and 
Committee on Publication Ethics (COPE) for 
safeguarding the originality of academic pub-
lications.

10. � All instances of academic dishonesty and breach-
es of the academic code of conduct will be re-
ported by the Editorial Board to the appropri-
ate institutional bodies.

11. � The authors will be held liable for infringement 
of copyright of the images published in their 
articles.

12. � By submitting their work authors agree to their 
contact details, the abstract, and the full text of 
the article or its fragments being published not 
only in “Sacrum et Decorum” (both in paper 
and internet editions), but also in the databases 
indexing “Sacrum et Decorum”.

Correspondence should be sent to:
Redakcja „Sacrum et Decorum”
University of Rzeszów
Centre for Documentation of Modern Sacred Art
35-315 Rzeszów, al. mjr. W. Kopisto 2a, room 210 
tel. +48 661 928 362

  8. � Zasady przyjmowania, oceny i proces recenzji 
tekstów są zgodne z wytycznymi Ministerstwa 
Edukacji i Nauki oraz standardami Komitetu do 
spraw Etyki Publikacyjnej (COPE – Committee 
on Publication Ethics), szczegółowo opisanymi na 
stronie internetowej www.sacrumetdecorum.pl.

  9. � Redakcja stosuje sugerowane przez Ministerstwo 
Edukacji i Nauki oraz Komitet do spraw Etyki 
Publikacyjnej (COPE) procedury zabezpiecza-
jące oryginalność publikacji naukowych.

10. � O wszelkich przejawach nierzetelności naukowej 
i naruszania zasad etyki obowiązujących w nauce 
Redakcja będzie informować odpowiednie pod-
mioty, posiadające możliwość jurysdykcji wobec 
autora niepodporządkowującego się obowiązu-
jącym normom.

11. � Odpowiedzialność prawną wynikającą z wyko-
rzystania zdjęć towarzyszących artykułom po-
noszą autorzy.

12. � Złożenie artykułu do druku jest równoznaczne 
z wyrażeniem zgody na publikację danych kon-
taktowych autora, abstraktu artykułu, artyku-
łu (lub jego fragmentu) nie tylko w „Sacrum 
et Decorum” (wersja papierowa i internetowa), 
ale i w bazach danych, z którymi „Sacrum et 
Decorum” współpracuje.

Wszelką korespondencję proszę kierować na adres:
Redakcja „Sacrum et Decorum”
Uniwersytet Rzeszowski
Centrum Dokumentacji
Współczesnej Sztuki Sakralnej
35-315 Rzeszów, al. mjr. W. Kopisto 2a, pok. 210
tel. +48 661 928 362, +48 17 872 12 58

175



ZAMÓWIENIE ROCZNIKA 
„SACRUM ET DECORUM”

Uprzejmie informujemy, że zamówienia na zakup rocznika „Sacrum et Decorum” przyjmuje Dział Kolportażu 
Wydawnictwa Uniwersytetu Rzeszowskiego, 35–959 Rzeszów, ul. prof. S. Pigonia 6, tel. 17 872 13 69. Przyjmujemy 
także zamówienia wysyłane listem, faksem: 17 872 14 26, pocztą elektroniczną na adres: wydaw@ur.edu.pl,
oraz za pośrednictwem strony internetowej: https://wydawnictwo.ur.edu.pl

Zamówienia przyjmuje również Centrum Dokumentacji Współczesnej Sztuki Sakralnej Uniwersytetu 
Rzeszowskiego (35–002 Rzeszów, pl. Ofiar Getta 4–5/35, tel. 17 872 20 98, 661 982 362).

Zamówiony numer pisma zostanie przesłany pod wskazany adres. Opłaty dokonuje się przy odbiorze.

For international orders please contact our distribution department (wydaw@ur.edu.pl) or our sales representative:
M. Woliński, Lexicon Bookstore
Ul. M. Sengera „Cichego” 24/2A

tel./fax + 48 22 648 41 23
02–790 Warszawa, Poland,

e-mail: lexicon@lexicon.net.pl

176

mailto:wydaw@univ.rzeszow.pl
http://wydawnictwo.univ.rzeszow.pl/
mailto:wydaw@univ.rzeszow.pl
mailto:lexicon@lexicon.net.pl


ROK XVIII 2025

RO
K XVIII 2025

ISSN 1689-5010
e-ISSN 2720-524X


